Mogelijke interetnische partners

vanuit het perspectief van Marronvrouwen in Nederland

Erasmus Universiteit Rotterdam

Faculteit der Sociale Wetenschappen

Masterscriptie Grootstedelijke Vraagstukken en Beleid

Yoanne M. Najoe

Studentnummer: 331452

Scriptiebegeleider: Dr. T. Veld
Tweede beoordelaar: Dr. M. van Meeteren

Februari 2012



Surinaamse negers vinden dat Surinaamse

Hindoestanen kapsones hebben.

Hindoestanen vinden negers lui en dom.

Hollanders denken dat alle Zuid — Amerikaanse, Afrikaanse,
Oost — Europese en Aziatische vrouwen die in Nederland
wonen hoeren zijn.

Antillianen uit Curagao vinden dat Arubanen kapsones
hebben.

Dat komt doordat ze lichter zijn.

Arubanen denken dat Curagaoénaars lui en dom zijn.

Ze geven Antillianen een slechte naam omdat het allemaal
criminelen zijn.

Voor Hollanders is het normaal om grappen te maken over
luie zwarte mensen die te laat komen. En over Marokkanen
die liegen en stelen.

Ze doen dit nooit in het gezelschap van mensen die ze
allochtonen noemen.

Nog een Hollandse grap: zwarte mannen gaan iedere dag
vreemd.

Hollandse mannen gaan niet vreemd. Die gaan naar de
hoeren.

Dat is makkelijker, veiliger en op de lange termijn
goedkoper.

Stadsnegers zeggen dat bosnegers achterlijke inboorlingen
zijn.

Stadsnegers komen uit de Paramaribo, boslandcreolen uit
het binnenland van Suriname.

Bosnegers vinden dat stadnegers denken dat ze elite zijn

(Robert Vuijsje, 2008)



Voorwoord

Dit stuk dient ter afronding van mijn master opleiding Sociologie aan de Erasmus in
Rotterdam. Tijdens deze opleiding werd mijn interesse gewekt voor migrantengroepen in
Nederland met name de manier waarop zij zich (moeten) aanpassen binnen deze, voor hun
nieuwe, samenleving. Percepties en vooroordelen spelen bij dit aanpassingsproces, of beter
gezegd integratieproces, een belangrijke rol. Daarom wordt in deze scriptie de ‘etnische’
oordelen vanuit een bepaalde migrantensubgroep, namelijk de Marrons, bekeken. En wel
door na te gaan hoe er geoordeeld wordt over ‘vreemde’ partners en welke legitimaties zij
hebben voor het goed- en afkeuren van deze etnische partners.

Deze scriptie is het resultaat van een geweldige inspanning, waarbij ik de nodige inzichten en
nodige aanvullingen kreeg van mijn begeleider Dr. T. Veld en 2e beoordelaar M. van
Meeteren. Ook de bijdrage van respondenten die tijd noch moeite hebben bespaard
waardoor ik de belangrijke data voor dit onderzoek kon vergaren, is voor mij van grote
waarde.

Maar vooral dank aan mijn familie, in het bijzonder mijn moeder Magda en zussen: Jenny,
Gracia, Gene & Koeksja, die ondanks de enorme fysieke afstand die er tussen ons in zit, mij
de moed inspraken en ondersteunden. Dank voor de inspiratie van mijn nichtjes en neefjes,

jullie zijn mijn engeltjes.

Yoanne Najoe,

Rotterdam, Februari 2012



Inhoudsopgave

1.

Aanleiding tot het ONAEIZOEK.......coovuiiiii i 6
1.1, ProbleemMsStelliNg ... ii i e e e e e e ennes 10
1.2.  Attenderende begriPPEN ....coi i iiie i e 14
L 3. LS W ZOr e s 18

Methodologische verantWoOording...........occciviiiieei e e 19
2 N B Lo T=1 15 =11 = PR 19
2.2, RelEVANTIE ..o 19

2.2.1. Maatschappelijke releVantie. ... 19

2.2.2.  Wetenschappelijke relevantie......cccceiiieiiiiiiiiieecccee e 20
D T Y/ o T- N oY o [T 4o 11 SRR 21
2.4. Onderzoekspopulatie, selectie & WerviNg.......ccccocvveviieiiiee e 21

1Y/ E= T 0 0 PPN 23
I B VIV Tl A I 1Y/ T 0T 1Y 23
3.2.  De Marroncultuur in DEWEEING ......ccevvuiiiiiiiiiee ettt e e aaee e 24
3.3. Belangrijke fasen in het leven van een MarronvroUW ..........ccccccvveeeeeeeeeecicevneneeeeneenn. 25
3.4, Marrons in Nederland ..o 27

Marronvrouwen over interetnische partnerrelaties........ooccceveeeeeiccviireeeee e, 29
4.1. De respondenten nader BEKEKEN ......ceeeeiie et 29

4.1.1.  Relati@STatUS ..c.eeeiieiieece e e e 30

N © o1 1= T I o YU SSPRRN 32

4.1.3. Relatiegeschiedenis van respondenten ........cccccceeeeeecciiiiieiee e 33

4.1.4.  EtNische identiteit ....ccooeeiieieeeeeee e 35

CONCIUSIE .ttt e et e e bb e e eab e e sabe e e sabe e e s abeesenneens 38
4.2. Zijn interetnische relaties problematisch? .......ccccccovieviiiiiieei e, 39

CONCIUSIE .ttt e et e e bt e e e b e e e sab e e e sabeeseabeeennnee s 41

4



. B [0 1=F | LN o =T o g =T U SRR 42

4.3.1. De blanke man als ideaal.........c.ccooouiiiiiiiiiiiiiic e 42
4.3.2.  Het ‘bruine’-man ideaal ........cceiiiiiiiii e 45
4.3.3. De Ideale Marronpartner: een nogal ingewikkelde voorkeur?..........cccccceennnens 47
CONCIUSIE .ttt ettt et e e b bt e e bt e e e bt e e s bt e e sabeeesaseeenaneens 48

4.4. Oordelen, Motivaties & [egitimaties .......c.cccevvuieiiiriiiieere e 49
4.4.1. De pushfactoren bij MarronmMannen .........ccccceeeeeceieeeeeiiieeeecceee e eereee e 49
4.4.2. Heersende (voor)oordelen en stereotypen over ‘vreemde’ partners............... 51
CONCIUSIE .ttt e s e s s e e sabe e s st e e nnnee s 55

5. TOt BESIUIT e e 57
5.1. Antwoord op de probleemstelling ......c..oeeiviiiiiiiiiiiie e 57
5.2. Theoretische terugkOpPeling.......ccoev i 58
5.3, AGNDEVEIING oo e e e st e e e s aaaeaan 62
T W) (=1 = 1 0[O PP PP PPPTPUPTT Rt 64
N = 11 - =S PUSURE 67
7.1. Topiclijst voor de half- gestructureerde interviews ........ccccceeeeeeeicccivreeeee e, 67
7.2.  Overzicht van de meningen van de respondenten ......cccccceeeeccviiieeee e cecciieieeeeeee, 69

5



1. Aanleiding tot het onderzoek

Het aantal migranten in Nederland is de laatste decennia toegenomen. Deze immigranten
komen uit verschillende delen van de wereld en zij proberen vanaf het moment van
binnenkomst betere sociaal-maatschappelijke posities te vergaren in de Nederlandse
samenleving.

In het kader van het integratiedebat welke een belangrijke rol inneemt in de Nederlandse
samenleving, worden deze allochtone subgroepen vaker met elkaar vergeleken. Deze
vergelijkingen resulteren in uitspraken als ‘Surinamers en Antillianen hebben veel vaker
sociale contacten met autochtone Nederlanders dan Turken en Marokkanen’ (Boonstra &
Snel, 2004; Liem & Veld, 2005) en ‘ongeveer een kwart tot een derde van de Turken en
Marokkanen spreekt nooit Nederlands met hun kinderen, bij Surinamers en Antillianen is dat
anders’(Jaarrapport integratie, 2008). Met dergelijke uitspraken wordt gesuggereerd dat
sommige etnische groepen in meerdere mate geintegreerd zijn dan anderen. Het verschil in
mate van integratie wordt vanuit verschillende invalshoeken verklaard. Zo wordt de
verklaring voor een betere aanpassing van Antillianen en Surinamers gerelateerd aan de
historische band met Nederland. Als inwoners van oud kolonién van Nederland beheersen ze
veelal de Nederlandse taal, wat hen een enorme voorsprong geeft bij het integratieproces.
Naast taalbeheersing zijn er ook andere kenmerken zoals: het hebben van sociale contacten
met andere etnische groepen, de traditionele denkbeelden ten aanzien van cruciale
maatschappelijke onderwerpen, maar ook de gerichtheid op het immigratieland — in dit
geval Nederland — worden gerekend tot belangrijke pijlers van integratie (Gijsberst &
Dagevos, 2005; Hoenderkamp, 2008).

Het hebben van sociale relaties met leden van andere etnische groepen, met name met
autochtonen, wordt tot de belangrijkste graadmeters van het integratieproces gerekend
(Gijsbert & Dagevos, 2005; Gordon, 1964). Deze sociale relaties variéren van lichte contacten
tussen buurtbewoners van verschillende achtergronden tot aan gemengde huwelijken. In
deze scriptie worden gemengde partnerrelaties tussen leden van verschillende etnische
achtergronden bekeken, maar dan vanuit een specifieke subgroep van de Surinaamse

gemeenschap in Nederland, namelijk de Marrons’. In een later hoofdstuk wordt nader

! De Marrons zijn nakomelingen van weggelopen slaven in Suriname (uitgebreide beschrijving volgt in

hoofdstuk4)

6



uitgeweid over deze etnische subgroep. De keus voor deze subgroep is een bewuste
geweest. Ten eerste ben ik zelf ook van Marron afkomst en wil op deze manier mijn bijdrage
leveren aan onderzoek naar deze etnische groep. Maar ook omdat in eerdere onderzoeken
naar interetnische partnerrelaties, de Surinaamse groep als monolithische entiteit wordt
beschouwd. Daardoor wordt het pluralistische karakter van de Surinaamse groep in
Nederland naar de achtergrond geschoven, en dus worden ook Marrons onderbelicht en in
vele gevallen helemaal niet benoemd.

Het aantal Marrons in Nederland is sinds de onafhankelijkheid van Suriname, die een
massale toestroom van Surinamers naar Nederland teweegbracht, toegenomen. Volgens
schattingen van (Price, 2002: 82) bedroeg het aantal Marrons in 2002 in Nederland 9.130.
Andere schattingen in 2007 lopen echter uiteen van 15.000 tot 30.000 en ook al zou in dit
geval van het hoogste geschatte aantal worden uitgegaan, maken de Marrons nog geen 0,2%
uit van de gehele bevolking van Nederland (Adekoya — van Geelen, 2007: 25). Uit onderzoek
van Choennie & Harmsen (2007) blijkt dat het aantal Marrons in Nederland rond de 35.000
bedraagt, wat neerkomt op 10,7% van de totale Surinaamse gemeenschap in Nederland. De
Marrons nemen met dit aantal na Hindoestanen en Creolen de derde plaats in bij de
subgroepen van Surinamers in Nederland (Choennie & Harmsen, 2007). Verder blijkt ook dat
deze subgroep van Surinaamse Nederlanders, volgens Adekoya — van Geelen (2007) met
name in Amsterdam-Zuidoost, Rotterdam, Den Haag, Tilburg, Utrecht en omgeving woont.
De Marrons in Nederland zijn dus een relatief kleine groep, maar het merkwaardige aan
deze subgroep van Surinamers is dat deze verondersteld wordt veel waarde te hechten aan
hun culturele achtergrond.

Om het voortbestaan van de Marroncultuur in Nederland te waarborgen zijn tal van
organisaties in het leven geroepen. Deze organisaties verschillen in hun doelstellingen, maar
stellen allen het behoud van de Marroncultuur voorop. Dit is overigens niet zo een raar
verschijnsel want vele migrantengroepen proberen op deze manier hun traditionele cultuur
in een nieuwe samenleving te behouden. Met name als het om meer persoonlijke
levensdomeinen gaat, zoals opvoeding, gebruiken en feesten vieren, hebben allochtonen een

sterke voorkeur voor cultuurbehoud (Arends-Toth & van de Vijver, 2001: 10). In 2010 werd



zoals wel vaker bij de viering van de dag van de Marrons op 10 oktober? andermaal het
voortbestaan van de Marroncultuur aangekaart. Binnen deze subgroep is het aantal
‘westerse’ huwelijkssluitingen minimaal, terwijl concubinaat en andere vormen van vaste
partnerrelaties de norm zijn. Vandaar dat ook in deze scriptie wordt uitgegaan van vaste
interetnische partnerrelaties in plaats van gemengde huwelijken.

In deze scriptie worden met interetnische partnerrelaties, langdurige vaste relaties tussen
leden met verschillende etnische achtergronden bedoeld. En hoewel het bij dit onderzoek
niet gaat om feitelijke partnerrelaties tussen Marrons en andere etnische groepen maar om
het oordeel over leden van andere etnische groepen als eventuele partners en over de
individuele redengevingen of bredere legitimaties die de respondenten voor die oordelen
hebben, is het toch van belang om enige inzicht hierin te verschaffen. Uit onderzoek van het
Centraal Bureau voor de Statistiek (CBS) blijkt dat één op de drie huwelijken binnen de
Surinaamse groep met een autochtone Nederlander is. Het is mijns inziens dan interessant
om na te gaan in hoeverre dit in gelijke mate van toepassing is op de voornoemde
Surinaamse subgroep in Nederland. Ook omdat de culturele identiteit voorop staat in de
Marrongemeenschap en het aangaan van interetnische relaties inbreuk daarop zou kunnen
betekenen, is het te verwachten dat huwelijken vanuit deze subgroep met leden van andere
etniciteiten minder voorkomen en ligt het voor de hand het oordeel over zulke partners
nader onder de loep te nemen. Maar ook omdat er tot nog toe geen onderzoek is gedaan
naar patronen van sociale relaties, c.q. partnerrelaties onder deze groep, terwijl dat wel
degelijk het geval is bij de overige groepen: Hindoestanen, Javanen en Creolen. Uit die
onderzoeken blijkt dat Creolen veel vaker interetnische relaties aangaan dan Hindoestanen
en Javanen (Kalmijn & Van Tubergen, 2006; Lalmohammed, 1992& 1998), maar dan is de
specificatie naar de Marrongroep buiten beschouwing gelaten. Verder blijkt ook uit deze
onderzoeken dat als er sprake is van interetnische relaties bij Hindoestanen, zij dan daarbij
een voorkeur hebben voor autochtone Nederlanders. Terwijl bij de afro —groepen: creolen,
antilianen e.a., ook relaties aangaan met andere allochtone partners in Nederland. Een
ander belangrijk punt is dat Stadscreolen en Marrons vaak onder de categorie Afro

Surinamers worden gebracht, wat in eerste instantie een voor de hand liggende

2 Geproclameerd op 16 september 1974, is het de dag waarop de strijd van Marronvoorouders tegen

onderdrukking en voor vrijheid wordt herdacht en gevierd.
8
P e



samenvoeging lijkt, maar gelet op de duidelijke cultuurverschillen tussen deze groepen is dat
geen logische keus.

Elke etnische groep heeft idealen die zij nastreeft en die de leden hoog in het vaandel
hebben staan. Deze idealen geven vorm aan de normen en waarden, maar vormen ook de

basis voor opvattingen die leven onder leden van een bepaalde etnische groep.

Some members of minority groups believe that in-group bonds should be strengthened by preserving
all ethnic and cultural characteristics, by endogamy (marriage only within the group), and by educating

the children in the language and traditions of the group (Allport, 1954: 238).

De mening over gemengde partnerrelaties wordt gevoed door percepties en opvattingen die
cultureel bepaald zijn. Er zijn dus culturele normen die bepalen welke sociale relaties al dan
niet acceptabel zijn. Zo blijkt dat interetnische relaties in het algemeen als ongunstig worden
ervaren door haast elke etnische groep en is het een culturele vanzelfsprekendheid dat voor
een partner binnen de eigen etnische groep wordt gekozen (Lewandowski & Jackson, 2000).
Stereotyperingen, vooroordelen en andere sociale percepties over ‘vreemde’ etnische
groepen spelen hier een belangrijke rol. Zo worden individuele oordelen gevormd en sociaal
culturele percepties in stand gehouden (Foeman & Nance, 1999). Deze worden in eerste
instantie tijdens de opvoeding overgebracht op het individu. En de rol van ouders is hierbij
heel belangrijk. Daarnaast komt het individu tijdens zijn levensloop in contact met meerdere
‘anderen’, die het oordeel en de mening over onderwerpen in meer of mindere mate
beinvloeden. In een multiculturele samenleving als Nederland ontmoeten mensen van
verschillende etnische afkomst elkaar en worden ideeén en meningen gedeeld, wat invloed
heeft op vermindering van vooroordelen. Dit is in lijn met de ‘contacthypothese’ die ervan
uitgaat dat wederzijdse vooroordelen kunnen afnemen als individuen behorende tot
verschillende (etnische) groepen bij elkaar komen. (Allport, 1954; Boonstra & Snel, 2005).
Daarnaast is de positie die etnische groepen innemen in de samenleving van belang. Zo
houden Marrons vanuit de minderheidspositie, die zij samen met andere Surinaamse
subgroepen innemen, er bepaalde percepties en vooroordelen op na over andere
minderheidsgroepen: Turken, Marokkanen, Polen, Afrikanen, etc. maar ook over de
dominante meerderheidsgroep van autochtone Nederlanders. Er kan dan ook verschillend
worden geoordeeld over partnerrelaties met leden uit bovengenoemde groepen afhankelijk

van de maatschappelijke positie van de etnische groep waar zij deel van uitmaken.



Allochtonen zijn in de minderheid en hebben een lagere sociale status. Om opgenomen te
worden in de samenleving zouden zij moeten assimileren naar de dominante groep, dit
kunnen zij op verschillende manieren doen. Het aangaan van gemengde partnerrelaties is
een mogelijkheid:

They (‘they’ refereert hier naar minderheidsgroepen) prefer to attend the same schools (als de

dominante groep), churches, hospitals, to have one set of codes, to read the same newspapers; and

perhaps through intermarriage to participate in the common melting pot (Allport1954: 238).

In een multiculturele samenleving kan de minderheidsgroep geneigd zijn een positiever
oordeel te hebben over de dominante groep, wat samenhangt met het eigen streven naar
succesvolle integratie in de nieuwe samenleving. In dit onderzoek wordt nagegaan hoe
Marrons oordelen over de aantrekkelijkheid van leden uit deze verschillende groepen in
Nederland als het gaat om interetnische partnerrelaties. Er kan aan het eind van dit
onderzoek een beeld worden geschetst over de voorkeuren van Marrons, gevoed door

heersende stereotyperingen, bij relaties met partners van andere etnische achtergronden.

1.1. Probleemstelling
De hoofdvraag luidt als volgt :
Hoe oordelen Marrons in Nederland over verschillende ‘vreemde’ partners bij

interetnische partnerrelaties?

Het is ideaaltypisch om een partner binnen de eigen etnische groep te kiezen en daar zijn
uiteenlopende argumenten voor. Een veel voorkomende argumentatie is dat endogamie —
huwen binnen de eigen etnische groep — de ‘puurheid’ van de groep in stand houdt. Het
aangaan van interetnische partnerrelaties doet inbreuk hierop; ‘for example African
American and Europeans have expressed objection to interracial marriages on the grounds
that it destroys family traditions, causes problems for the couple and their children, and
result in loss of racial purity ‘ (Frankenberg,1993; Hernton, 1988 uit Lewandowski & Jackson,
2000).

Echter moet deze rechtlijnige gedachtegang in de realiteit vaak buigen voor ontwikkelingen
binnen de etnische groep, bijvoorbeeld: het migreren van leden naar een andere

samenleving. Ook onder de Marrons die naar Nederland migreerden, of er zijn geboren, zal

10



dit een rol hebben gespeeld. De starre mening over de ideale partner, die dan van Marron
afkomst zou moeten zijn, houdt geen stand en er worden ook andere etnische partners
overwogen. De mening over partnerrelaties met ‘vreemde’ partners hangt samen met
heersende stereotyperingen en vooroordelen in de samenleving waar een dergelijke groep
deel van uitmaakt. En daarbij speelt etnische hiérarchie — “the reflection of the preferred
social distance towards (members of) ethnic in- and outgroups, with the ethnic in-group
typically ranked first (most preferred) and ethnic out-groups ranked in a specific order further
down”(Andriessen & Dagevos, 2008) — in de samenleving een belangrijke rol. De positie van
etnische groepen in de hiérarchie is van invloed op de manier waarop leden van andere
etnische groepen gepercipieerd worden door in dit geval Marrons.

In vele landen, en ook in Nederland wordt de top van de etnische hiérarchie ingenomen
door Noord Europeanen, gevolgd door groepen uit Zuid Europa en in de onderste laag zijn
groepen uit Afrika en Midden Oosten (Shadid, 2007). De allochtonen worden in het
algemeen aan de hand van de door de dominante groep gestelde criteria gerangschikt, maar
er wordt ook vanuit elke subgroep een bepaalde etnische hiérarchie getekend. De
‘dominante’ hiérarchische structuur is veelal van invloed op de perceptie die de
verschillende aanwezige etnische minderheden van elkaar hebben en dus ook bepalend voor
de meningen over ‘vreemde’ partners. Maar tegelijkertijd zijn het ook deze onderlinge
percepties die de etnische hiérarchieén van subgroepen vormgeven. Het is dus mogelijk dat
de wijze waarop binnen de Marrongroep in Nederland geoordeeld wordt over de
verschillende ‘vreemde’ partners betrokken bij interetnische partnerrelaties verschilt van de
hiérarchie die de dominante autochtone groep voorschrijft. Er kan met dit onderzoek dus
een etnische hiérarchie worden getekend op basis van de vooroordelen onder Marrons in
Nederland over gangbare ‘vreemde’ partners. Dit leidt tot de volgende deelvraag:

Welke etnische hiérarchie kan onttrokken worden aan de mening over mogelijke

‘vreemde’ partners bij de Marrons in Nederland?

De vooroordelen tussen verschillende groepen worden gevoed door onderliggende culturele
waarden en normen. Deze normen en waarden fungeren als ‘het geweten’ van het individu
en geven het onderscheid aan tussen aanvaardbare en minder acceptabel gedrag. Er worden
dus grenzen gesteld aan het gedrag, maar meer nog aan de mening en het oordeel van leden

van een etnische groep door de nodige waarden en normen over te brengen. In geval van
11



partnerrelaties wordt de (on)wenselijkheid van ‘vreemde’ etnische partners soms subtiel, en
in de meeste gevallen heel duidelijk overgebracht. Vooroordelen over aanwezige etnische
groepen in een samenleving worden ook door dergelijke overleveringen in stand gehouden.
Het is daarom ook van belang om de legitimaties voor geldende vooroordelen die de
(on)wenselijkheid van etnische partners bepalen, te achterhalen.

Uit eerder onderzoek blijkt dat mannen veel vaker interetnische relaties aangaan en dat
deze relaties dan ook positiever worden beoordeeld door de groep dan wanneer het om
relaties van vrouwen met ‘vreemde’ partners gaat. Dit heeft te maken met het feit dat
vrouwen veelal als dragers van cultuur en religie worden beschouwd en daardoor het
voortbestaan van de groep moeten veiligstellen. Het idee bestaat dat indien vrouwen
interetnische relaties aangaan er sprake is van religie- en of cultuurverlies, dit gaat met
name op voor de Moslimgemeenschap (Kalmijn & Tubergen, 2006). In andere gevallen
worden losse relaties met ‘vreemde’ etnische partners tot op zekere hoogte wel
geaccepteerd, maar indien een dergelijke relatie vaste langdurige vormen aanneemt wordt
deze als ongewenst ervaren (Chhum, 2008). Ook kunnen sommige ‘vreemde’ partners
positiever beoordeeld worden omdat relaties met hen statusverhogend zouden werken. Er
kan dus sprake zijn van statuscaste exchange, waarbij er een uitwisseling is van sociaal
economische status voor sociaal maatschappelijke status (Rosenfeld, 2005; Kalmijn &
Tubergen, 2006). In het geval van de Marrons speelt de invloed van de koloniale
overheersing van Suriname ook part. De ‘opo yu kloru’ gedachte welke zich in de koloniale
tijden ontwikkelde is ook in postkoloniaal Suriname, weliswaar in mindere mate dan
voorheen, voelbaar. De dominantie van blanken op economische - en de daaraan
gekoppelde hoge sociaalmaatschappelijk status, werd gerelateerd aan hun lichte huidskleur.
Als men binnen een dergelijke (post)koloniale samenleving succes wilde hebben, was het
noodzakelijk om een lichte huidskleur te hebben. Voor mensen was het dus belangrijk om
een lichtgekleurde partner te zoeken. Er kan aan de hand hiervan ook een bepaalde kleur
hiérarchie onttrokken worden. De Marronpartner heeft nog altijd de culturele voorkeur
maar bij overweging van het nageslacht wint de autochtone Nederlander, maar volgens
Menke (2005) kunnen deze kleur ambities en kleurhiérarchieén veranderen door sociale en
economische verworvenheden. Er zijn dus talloze legitimaties voor de oordelen die de

(on)wenselijkheid van ‘vreemde’ etnische partners bepalen. Het is dan ook van belang om bij

12



dit onderzoek deze te achterhalen voor de Marrongroep, en dat leidt tot de volgende
deelvraag.
Welke legitimaties zijn er voor de etnische hiérarchie bij interetnische partnerrelaties

onder de Marrons in Nederland?

Het feit dat sommige leden van een etnische groep soms anders aankijken tegen ‘vreemde’
partners en daardoor toch openstaan voor ‘verboden’ interetnische relaties en deze
daadwerkelijk aangaan, wordt dan gezien als een sociaal statement (Brayboy, 1966). Zo’'n
statement kan door de groep worden geinterpreteerd als een manier om de eigen culturele
omgeving te ontvluchten en als verzet tegen de heersende stereotype verwachtingen van de
eigen groep; immers de ideale partner zou uit de eigen etnische groep afkomstig moeten
zijn. Volgens Brayboy (1966) is in zo’n geval sprake van rebellering tegen de heersende
norm, dat rebelleren bestempelt hij ‘acting out’. De Marrons hebben, net als andere
etnische groepen, een eigen typische cultuur en er wordt ook in Nederland het nodige
gedaan om culturele tradities te behouden. Daardoor is het aannemelijk dat ‘verboden’
interetnische intimiteit als ’acting out’ wordt beschouwd, met name door de oudere
generatie. Terwijl jongeren dit kunnen ervaren als een manier om buiten de hun vertrouwde
omgeving te treden.

Meningen en houdingen over uiteenlopende onderwerpen verschillen vaak tussen de
generatie van de jongeren en de generatie van hun ouders. In de meeste gevallen zullen
jongeren vanwege hun situatie in de keuzen die zij maken afwijken van wat de oudercultuur
gewend is of zelfs voorschrijft (Mutsaers 1998). Dat heeft in eerste instantie te maken met
verschil in de tijd waarin zij opgroeien, dus hun leeftijd, maar ook met andere zaken zoals
geboorteplaats, de samenleving waar zij in opgroeien, opleiding, vriendenkring etc.
(Mannheim, 1928). In één generatie wordt soms de overgang van analfabetisme naar
universitair niveau gemaakt, en ook dit is van invloed op het verschil in oordeel over
interetnische partnerrelaties tussen ouderen en jongeren.

In dit onderzoek is ervoor gekozen de aandacht te richten op Marronvrouwen; er zullen dus
alleen Marronvrouwen geinterviewd worden. Verder zal ik mij richten op het verschil in
oordeel tussen de jongere en oudere generatie Marronvrouwen in Nederland. Mogelijke
verschillen tussen de beide generaties van Marronvrouwen in Nederland leiden tot de

laatste deelvraag, namelijk:
13



Welke verschillen zijn er tussen oudere generatie en jongere generatie Marronvrouwen
over etnische hiérarchie bij interetnische partnerrelaties en welke zijn de bijbehorende

legitimaties en redengevingen?

1.2. Attenderende begrippen
Er zal dus worden nagegaan hoe Marronvrouwen in Nederland oordelen over andere, dus
niet — Marron, partners. Stereotypen en vooroordelen die al dan niet groepsgebonden zijn,
maar ook andere begrippen zoals etniciteit en identificatie komen in dit onderzoek aan de
orde. Aangezien deze begrippen veelal een andere betekenis hebben in de volksmond, en in
wetenschappelijke opzicht aanvankelijk van de invalshoek verschillend gedefinieerd kunnen
worden, zal ik deze nader toelichten. Verder worden de onderlinge concepten in relatie tot
elkaar besproken, maar ook worden de geimpliceerde verbanden tussen de concepten en de

theoretische vragen uiteengezet.

(Voor)oordelen

De manier waarop geoordeeld wordt over personen of groepen is van invloed op de manier
waarop wij met hen omgaan. Een oordeel kan worden opgevat als een mening die zowel een
positief als een negatief karakter kan hebben. Het is een bewuste manifestatie van de eigen
persoonlijkheid waarbij een individu uit de veelheid aan alternatieve ideeén een keuze
maakt, of een eigen visie daaraan onttrekt (Kortram, 1990). Daarentegen heeft een
vooroordeel veelal een negatieve lading. Het gaat bij een vooroordeel dus om een
overgeneralisering waarbij er weinig aandacht is voor individuele verschillen.

In dit onderzoek ligt de nadruk op etnische (voor)oordelen, en dan wel gericht op het
onderscheidt tussen de Marrons en andere etnische groepen in Nederland. Binnen deze
Surinaamse subgroep, in dit geval de wij-groep, worden vooroordelen overgebracht van de
ene op de andere generatie. Dit heeft de nodige invloed op de houdingen, percepties en
interactie van de wij-groep met de zij-groepen (alle andere niet-Marrongroepen), zonder dat

daarbij wordt stilgestaan bij de oorsprong of validiteit van dergelijke acties.

14



Stereotyperingen

Er is een duidelijk verband tussen vooroordelen en stereotypen, en vaak zijn deze nauwelijks
van elkaar te onderscheiden. Er is sprake van een stereotype als één eigenschap uit vele

anderen als representatie van een groep wordt voorgesteld.

It is an exaggerated belief associated with a category. It’s function is to rationalize our conduct in

relation to that category (Allport, 1954: 191).

Er zijn ook stereotypen, evenals vooroordelen, die etnisch specifiek zijn en deze worden
gedurende de levensloop van het individu versterkt of verzwakt, onder invlioed van
verschillende anderen: ouders, vrienden, collega’s, etc. De krachtigste invloed van deze tijd
is dan toch de massamedia, die als belangrijkste actor wordt geacht bij de vorming en
instandhouding van met name stereotypen.

Stereotypen zijn evenals (voor)oordelen niet vaststaand en kunnen zoals eerder gesteld door
de tijd heen veranderen. Jongere generaties kunnen er minder gevoelig voor worden en
kunnen deze uiteindelijk verdwijnen. Gilbert (1951) spreekt van het ‘fading effect’ of
stereotypes. Maar het gebeurt ook wel dat oude vooroordelen en stereotypen weer extra

worden benadrukt door nieuwe generaties.

Etniciteit

Etniciteit is het gevoel van eenheid en verbondenheid dat leden van een etnische groep
hebben op grond van een gemeenschappelijke afstamming, cultuur en geschiedenis.
Mensen kunnen een etnische identiteit ontlenen aan de eigen perceptie, door toe te
behoren tot een groep of zelfs aan het gegeven dat zij door anderen tot een etnische groep
worden gerekend. Etniciteit duidt in dit geval op al die vormen van gehechtheid, die aan het
individu het besef geven van een plaats en een positie in de wereld, in relatie tot een
bepaalde groep of cultuur. De Marrons in Nederland kunnen zich op verschillende manieren
identificeren. Het multiculturele atmosfeer maakt dat leden van deze etnische groep zich op
meerdere manieren kunnen identificeren, maar het is met name het etnische aspect, welke

hierna volgt, dat van belang voor dit onderzoek.

15



Etnische Identiteit

Een etnische identiteit is dus een van de vele identiteiten die een individu zichzelf kan
aanmeten. Het gevoel van horen bij een specifieke etnische groep wordt hiermee belicht.
Het kan gekoppeld worden aan het antwoord dat volgt op de vraag: wat is je afkomst? In dit
onderzoek gaat het dus om het gevoel van het al dan niet toebehoren aan Marrongroep.
Heersende vooroordelen en stereotypen kunnen van invloed zijn op de manier waarop
mensen zich identificeren. Het is denkbaar dat als er negatieve vooroordelen zijn over de
Marrongroep, dat Marrons geneigd kunnen zijn zichzelf afhankelijk van de situatie zich een
andere identiteit voorop te stellen. Antwoorden als: ‘Ik ben Surinaamse’ lijken in dat soort
gevallen misschien een voor de hand liggende keus. Voor dit onderzoek is het van belang
hoe deze vrouwen zich identificeren met de Marrongroep, als dat tenminste het geval is, en

de relatie van etnische identificatie met de oordelen die zij hebben over ‘vreemde’ partners.

‘vreemde’ partners

Zoals eerder aangegeven is het denkbaar dat bij het aangaan van intieme relaties binnen de
Marrongroep in eerste instantie voor partners uit de eigen etnische groep wordt gekozen.
Maar steeds meer relaties vinden plaats tussen mensen van verschillende etnische afkomt.
In deze scriptie hebben ‘vreemde’ partners niet dezelfde etnische achtergrond als de
respondent. Dus deze zijn niet van Marron-afkomst: zij hebben geen (biologische)

Marronmoeder.

Westers huwelijk

Het huwelijk (of geregistreerd partnerschap) is in de Nederlandse samenleving de norm voor
het vormgeven aan langdurige partnerrelaties. Het is de formele samenlevingsvorm die
zowel wettelijk als sociaal geaccepteerd wordt. In de interviews wordt daarom ook nagegaan
welke type relatie de respondenten als ideaal beschouwen. Onder respondenten met
Creoolse of Marron-afkomst zou die norm minder sterk geinternaliseerd kunnen zijn. Als het
ideaal afwijkt van het dominante beeld, heeft dit complicaties voor de wettelijk basis van de
relaties. Marrons kennen ook traditionele huwelijken, maar als in dit onderzoek wordt

gesproken over het huwelijk dan wordt het westers huwelijk bedoeld.

16



Interetnische partnerrelatie

Met interetnische partnerrelaties doel ik op relaties waarin de partners van verschillende
etnische afkomst zijn. Deze relaties staan in de volksmond ook bekend als gemengde
relaties. Het type relatie; huwelijk, vaste of losse, is van minder belang. Er wordt nagegaan

hoe deze Marronvrouwen tegen de relaties met ‘vreemde’ partners aankijken.

Etnische hiérarchie

In elke multi — etnische samenleving kunnen er dus etnische hiérarchieén gevormd worden,
waarbij sommige etnische groepen in meer of mindere mate domineren. Deze
samenlevingen kennen een sociale stratificatie die veelal verbonden is met kleur en sociale
klasse. Ook in Nederland kan er een etnische hiérarchie getekend worden waarbij de
autochtone Nederlanders bovenaan staan, gevolgd door Zuid-Europeanen, Surinamers en
Zuid-Molukkers, en de onderste laag van deze hiérarchische structuur wordt ingenomen
door Marokkanen en Turken (Verkuyten 1999). Een belangrijke factor in de Nederlandse
samenleving is de mate waarin aanwezige etnische groepen geintegreerd zijn: “.. dit
betekent dat als zij op een manier spreken, denken en handelen die sterk lijkt op het cultureel
kapitaal van de dominante groep, zij hoger in de hiérarchie eindigen dan minder
‘aangepaste’ etnische groepen in die samenleving” (Elhadioui, 2006:22). Het is dus denkbaar
dat Marrons in Nederland groepen binnen een dergelijke samenleving zich conformeren aan
de gestelde normen van de dominante groep, en de daarbij horende idealen overnemen.
Daarnaast is de positie die groepen innemen in bovengenoemde etnische hiérarchie van
invioed op de onderlinge oordelen en beeldvorming. Zo blijken oordelen van allochtonen
over autochtonen veelal positiever te zijn, dan omgekeerd. Verdere uitdiepingen wijzen erop
dat autochtonen toch het minst positief oordelen over Marokkanen, die dan onderaan de

etnische hiérarchie staan (Gijsberts & Dagevos 2004).

Onderlinge relaties en verbanden

Stereotypen en vooroordelen worden veelal binnen de eigen etnische groep op de leden
bijgebracht. Het primaire domein daarvoor is het gezin, maar met de tijd is het individu
onderhevig aan andere sociale invloeden. Deze zijn van invloed op de individuele
(voor)oordelen en mogelijk dus ook van invloed op de manier waarop Marronvrouwen

‘vreemde’ partners beoordelen. Daarnaast zijn er dominante normen en waarden in de

17



Nederlandse samenleving die van invloed zijn op de meningen van de minderheidsgroepen.
De positie van de autochtone Nederlanders en andere etnische groepen die deel uitmaken
van de etnische hiérarchie is daarbij belangrijk. Maar binnen de Marrongemeenschap kan er
een bepaalde etnische hiérarchie getekend kan worden. Want als er etnisch specifieke
(voor)oordelen zijn, zal dit ook van invloed zijn op de manier waarop zij de overige
aanwezige groepen rangschikken. De eigen etnische groep wordt dan vast hoger
gepercipieerd dan in de algemene dominante hiérarchie. Hiérarchieén worden aan de ene
kant geconstrueerd omdat er onderlinge vooroordelen, stereotypen en beeldvormingen zijn
over de aanwezige etnische groepen. Maar tegelijkertijd is de geformeerde hiérarchie, zij het
een algemene, kleurbepaalde of etnisch-specifieke hiérarchie, ook van invioed op de
perceptie van diezelfde etnische groepen. Er is dus sprake van een wisselwerking tussen de
sociale stratificatie enerzijds en de heersende vooroordelen en stereotypen in een
samenleving, c.q. etnische groep anderzijds. Ook kunnen jongeren uit migrantengroepen die
geboren en getogen zijn in het migratieland van hun ouders, toch een sterkere
verbondenheid met de eigen etnische groep ontwikkelen. Dit doen zij door een terugslag te
maken naar hun ‘roots’. Of zij kunnen zich op één of andere manier losketenen van de
idealen van hun ouders en hebben mede dankzij sociale en economische verworvenheden

niet perse last van het ‘opo yu kloru’ syndroom.

1.3. Leeswijzer
De indeling van de scriptie is als volgt. In het volgende hoofdstuk wordt de methodiek welke
is gebruikt bij dit onderzoek, uiteengezet en verantwoord. Vervolgens wordt in hoofdstuk 3
nadere informatie verschaft over de Marrons, namelijk; hun oorsprong, migratiestroom en
algemene culturele normen en waarden. Zodoende krijgt de lezer enigszins een beeld van
hoe deze etnische groep in elkaar zit, en de positie die zij in Nederland inneemt. In het
daarop volgende hoofdstuk 4, worden de analyses en de daaruit resulterende
onderzoeksresultaten gepresenteerd. Dit stuk wordt afgesloten met hoofdstuk 5 waarin de
probleemstelling wordt beantwoord, theoretische terugkoppeling wordt gemaakt en enkele

aanbevelingen worden geformuleerd.

18



2. Methodologische verantwoording

2.1. Doelstelling
Het doel van dit onderzoek is om inzicht te verschaffen in de (voor)oordelen die Marrons
hebben over leden van andere etnische groepen als potentiéle partners. Maar bovenal
wordt ernaar gestreefd om de (on)wenselijkheid van ‘vreemde’ partners en bijbehorende

legitimaties daarvoor aan het licht te brengen.

2.2. Relevantie

In de Nederlandse samenleving is integratie een belangrijk streven op zowel politiek, sociaal-
maatschappelijk alsook op beleidsniveau. Er worden dan ook verschillende
meetinstrumenten aangedragen die de mate van integratie van aanwezige
migrantengroepen in Nederland meten. Het aandeel gemengde huwelijken onder de
verschillende etnische groepen wordt gezien als een belangrijke indicator van integratie
(Smits, 2000). Gemengde relaties geven niet alleen een verbintenis tussen twee mensen aan,
maar ook tussen de grotere eenheden waarvan die mensen deel uitmaken. Ze slaan een
brug tussen grotere groepen in de samenleving. De bereidheid tot dergelijke interetnische
relaties, welke voor een groot deel afhangt van de onderlinge (voor)oordelen, is daarbij van
essentieel belang. Vanuit deze veronderstelling draagt dit onderzoek bij aan inzicht in de
etnische grenzen van de Marrons in Nederland. Met dit onderzoek zullen Marrons
zichtbaarder worden in Nederland, maar meer nog de uitkomsten bieden inzicht op
veranderende opvattingen, normen, zelfdefinitie bij deze etnische subgroep die een tamelijk
gesloten cultuur hebben onder invloed van de multiculturele Nederlandse samenleving. Hun
houdingen, meningen en motivaties zullen hierdoor beter worden gevat. Per slot van
rekening kan inzicht in percepties van afzonderlijke etnische groepen in Nederland leiden tot

effectieve aanpak van het integratieproces.

19



Groepsoordelen, -standpunten en -legitimaties over ‘andere’ etnische partners zijn in
sociologisch opzicht belangrijk, omdat deze sociale relaties in de samenleving blootleggen.
Deze sociale relaties zijn op hun beurt belangrijk voor het vormgeven van hiérarchische
structuren, en andere sociologische verschijnselen. In dit onderzoek hebben bovenstaande
sociologische aspecten de aandacht en daarom is het te behandelen onderwerp dus relevant
binnen dit vakgebied. Maar vooral omdat met dit onderzoek wordt bijgedragen aan de
wetenschappelijke discussie over de invloed van interetnische contacten op afnemende
stereotypen en vooroordelen. Vanuit de ‘contacthypothese’ geredeneerd zal langdurige
omgang tussen groepen deze onderling dichter bij elkaar brengen (Allport 1954). Dit
onderzoek gaat verder in op deze interetnische sociale contacten. Er wordt nagegaan of
sociale context met de daarbij behorende interetnische sociale contacten van de
Marrongroep met leden van andere etnische groepen van invloed zijn op stereotypen,
oordelen en denkbeelden over die etnische groepen . Verder worden interetnische relaties
in dit onderzoek vanuit het oordeel van een in onderzoek onderbelichte minderheidsgroep:
de Marrons, bekeken. De Marrons vormden van oorsprong een heel gesloten
minderheidsgroep in Suriname. In de Nederlandse context is het de vraag of deze
maatschappelijke isolatie die hoorde bij de geslotenheid van de Marrongroep die zelfs in
Suriname al aan het vervagen is, overeind is gebleven. Het is denkbaar dat Marrons in de
context van de Nederlandse multi-etnische samenleving zijn gekomen tot een eventuele
herdefinitie van de eigen etnische identiteit in verhouding tot die van andere etnische
groepen in Nederland en daarmee ook de sociale afstand tot etnische groepen die ook in
Suriname aanwezig waren — Hollanders, Creolen, Hindoestanen en Javanen - zijn gaan
herbepalen. Uit de resultaten van dit onderzoek zal blijken of de Marrons in de Nederlandse
context op dezelfde wijze als de Hindoestaanse Surinamers in Nederland het intra-etnisch
ideaal: de sterke voorkeur voor huwelijken binnen de eigen etnische groep (Lalmohamed
1992) overeind houden of de meer open interetnische houding van de Stadscreolen in
Suriname en Nederland (Lalmohamed 1998) overnemen. Eerdere onderzoeken in Nederland
richtten zich voornamelijk op de samenstelling van daadwerkelijke interetnische relaties
(Kalmijn 1998; Kalmijn & Tubergen 2006), terwijl in dit onderzoek de aandacht is gericht op

het oordeel over deze typen relaties en mogelijke interetnische partners. Dit onderzoek

20



verschaft dus nieuwe inzichten over intieme sociale contacten, in het bijzonder over de

(on)wenselijkheid van intieme interetnische partnerrelaties vanuit een minderheidsgroep.

2.3. Type onderzoek
Het betreft hier kwalitatief onderzoek waarbij door middel van half gestructureerde
vragenlijsten interviews zijn worden afgenomen van Marrons die in Nederland woonachtig
zijn. De duur van de interviews varieerde tussen 58 minuten en 1 % uur en daarbij werden de

thema’s en vragen niet altijd in dezelfde volgorde doorlopen.

2.4. Onderzoekspopulatie, selectie & werving

Er is een gelijk aantal respondenten van zowel de oudere als de jongere generatie
geinterviewd, waarmee de uiteindelijke vergelijking is gemaakt. Ook zijn er minimale
leeftijden aangehouden voor de beide generaties om een overloop van leeftijden te
voorkomen. Voor de 1° generatie is deze leeftijd bepaald op rond 18 jaar en voor de 2°
generatie op rond 40 jaar. Van tevoren is geen vast aantal respondenten vastgesteld. De
interviews zijn gedaan tot er een verzadigingspunt werd bereikt. Uiteindelijk zijn er 16
interviews afgenomen waarvan 8 met Marronvrouwen van de 1°* generatie en 8 met die
van de 2° generatie in Nederland.

Tot de oudere of eerste generatie worden Marrons gerekend die buiten Nederland zijn
geboren en opgegroeid, maar nu al langere tijd in Nederland woonachtig zijn. Er is in dit
onderzoek een minimale vestigingstijd van 5 jaar aangehouden. Daartegenover staan
respondenten die behoren tot de jongere of tweede generatie die in Nederland zijn geboren
en opgegroeid. In deze tweede categorie zijn er ook respondenten die in Suriname geboren
zijn, maar op jonge leeftijd zijn gemigreerd naar Nederland. In eerdere publicaties worden
deze als de tussengeneratie getypeerd (CBS ; Stjeward, 2006). Dit zijn personen die in het
buitenland geboren zijn maar op jonge leeftijd met hun ouders zijn meegekomen naar
Nederland. Er zijn in dit onderzoek ook respondenten van deze zogenoemde tussengeneratie
geinterviewd, die steeds naar Nederland migreerden voor hun 4% jaar. Dit is de leeftijd
waarop kinderen voor het eerst naar school gaan en in contact komen met de ruimere
samenleving. Deze socialisatie omstandigheden kunnen mijns inziens van invloed zijn op hun
oordeelsvorming als volwassenen. Er is op deze manier dus niet alleen sprake van een

generatieverschil tussen deze oudere en jongere generaties Marronvrouwen, maar ook van
21



een leeftijdsverschil wat de nodige invloed kan hebben op oordelen, en standpunten ten
aanzien van interetnische partnerrelaties. Socialisatie in de kindertijd en jeugd is van
blijvende invloed van op de opvattingen van personen die zij gedurende hun leven op na
houden. De jongere generatie is in Nederland geboren en opgevoed, weliswaar door

Surinaamse ouders. Terwijl de oudere, 1%

, generatie nog volledig in de Surinaamse context
en veelal in de traditionele binnenlanden is gesocialiseerd. Verder is het van belang dat
tenminste één ouder van de respondent van Marron-afkomst is. Dit vanwege het
matrilineaire karakter van deze etnische groep en de interesse voor etnisch specifieke
oordelen, een voorkeur voor respondenten waarvan tenminste de moeder van Marron-
afkomst is. De veronderstelling hierbij is dat moeders meestal belast zijn met de opvoeding

en daardoor makkelijker hun etnische oordelen, bewust dan wel onbewust, op hun kinderen

overbrengen.

22



3. Marrons

Nederland is een multiculturele samenleving, en ook hier hebben Marrons net als andere
migrantengroepen zich door de tijd heen gevestigd. De koloniale band tussen Nederland en
Suriname, maakt eerstgenoemde tot migratieland bij uitstek voor mensen uit deze etnische
groep. In dit hoofdstuk ga ik wat dieper in op de achtergrond van Marrons in Nederland. In
dit hoofdstuk komen de vragen aan de orde: Wie zijn Marrons, waar komen zij vandaan en

hoe kwamen zij terecht in Nederland?

3.1. Wie zijn Marrons?
Marrons zijn nakomelingen van slaven die tijdens de slavernij in Suriname het binnenland
invluchtten en daar een nieuw bestaan opbouwden. Zoals in elke samenleving werden er
regels en wetten voorgeschreven welke moesten dienen om het geheel bij elkaar te houden.
Om de naleving van deze voorschriften te garanderen werd er een structureel gezag, met tal
van dignitarissen en aan het hoofd de Granman, ingesteld. Dit geldt voor alle zes in Suriname
voorkomende subgroepen van Marrons. Deze subgroepen; Ndyuka (Aukaners), Saramaka
(Saramakaners), Matawai (Matuariers), Aluku (Boni’s), Paramaka (Paramakaners) en Kwinti
(Koerintiérs), verschillen in taal, oorspronkelijk woongebied en andere specifieke

kenmerken.

These societies, though formed under broadly similar historical and ecological conditions,
nevertheless display significant variations in everything from language, diet and dress to
patterns of marriage, residence, and migratory wage labor. From a cultural point of view, the
greatest differences were traditionally between the Saramaka, Matawai, and Kwinti, on the one

hand, and the [Ndyuka], Aluku and Paramaka, on the other (Price,1976: 4).

Ondanks deze voornoemde verschillen waarbij de variaties vaak in de taal, muziek, rituelen,
geloofsovertuiging en het gedachtengoed zitten, hebben de verschillende subgroepen toch
heel veel overeenkomsten en kan er mijns inziens toch van één Marroncultuur worden
gesproken. De verschillen zitten voornamelijk in de kleine nuances en globale
overeenkomsten zijn zeker te vinden. Als we kijken naar familiestructuur en bestuurs- en
gezagsstructuur is dit bij iedere Marron-subgroep exact hetzelfde met een in het oog
springende matrilineaire ordening; kinderen worden in de moederlijn gerekend en de

erfopvolging volgt ook deze lijn (Adekoya — van Geelen, 2007).

23



De Marrons spreken een eigen taal waarbij de invloeden van Afrikaanse talen, die in de
gebieden waar slaven werden gehaald, duidelijk te horen is. Maar ook de aanwezigheid van
de voormalige kolonisten van Suriname; Portugezen, Engelsen en Nederlanders, komt in de
Marrontalen duidelijk naar voren. Elk van de 6 verschillende subgroepen spreekt een andere
variant van de taal, met als meest afwijkende, de taal van de Saramaka en de Matawai. De
laatstgenoemde talen hebben veel meer Portugees, aangezien deze slaven de plantage
ontvluchtten voordat het Engels meer geintegreerd raakte in Suriname. Maar ook omdat de
slaven werden gehaald uit West — Afrikaanse landen waar het Portugese pidgin werd
gebezigd (Adekoya — Van Geelen 2007). De overige talen van de Ndyuka, Paramaka en Aluku
vertonen vooral invloeden van het Nederlands en Engels en zij staan daarom dichterbij het
Sranan, wat de officieuze contacttaal is van Suriname. De Marrontalen zijn dus een goede

weerspiegeling van de koloniale ontwikkeling van Suriname.

3.2. De Marroncultuur in beweging
Door de jaren heen, tot op heden, is er een debat gaande onder antropologen over het
concept 'cultuur'. De discussie gaat over wat cultuur nu precies betekent en of cultuur wel
het juiste woord is om hiernaar te verwijzen. Het woord wordt tegenwoordig niet alleen
door antropologen gebruikt, maar het is een modern woord dat onmisbaar is in het
taalgebruik. Het probleem hierbij is dat het verwarring veroorzaakt aangezien er
verschillende betekenissen gegeven kunnen worden aan het woord. De één verwijst met
cultuur naar kunst, een ander bedoelt rituelen en tradities, weer een ander heeft het over
normen en waarden, en een ander gebruikt het woord terwijl hij of zij het eigenlijk over

geloof heeft. Een definitie van cultuur is:

Cultuur is het min of meer samenhangende geheel van voorstellingen, opvattingen, waarden en
normen, die mensen zich als een lid van hun gemeenschap door middel van leerprocessen
hebben verworven; deze cultuur beinvloed in hoge mate hun gedrag en onderscheidt hen van

de leden van andere samenlevingen (De Jager & Mok, 1987:45).

Cultuur bestaat dus uit verschillende elementen die van uiteenlopende aard zijn, maar die

allen op hun eigen manier invulling geven aan het leven. De regels, normen en waarden voor

24



de instandhouding van de Marrongroep, die ten tijde van marronage3 werden ingesteld,
staan aan de basis van het gedachtegoed van deze etnische groep. Taal, kunst, gewoonten,
muziek, rituelen, gezagsstructuur, religie en familiestructuur zijn allemaal onderdeel van de

cultuur.

3.3. Belangrijke fasen in het leven van een Marronvrouw
Zoals eerder aangegeven maken rituelen een belangrijk deel uit van elke cultuur. Een ritueel
is een belangrijke expressie van een cultureel systeem en draagt bij aan de cohesie binnen
de etnische groep. De Marroncultuur is veelomvattend en de in deze paragraaf te
behandelen rituelen verschaffen wat inzicht hierin. De rituelen die hier aan de orde komen
vinden plaats op belangrijke momenten in het leven van de Marron. En omdat dit onderzoek
gericht is op Marronvrouwen, zullen enkel die rituelen worden beschreven die op hen van
toepassing zijn. Het eerste aangrijppunt is de geboorte, gevolgd door initiatie rituelen rond
de pubertijd en volwassenheid en tot slot de rituelen rondom de dood. De benaming van
deze rituelen verschilt per Marron subgroep, maar de inhoud is hetzelfde. Verder is het
belangrijk te vermelden dat pleng- en voedseloffers een onlosmakend onderdeel zijn van al
deze rituelen. Deze rituelen behoren allen tot de categorie overgangsrituelen oftewel rites

de passage.

These comprise a wide range of schematic sequences of action that symbolically mark and
effect of a change of social status or identity. ......... the most familiar and ubiquitous include
rites of initiation, of marriage and of graduation, investitures, baptism, and funerals (Faubion in

The Cambridge Dictionary of Sociology, 2006).

Het belangrijkste ritueel rond de geboorte vindt plaats in de achtste week na de geboorte
waarbij het kind voor het eerst symbolisch naar buiten wordt gebracht en getoond aan de
vader en de rest van de gemeenschap. Bij dit ritueel wordt het kind verwelkomd in de
gemeenschap. In een latere levensfase van het meisje volgen rituelen die de overgang naar
de pubertijd markeren, met daarop volgend de overschakeling van puber naar volwassene.

Het zijn initiatie rituelen waarmee de volgende fase in het leven wordt ingeluid.

> Met Marronage wordt geduid op de periode vanaf het weglopen moment van wegglopen van slaven van de

plantages, waarna zij in het binnenland van Suriname gemeenschappen opzetten.
25



Wanneer een meisje tekens van de puberteit vertoont, krijgt zij een kleine lendendoek van
haar vader(’s familie), welke als symbool staat voor haar puberteit. Jaren later, wanneer zij
huwbaar wordt geacht, krijgt zij bij formele plechtigheid, haar eerste pangi oftewel
lendendoek. Dit wordt ook vanuit haar vaders familie gegeven.

Met het huwelijksritueel worden relaties onder de Marrons ingezegend. Het is een
aangelegenheid waarbij de familie van de man formeel om de hand vraagt van zijn partner.
Dit is een kwestie waarbij de matrilineaire lijn scherp tot uiting komt; de ooms uit beide
families hebben hier een cruciale rol te vervullen. Een bruidsschat welke primair uit rum en
pangi’s (lendendoeken) bestaat is ook aan dit ritueel gekoppeld.

De meest omstreden rituelen zijn toch die rondom de dood van een Marron. Zij hebben een
enorme invloed op het alledaagse leven van een Marron. Er zijn verschillende riten die deel
uitmaken van het rouwverwerkingsproces. Belangrijk is het officieel ‘in rouw zetten’ van de
partner van de overledene. Dit wordt kort na de begrafenis uitgevoerd en de duur varieert
tussen 3 maanden en anderhalf jaar, afhankelijk van de subgroep waartoe de overledene
behoort, waarna deze dan met passende rituelen wordt afgesloten. De bovengenoemde
rituelen zijn niet uitputtend omschreven®, omdat de invulling hiervan heel divers is. Dit heeft
deels te maken met het feit dat cultuur niet statisch is, maar dat deze zich in tijd en ruimte
aanpast. In het binnenland van Suriname waar de Marroncultuur zich eeuwenlang
ontwikkelde tot zelfstandige entiteit treedt er langzamerhand verandering op. Het leven
zoals de Marrons dat ten tijde van marronage kenden is verstoord mede door de opkomst
van de bauxiet- en goudsector en toerisme. De nieuwe ontwikkelingen veranderden de
‘normale’ leefomstandigheden en hebben de eerste migratiestromen van de Marrons uit het
binnenland naar Paramaribo (hoofdstad van Suriname), en vervolgens naar andere delen
van de wereld, aangewakkerd. Marrons hebben lange tijd de onderste treden van de sociaal
— economische ladder ingenomen met daaraan gekoppelde discriminatie. Tegenwoordig
vormen de Marrons een geintegreerd onderdeel van de stadsgemeenschap in Paramaribo
waar zij op allerlei niveaus vertegenwoordigd zijn. De Marrons hebben door de jaren heen
zelfs politieke macht verkregen en hebben daardoor ook hun positie verworven in de

bovenste lagen van de Surinaamse sociaal — economische hiérarchie.

* Voor een uitgebreide beschrijving zie ref. (Adekoya 2007, Pakosie 2005, Najoe 2009)

26



3.4. Marrons in Nederland

Evenals alle andere Surinaamse etnische groepen hebben ook Marrons de weg naar
Nederland gevonden. De Marrons vormen vooralsnog een kleine en vrij jonge
migrantengroep in Nederland. Een groot deel behoort tot eerste generatie migranten; zij
vonden nog voor de onafhankelijkheid van Suriname in 1975 hun weg naar Nederland. De 2°
stroom van Marrons naar Nederland vond plaats ten tijde van de binnenlandse burgeroorlog
in Suriname, tussen de toenmalige legerleider Desi Bouterse (de huidige President van
Suriname) en Ronnie Brunswijk, die zelf van Marron-afkomst is. Deze oorlog duurde van
1986 tot begin negentiger jaren, en voltrok zich met name in de binnenlanden van Suriname.
Hierdoor waren Marrons genoodzaakt hun primaire woongebieden te verlaten. Zij kwamen
in de sloppen van Paramaribo terecht, vluchten naar Frans — Guyana en migreerden naar
Nederland en de Verenigde staten (Hoogbergen & Kuijt, 2005).

Tot op heden blijven Marrons, weliswaar in kleinere aantallen, om verschillende redenen
ook naar Nederland migreren. De migratie van het binnenland naar andere samenlevingen
heeft de nodige veranderingen teweeggebracht in de authentieke Marroncultuur. De
invulling en het praktiseren van de rituelen die horen bij deze cultuur worden steeds

aangepast aan de nieuwe omstandigheden.

Elke cultuur is aan verandering onderhevig, onder meer omdat mensen in steeds weer nieuwe
situaties hun cultureel instrumentarium (moeten) aanpassen en bijstellen. Mensen

reproduceren de gegeven cultuur binnen een sociaal systeem (Hoffman, 2009: 63).

Zo, worden rituelen vanuit een traditionele sfeer in een nieuwe omgeving met bestaande
structuren ingepland, met allerlei variaties als gevolg. Ondanks deze nuanceringen hechten
Marrons in het algemeen een grote waarde aan hun cultuur. En ook in Nederland is de
Marroncultuur aangepast aan de omstandigheden in deze nieuwe samenleving. Zo worden
belangrijke rituelen nog steeds uitgevoerd, in vaak uitvergrote vorm; zo zijn bijvoorbeeld de
feesten verbonden aan de rituelen vanwege de grotere materiele welvaart omvangrijker en
rijker geworden. Maar het multicultureel Nederland is ook van invioed op de
identiteitsvorming van menige Marron, met name diegene die er geboren en getogen zijn.
Toch liggen volgens Allport de ‘ethnic (dis) advantages’ van de ouders aan de basis van de

identificatie van deze nieuwe generatie.

27



In every society on earth the child is regarded as a member of his parents’ (ethnic) groups. He
belongs to the same race, stock, family tradition, religion, caste and occupational status. He
may when he grows older escape certain of these memberships, but not all. The child is
ordinarily expected to acquire his parent’s loyalties and prejudices; and if the parent because of
his group-membership is an object of prejudice, the child too is automatically victimized

(Allport, 1949: 31).

Belangrijker nog is de zelfidentificatie van Marrons in Nederland, welke volgens Baumann
(1999) voortvloeit uit een sociaal proces waarbij leden van een etnische groep, de grenzen
met andere etnische groepen markeren. Dit doen zij door specifieke cultuuruitingen zoals
taal, religie, kleding en ook door het ontplooien van culturele activiteiten waarmee zij zich

als etnische groep. Dit is van invloed op het multicultureel karakter van Nederland.

28



4. Marronvrouwen over interetnische partnerrelaties
In dit hoofdstuk worden de onderzoeksresultaten gepresenteerd. De eerste paragraaf wordt
gewijd aan nadere informatie over de respondenten. Met name worden factoren belicht, die
van invloed zijn over de wijze waarop deze respondenten oordelen over interetnische
relaties. Daarna wordt overgegaan tot de inhoudelijke resultaten met betrekking tot
interetnische relaties en de daarbij behorende meningen over ‘vreemde’ partners in de

Nederlandse samenleving.

4.1. De respondenten nader bekeken
In de onderstaande tabel zijn de respondenten die hebben meegewerkt aan het onderzoek,
dat nodig was voor de totstandkoming van deze scriptie, opgenomen. De namen zijn

veranderd om de privacy van de betrokkenen te waarborgen.

Tabel 1: Respondenten verdeeld naar generatie, leeftijd en geboorteplaats.

Naam Leeftijd | Geboorteplaats
Gene 25 Nederland
Gracia 30 Suriname*
Miraya 31 Suriname*
"g Berryl 22 Nederland
i Jurny 25 Nederland
w Merel 27 Nederland
Anna 25 Nederland
Sher 24 Nederland
Agnes 48 Suriname
Marie 51 Suriname
° Joany 43 Suriname
§ Vera 41 Suriname
§a Marlene 47 Suriname
%-' Magda 46 Suriname
Linda 43 Suriname
Jenny 48 Suriname

* Emigratie voor 2% jaar naar Nederland
Het betreft zoals eerder aangegeven Marronvrouwen uit zowel de eerste als de tweede
generatie in Nederland. De Marrons zijn een vrij ‘jonge’ migrantengroep in Nederland, en
het was een ware uitdaging om volwassen respondenten, dus boven 18 jaar, behorende tot
de 2° generatie te vinden. Om dit tekort op te vangen zijn er ook 2 respondenten

opgenomen die volgens de officiéle definitie van het CBS tot de tussengeneratie behoren.

29



Deze respondenten®, Miraya en Gracia, waren respectievelijk 1 en 1% jaar jong toen ze
samen met hun ouders naar Nederland migreerden. De leeftijden van de respondenten van
de 1% generatie variéren tussen de 22 en 31 en die van de 2° generatie zijn tussen 41 en 51.
Hieruit blijkt dat van het beoogde onderscheid tussen een generatie van Marrons
opgegroeid in Suriname enerzijds en van een generatie opgegroeid in Nederland anderzijds
sprake is. De minimale leeftijden in beide subcategorieén hoger uitgevallen was vooraf

gestelde minima van respectievelijk 18 en 40 jaar.

Grafiek 1: Relatiestatus van de respondenten verdeeld naar generaties.

M Getrouwd

H Alleenstaand

kd Samenwonend

M Relatie

1ste generatie 2e generatie

In de bovenstaande grafiek zijn de verschillende typen partnerrelaties van de respondenten
ten tijde van het interview opgenomen. De meeste, 10 van de 16, van deze vrouwen heeft
op dat moment een relatie. Daarvan zijn 2 gehuwd, 4 samenwonend en de rest heeft één of
andere vorm van relatie. Daarnaast valt op dat de vrouwen van 1°* generatie in tegenstelling
tot die van de jongere 2° generatie, stabielere relaties hebben. 6 van de 8 vrouwen uit de
eerstgenoemde categorie is getrouwd of woont al jaren samen met een partner. De helft
van de vrouwen uit de 2° generatie is alleenstaand, enkelen zijn zelfs alleenstaande moeder,
en de andere helft heeft wel een relatie. Het laatstgenoemde type varieert van vaste relaties
tot aan het hebben van losse partners. Langdurige vaste relaties en concubinaat komen veel
vaker voor in de Marrongemeenschap dan huwelijken. Tenminste, dit is het geval als wordt
uitgegaan van de westerse definitie van het huwelijk. Want ook in Nederland is het binnen
de Marrongemeenschap regel, of beter gezegd is het een wenselijkheid, dat relaties

bekroond worden met de huwelijksceremonie zoals die van oudsher plaatsvond binnen deze

30



etnische groep. Zelfs bij interetnische relaties wordt dit aspect van de Marroncultuur
nageleefd. Hoewel het niet de ideale manier is waarop, met name de jongere generatie hun
relaties willen valideren, doen zij dit toch om de goede vrede met de familie te bewaren. Een
respondent uit de 2° generatie geeft haar mening daarover:
Het lijkt me goed dat er eerst bij de familie om de hand wordt gevraagd op de traditionele
manier. Want zo kan je heel wat gepraat voorkomen, je geeft ze op die manier een beetje hun

zin. En daarna op de Hollandse, of op onze eigen manier doen.... Een soort van ‘ons huwelijk,

maar hun bruiloft’ (Miraya, 25:06:02).

Voor de oudere generatie is het vanzelfsprekend dat relaties op traditionele wijze worden
bezegeld. Marrons vormen ook hier in Nederland een hechte groep, en als relaties worden
aangegaan zonder de familie daarvan op de hoogte te stellen, of als er niet op Marronwijze
om de hand is gevraagd, worden dergelijke relaties niet als volwaardig geaccepteerd in de
gemeenschap.
Je doet het niet alleen voor hun, maar ook voor jezelf. Het is fijn om te weten dat je familie
achter je relatie staat. Want als er iets misgaat kan je altijd op hen terugvallen. Al woon je in
Kwamelasamutu®, Amerika, Nederland of waar dan ook, en je gaat met iemand, moet je

familie ervan op de hoogte zijn (Magda 22: 09:56).

Het opvallende aan de invulling van dit huwelijksritueel is dat het wel degelijk is aangepast
aan de Nederlandse samenleving. Van oorsprong betreft het een ritueel waarbij de ooms uit
beide families een cruciale rol hebben, waarbij de oom van de partner om de hand vraagt bij
die van de bruid. In Nederland houdt men rekening met het feit dat dit niet altijd kan, en
kunnen ook andere familieleden dit doen.
Het is volgens mij logisch dat als je bijvoorbeeld blanke partner hebt dat niet verwacht wordt
dat hij daar met zijn oom komt zitten met flessen rum en pangi’s (lendendoeken)... Het dan is

meer je partner voorstellen aan die ooms, tantes en die zullen het doorvertellen aan de

familie (Anna, 27:16:09).

>Een inheems dorp in het binnenland van Suriname. Dit dorp ligt dichtbij de Noordelijke grens met Brazilié en is

een beetje de uithoek van Suriname.
31



Voor de jongere generatie is de druk van de familie, veelal de reden om hun relaties toch
ook op deze manier te valideren. Want zelf vinden ze de acceptatie van hun partner door de

familie meegenomen als dat het geval is maar het is geen absolute vereiste.

Grafiek 2: Opleiding van de respondenten verdeeld naar de generatie waartoe zij behoren.

7
6
5

M Lager dan MBO
4

M MBO
3 k HBO
2 1o B WO
1 4
0 - ‘

1ste generatie 2e generatie

De grafiek hierboven geeft aan dat de vrouwen die hebben meegewerkt aan dit onderzoek
gemiddeld een Middelbare Beroeps Opleiding (MBO) hebben. Ruim 50% van de
respondenten heeft een opleiding die binnen deze categorie valt, achter de rug. De vrouwen
uit de 1°* generatie zijn lager opgeleid, dan die uit de 2° generatie. De hoogste opleiding van

*'¢ generatie is MBO, terwijl dat voor de 2° generatie Wetenschappelijk

de vrouwen uit de 1
Onderwijs (WO) is. De constatering dat migranten uit latere generaties betere onderwijs- en
arbeidsposities hebben in vergelijking met de generaties die hen voorgingen (CBS), komt dan
ook bij deze respondenten duidelijk naar voren. De inhaalslag van deze respondenten
behorende tot de 2° generatie ten opzichte van hun ouders is groot en heeft mogelijk mede
te maken met de Nederlandse context waarin de 2% generatie is opgegroeid. Zij hebben

ouders waarvan de opleiding beneden MBO — niveau ligt. Een van de respondenten zegt het

volgende hierover:
In het gezin waaruit ik kom, ben ik de enige met een hoge opleiding. Mijn vader heeft een
baan in de technische richting, maar daar heeft hij geen opleiding voor denk ik. Want dat is
ook het rare, hij kan moeilijk zijn opleiding goed omschrijven, het was volgens mij meer een
soort van ‘on the job’.. En mijn moeder werkt nu al jaren in de thuiszorg, en ook geen

specifieke opleiding daarvoor gehad voor zover ik weet (Merel 49:02:07).

32



Het verschil in onderwijsniveau loopt in dit onderzoek redelijk samen met de generaties. Dit
is meestal het geval bij migrantengroepen in Nederland. Bij latere generaties is er meestal
sprake van opwaartse sociale mobiliteit. Dit wordt onder andere bewerkstelligd door het
behalen van betere onderwijsprestaties. En daarmee ook betere posities op de
arbeidsmarkt. Volgens het CBS hebben tweede generatie niet-westerse allochtonen een
kleinere achterstand op de arbeidsmarkt ten opzichte van autochtonen dan hun voorgangers
of ouders. Het belang van opleidingsniveau als factor bij dit onderzoek is dat deze, samen
met de hierna volgende factoren, samenvallen met het onderscheid naar eerst een tweede
generatie en van invloed zijn op de oordeelvorming. Er is een duidelijke tweedeling te
bemerken als het gaat om de menig over interetnische relaties en de daarbij betrokken
partners. De tweede generatie is meer gericht op de Nederlandse samenleving, heeft een
ruimere definitie van interetnische relaties en sluit dit type relatie niet per definitie uit. Van

*'® generatie, die een engere definitie van

uitsluiting is wel degelijk sprake bij de oudere 1
interetnische relaties hanteert. En daarnaast is het oordeel over ‘vreemde’ ‘allochtone’

partners ook heel verschillend.

Evenals de opleiding van de respondenten is het ook van belang om de eerdere relaties van

de respondenten weer te geven. Ook hier is het eerder genoemde patroon, waarbij de 1°

en 2° generatie sterke verschillen vertonen, terug te vinden. De oudere vrouwen uit de 1°
generatie hebben allen in eerste instantie relaties gehad, en 2 hebben dat nog steeds, met
Marronpartners. Om verschillende redenen zijn, 6 van 8, daarna relaties aangegaan met
partners buiten hun eigen etnische groep. Het veelgenoemde pijnpunt van intra — etnische
relaties in de Marrongroep is het feit dat polygamie in zekere zin is toegestaan. Dat maakt
dat deze vrouwen een drastische omslag maken en ook ‘vreemde’ partners overwegen.
Merkwaardig is dan wel dat de interetnische relaties die ze in Nederland kregen steeds
blanke partners betroffen. Dit kan volgens de respondenten pertinent worden
doorgetrokken naar de gehele populatie van 1° generatie Marronvrouwen die interetnische
relaties aangaat; een autochtone man is daarbij toch de partner bij uitstek.

Het relatiepatroon van de respondenten uit de 2° generatie is nogal divers. De partners die

zij tot nog toe hebben gehad komen uit verschillende etnische groepen in Nederland. Maar

opvallend is dat zij geen partnerrelaties met autochtonen hebben (gehad). Interetnische

33



relaties zijn deze jongere respondenten niet vreemd, maar zij beperken zich voornamelijk tot
‘vreemde’ allochtone partners. Etnische homogamie komt bij hen in geringe mate voor en
wel bij slechts 2 van de 8 respondenten. De overige 6 vrouwen hebben dus nooit een relatie
gehad met een Marron. De redenen daarvoor zijn verschillend, de ene heeft het afgezworen
om polygamische taferelen te vermijden, en de andere zou wel een Marronpartner willen

maar komt hen niet tegen omdat ze schaars zijn.

Tabel 2: Overzicht van de relatieverleden van de respondenten

Interetnische relatie(s) | Interetnische relatie(s)
Naam Homogame relatie(s)
met allochtoon met autochtoon

5

Gene X - X

Gracia - X

Miraya

Berryl

Jurny

2°generatie

Merel

Anna

X[ X| X| X| X[ X| X

Sher

D 52| | & ) & B W

Agnes - X

.
o

Marie - -

(=Y
[

. Joany - -

-
B

Vera - X

-
5o

Marlene - -

1°* generatie

=
>

Magda - X

.
o

Linda - X

X[ X[ X[ X[ X[ X[ X[ X

=
ay

Jenny - X

In de bovenstaande tabel is het relatieverleden van de respondenten weergegeven. De
relaties zijn niet naar specifieke etnische groep weergegeven, maar gegroepeerd naar drie
typen van relaties, namelijk: etnisch homogame relaties, interetnische relaties met
allochtonen en interetnische relatie met autochtonen. Deze indeling leek voor de hand
liggend omdat hier in eerste instantie de nadruk ligt op het verschil tussen interetnische
versus intra — etnische relaties. Maar ook omdat in de resultaten een patroon van
interetnische relaties met allochtonen bij de jongeren en met autochtonen bij de oudere
generatie, naar voren komt. In een latere paragraaf wordt verder ingegaan op specifieke

‘vreemde’ etnische partners.

34

{6:”““ SRR RO TV RAA



Etnische identificatie zoals eerder gesteld, het gevoel van verbondenheid tot een bepaalde
etnische groep. Hierbij is het van belang hoe deze vrouwen zich identificeren met de
Marroncultuur. De verschillende elementen van de cultuur die zij al dan niet hebben
meegekregen worden besproken. Maar ook hun betrokkenheid bij het cultureel
bewustwordingsproces dat wordt gestimuleerd door de verschillende Marronorganisaties in

Nederland.

Taal
De respondenten identificeren zich met de Marrongroep, hoewel ze niet altijd de typische
kenmerken van de Marroncultuur meehebben. Bij de jongere generatie ontbreekt het met
name aan de kennis van de taal. Dit komt mede doordat voorgaande generaties, en dus ook
hun ouders, de noodzaak van aanpassing aan de Nederlandse samenleving belangrijker
achtten. Dit wordt sterk benadrukt tijdens de opvoeding en Marrontalen worden in die
periode niet op hun kinderen overgebracht, want daarmee zouden ze geen succes hebben in
Nederland.
Met ons werd gewoon Nederlands gesproken maar onderling spraken mijn ouders wel
Saramakaans, vooral als ze bepaalde onderwerpen wilden bespreken waarvan wij niks
moesten afweten. Maar wat zij niet wisten is dat mijn broer en ik het op den duur wel
verstonden. Of in ieder geval wel konden uitmaken waar ze het over hadden (Gracia,

41:22:13).

Alle respondenten uit de jongere generatie kunnen zich terugvinden in de bovenstaande
passage. Enkelen kunnen intussen een woordje Aukaans, Saramakaans of een andere
Marrontaal, maar de meeste spreken de taal helemaal niet. Opvallend is dat zij het wel allen
verstaan, want hun ouders of andere Marrons in hun directe omgeving, spreken wel één van
de Marrontalen. De oudere generatie is in Suriname opgegroeid en kan tenminste één
Marrontaal spreken. Ze geven ook toe dat zij het noodzakelijk achtten om als nieuwkomers
in Nederlandse om de Nederlandse taal te beheersen.

Als je taal niet spreekt, dan kan je niet mee in de samenleving. Dat is in Suriname ook zo.

Maar hier nog meer, omdat Nederlands toch de enige taal is die iedereen bindt (Vera,

38:41:11).

35



Door de constante drang, of meer nog de maatschappelijke druk, om zich aan te passen aan
de Nederlandse samenleving, spraken zij steeds vaker Nederlands. De Marrontaal kwam
daardoor op de achtergrond te staan en wordt slechts in bepaalde kringen en op bepaalde
plekken gebruikt. Het is nog altijd de taal die deze respondenten spreken, maar er wordt
bewuster omgegaan met het gebruik daarvan. Omdat zij toch als succesvol geintegreerd
getypeerd willen worden door andere etnische groepen, met name door de dominante
groep, spreken zij vaker Nederlands. Een opmerking als: Ik krijg vaak te horen dat als ik
Nederlands spreek er haast geen accent te horen is, getuigt van het feit dat de acceptatie

ste

door de rest van de Nederlandse samenleving voor met name de 1°° generatie belangrijk

wordt geacht.

Identificatie
Naast de taal neemt de mate van acceptatie door de eigen etnische groep een belangrijke
plaats in. 2° generatie Marronjongeren hebben al gauw het gevoel dat zij zowel door de rest
van de Nederlandse samenleving, als in hun eigen etnische groep er niet helemaal bij horen.
Daar zijn ze naar eigen zeggen te anders voor.

Marrons die in Nederland geboren zijn zitten in een soort dubio omdat je aan de ene kant

Marron bent, maar dan wel in Nederland opgegroeid. Dus neem je ook een beetje dingen van

Nederland over, waardoor je toch een beetje afwijkt (Anna, 18:26:01).

En aan de andere kant worden ze nooit echt geaccepteerd door de Nederlandse
samenleving.

ste

Je wordt aan het eind van de dag toch gecategoriseerd als, 1°, 2°, 3° of 4° generatie migrant

en als allochtoon. Dus je zit tussen twee werelden in (Sher,30:28:47).

Maar ook als deze respondenten gevraagd wordt hoe zij zichzelf dan identificeren, vinden zij
zichzelf veelal niet Marron genoeg. Dit omdat zij niet de typische Marron kenmerken
hebben. Zo spreken zij de taal haast niet, sommigen hebben de rituelen die horen bij ‘het
Marronvrouw zijn” meegekregen, maar doen er verder niks mee. En daarnaast geven zij aan
weinig kennis te hebben van de Marroncultuur. Als deze respondenten gevraagd wordt
zichzelf te identificeren kiezen de meesten voor omschrijvingen als:

Ik ben van Marron afkomst, maar ben geboren en getogen in Nederland.

36



Let op de ‘maar’ in deze zin, waarmee deze respondenten aangeven dat zij niet perse de
culturele erfenis van de Marrongroep meehebben. Maar zelf denk ik dat zij daarmee ook de
verwachtingen ten aanzien van een Marronvrouw die zij op dat moment belichamen,
indammen. Slechts een respondent kiest voor wat algemenere zelfidentificatie door het
volgende te zeggen:
Ik ben een zwarte vrouw.

Deze respondent wilt kennelijk nadruk leggen op ‘zwart bewustzijn’ en een daarbij horende
attitude die niet enkel te reduceren is tot de Marrongroep, maar de gehele Afro —
gemeenschap betreft. Ze legt nadruk op eigenschappen die zwarte vrouwen in het algemeen
hebben. Ze zijn bijvoorbeeld temperamentvol, onafhankelijk en hebben duidelijke
lichaamstaal. Het is een respondente die het teruggaan naar de basis wel heel centraal stelt;
ze heeft om die reden ook bewust gekozen voor een Marronpartner. Het is ook mogelijk dat
deze jongere generatie zich eerder met de ruimere afro — groep in Nederland identificeert
dan met de Marrongoep. Dat zij zich niet al te sterk verbonden voelen met de deze etnische
groepte is een indicatie daarvoor.

Voor de oudere 1°*® generatie Marronvrouwen is de identificatie met de Marroncultuur
duidelijk. Deze respondenten geven allen volmondig aan, dat zij van Marron afkomst zijn.
Deze vrouwen zijn merkwaardig genoeg nog allen in het binnenland van Suriname geboren,
waarna zij als kind of op latere leeftijd naar Paramaribo migreerden. Volgens hen geldt dit
voor de meeste Marrons boven de 40 jaar die nog in Suriname geboren zijn. De
verbondenheid met het binnenland, en de daarbij horende Marroncultuur is daarom veel

groter.
Die zijn meestal in het binnenland geboren. En als je dan toch in de stad bent geboren of
opgegroeid, dan heb je nog altijd contact met het dorp waar je vandaan komt. En je gaat dan

regelmatig terug in bijvoorbeeld de vakantie... (Marlene, 50:42:11).

De 1% generatie vrouwen hebben dus het voordeel dat ze de Marroncultuur in de
traditionele sfeer hebben meegekregen. Zij kunnen makkelijker hun culturele kenmerken
noemen als bevestiging van hun etnische identiteit. Een van de respondenten uit de oudere

generatie verwoordt haar etnische identiteit als volgt (vrij vertaald uit het Aukaans).

37



Ik ben een Ndyuka vrouw, omdat ik echt alle vrouwelijke taken van een Marronvrouw kan
uitvoeren. Ik kan overal komen en tonen dat ik een echte Marronvrouw ben. Ook al woon ik

nu al jaren in Nederland (Marlene, 57:03:22).

Vrouwen hebben in de Marrongroep specifieke rollen te vervullen, waarbij ze met name het
huiselijke domein beheren. Het op orde maken van de huishouding wordt daarom primair
als een typische vrouwelijke taak gezien. En dit komt in het bovenstaande citaat ook tot

uiting.

Cultureel bewustzijn

Vanuit verschillende organisaties in Nederland wordt gewerkt aan behoud en bevordering
van de Marroncultuur. Enkele activiteiten betreffende de Marroncultuur zijn: het uitgeven
van tijdschriften, aanbieden van cursussen op het gebied van zang, dans, muziek en taal,
maar ook websites en het organiseren van culturele feestjes. De betrokkenheid van met
name de 2° generatie respondenten bij dergelijke activiteiten is van enorm belang, omdat zij
deel uitmaken van de doelgroep van deze organisatie. In de interviews geven de
respondenten aan wel degelijk op de hoogte te zijn van deze activiteiten. De belangrijkste
activiteit in Nederland is volgens hen de viering van de dag der Marrons, waar veel Marrons
jaarlijks naar uitkijken. Het merkwaardige aan dit soort organisaties en activiteiten is dat de
trekkers vooral behoren tot oudere generatie Marrons die het cultuurbewustzijn willen
stimuleren. Dit is nogal dubbel, want het is dezelfde generatie die in eerste instantie
minimale culturele elementen op hun kinderen overbrengt, omwille van succesvolle
integratie in Nederland. Vervolgens grijpen zij, als ze eenmaal bepaalde posities hebben
verworven, terug naar hun etnische ‘roots’. Het propageren van de Marroncultuur is daar
onderdeel van. Gelukkig bestaat er vanuit de jongere generaties wel interesse voor deze

activiteiten.

*'® en 2° generatie Marronvrouwen die zijn

Er zijn dus opvallende verschillen tussen de 1
opgenomen in dit onderzoek. Het verschil ligt op het gebied van opleidingsniveau, met een
hogere nominatie voor de 2° generatie die steeds meer vertegenwoordigd is in het hoger

onderwijs. Maar ook de gerichtheid op de Nederlandse samenleving, wat zich met name uit

38



in de type relaties die worden aangegaan. De 1°* generatie vrouwen bewegen zich voor wat
partnerkeuze betreft tussen twee extremen. Ze zijn aan de ene kant sterk gericht op de
eigen etnische groep en kiezen daaruit een partner of ze gaan voor de andere uiterste van
de autochtone Nederlandse partner. De jongere generatie is met name gericht op overige
allochtone partners hier in Nederland en autochtone partners maken geen deel uit van hun
relatieverleden. Daarnaast zijn ze erg geinteresseerd in de eigen cultuur, maar ze verkeren in
een soort van dubio wat hun etnische identiteit betreft omdat ze tussen twee verschillende
culturen instaan. Kortom er zijn heel wat interessante kwesties te bemerken als deze
Marronvrouwen nader worden bekeken. Deze twee generaties vrouwen verschillen met
name in de hierboven beschreven kenmerken, maar ook in hun mening over uiteenlopende
onderwerpen, dus ook over interetnische relaties. In de volgende paragraaf zal aandacht
worden besteed aan de inhoudelijke resultaten van het onderzoek, waarbij de meningen van

deze respondenten centraal staan. Maar ook worden deze sociologisch geduid of verklaard.

4.2. Zijn interetnische relaties problematisch?
De meningen van deze Marronvrouwen over interetnische relaties in Nederland zijn

verdeeld. Vermeldingswaardig is dat de 1°*

generatie respondenten een interetnische
relatie in eerste instantie opvatten als een relatie tussen een Marron en een autochtone
Nederlander. En dat heeft niet perse te maken met het feit dat deze vrouwen niet weten
wat daarmee bedoeld wordt, maar dat ze mijns inziens (on)bewust overige etnische partners
niet eens in overweging nemen. Het resultaat van deze benadering van interetnische relaties
is dat deze oudere generatie zeer positief is over dit relatietype. Zelf zijn deze respondenten
de mening toegedaan dat deze positieve houding over hun verbeelde interetnische relatie
breed gedragen wordt door de rest van de Marronvrouwen in Nederland. Een van de
respondenten: Agnes heeft zelf ook een dergelijke interetnische relatie, ze heeft dus een
relatie met een blanke partner, en zegt er het volgende over:
Het is natuurlijk anders dan ik gewend was. Heel wat dingen die je als vanzelfsprekend ziet
moet je uitleggen. Je kan niet alleen maar bepaalde dingen noemen en ervan uitgaan dat de
ander het meteen snapt, vooral dingen die met je cultuur te maken hebben. Maar je leert
elkaar kennen gaandeweg de relatie. En de problemen zijn er natuurlijk ook, maar dat heb je

in elke relatie (Agnes, 19:22:10).

39



Het is wel opvallend dat deze vrouwen wel allemaal relaties hebben gehad met een
Marronman, en sommigen hebben dat nog steeds. De natuurlijk gestuurde etnische
homogamie wordt hiermee duidelijk bevestigd. De keus voor een partner binnen de eigen
etnische groep is een culturele vanzelfsprekendheid (Lewandowski & Jackson, 2000: Allport
1954). Het is met name na mislukte relaties met Marronmannen dat deze vrouwen nu ook
positief oordelen over een relatie met een autochtone man. Etnisch homogame relaties
hebben hen dus niet altijd de gewenste verwachtingen opgeleverd en zij overwegen nu ook
partners uit andere etnische groepen. De sociale dynamiek in de gemeenschap, in dit geval
de Nederlandse samenleving, is daarbij van enorme invioed. Deze vrouwen treden in
Nederland buiten hun etnische grenzen, en overwegen dan de meest voor de hand liggende
‘vreemde’ partners. In de Nederlandse samenleving zijn de autochtone partners het
dominante ideaal en de neiging van minderheidsgroepen om dit ideaal over te nemen is
groot (Allport, 1954). Dit verklaren sociologen als de statusverhoging die gepaard gaat met
het hebben van een autochtone partner. Wel benadrukken de respondenten dat
interetnische relaties meer inzet van beide partners vereisen, zonder dat die relaties per
definitie problematisch hoeven te worden.
Bij de 2e generatie is het duidelijk wat met een interetnische relatie wordt bedoeld en zij
hebben daar ook een uitgesproken mening over. Zij vinden het hebben van een partner uit
een andere etnische groep duidelijk gecompliceerd. Daar hebben ze verschillende
redeneringen voor. Een van de respondenten zegt het volgende daaromtrent:

In veel van dat soort relaties is er frictie en onbegrip. Dus het liefst toch een relatie met

iemand waarmee je veel gemeen hebt. Dat is makkelijker en vertrouwd... en de meeste

mensen die ik ken in gemengde relaties hebben dat soort problemen (Sher 10:11:18).

Een andere respondent zegt het volgende hierover
Het liefst wil je op één koers zijn met je partner. En als je vanaf het begin al geen
gemeenschappelijke basis hebt, dan zal je je wel extra moeten inzetten om die relatie te laten
werken...ik zeg niet dat ze problematisch zijn, maar je moet dat extraatje wel ervoor over
hebben. En als je dan kan kiezen dan kies je volgens mij toch voor iets dat makkelijker gaat,

dan het ingewikkelde (Berryl 08:56:13).

40



In bovenstaande passages wordt, net als in de overige interviews, getwijfeld aan het succes
van interetnische relaties. En dat maakt dat deze respondenten niet positief tegen dit type
relatie aankijken. Er wordt getwijfeld aan het relativeringsvermogen van de partners ten
aanzien van de verschillende etnische achtergronden in dergelijke relaties. Maar ook fricties
en problemen die zouden voortkomen uit het verschil in culturele achtergrond zouden
volgens hen de stabiliteit van de relatie aantasten. De voorkeur gaat bij deze jongere
generatie duidelijk uit naar etnisch homogame relaties. Opvallend is dat ondanks de sterke
voorkeur voor een partner binnen de eigen etnische groep, slechts 2 van deze 8
respondenten een Marronpartner heeft (gehad). Deze vrouwen hebben wel allen partners
gehad die volgens hen, dichtbij de eigen etnische groep staan, waardoor de verschillen niet
al te groot zijn. De partners waren van allochtone afkomst en deze behoorden voornamelijk
tot een afro — etnische groep, dus Surinaams — Creools, Kaapverdisch of Antilliaans. De keus
voor deze etnische partners hangt voor een deel samen met het feit dat deze vrouwen in
Nederland zijn geboren en getogen, en daardoor een identiteit hebben ontwikkeld die niet
primair Marrons is. De respondenten van de tweede generatie zien zichzelf primair als een
vrouw met een Creool-Surinaamse achtergrond of zelfs als een afro-vrouw. Als zodanig
hebben ze een voorkeur voor een relatie met Creoolse of afro-mannen. Het is mogelijk dat
de jongere generatie dergelijke relaties niet als interetnisch opvatten. Voor deze
respondenten betreedt je mogelijk pas het veld van interetnische partners indien die
partners afkomstig zijn uit niet afro-minderheidsgroepen zoals Marokkanen en Turken of uit

de autochtone groep

In eerste instantie hebben deze Marronvrouwen, net als dat het geval is bij andere etnische
groepen een voorkeur voor etnisch homogame relaties. Dat heeft vooral te maken met de
natuurlijke etnische aantrekkingskracht bij intieme relaties. De vertrouwdheid met bekende
culturele elementen speelt daarbij een belangrijke rol. Intra — etnische relaties zijn daarom
een voor de hand liggende keus, maar deze verschillen per generatie. Voor een de oudere
eerste generatie is dit de eigen Marrongroep, terwijl dit bij de 2° generatie een deel van de
afro — groep betreft.

De meningen tussen de generaties over interetnische relaties lopen uiteen, over sommige

interetnische relaties wordt positiever geoordeeld dan andere. De 1%

41

generatie is zeer



positief over dit relatietype, omdat zij deze voor zichzelf op een bepaalde manier definiéren
namelijk als een relatie met een autochtoon. Alleen is er onder de 2° generatie vrouwen een
zekere vrees voor onbegrip over opmerkelijke cultuurelementen van ‘vreemde’ partners die
te veraf van de eigen cultuur liggen. En daarom worden interetnische relaties dan als
problematisch en kwetsbaar opgevat. Ook zijn respondenten van mening dat dergelijke
relaties extra inzet vereisen: constante uitleg en botsende cultuurelementen. Maar
tegelijkertijd gaan deze jonge vrouwen wel interetnische relaties aan met allochtone
‘vreemde’ partners, die naar eigen zeggen stabiel en vertrouwd zijn. Een eenduidige mening
over de interetnische relatie is er dus niet, maar deze worden in ieder geval niet pertinent
afgewezen. Afhankelijk van de betrokken ‘vreemde’ partners wordt dit relatietype

uiteenlopend beoordeeld. In de volgende paragrafen wordt verder ingegaan op dat aspect.

4.3. Ideale partners
Eerder is het relatieverleden van deze Marronvrouwen al besproken. Maar in deze paragraaf
wordt aandacht besteed aan de partnervoorkeuren die deze respondenten hebben, en de
partners die al dan niet worden overwogen bij interetnische relaties. Tijdens de interviews
met deze vrouwen zijn er ideale etnische partners naar voren gekomen. Er is een zekere
rangorde geconstateerd die varieert van meest naar minst ideale etnische partners en deze
wordt dan ook later in paragraaf besproken. Het is van belang te vermelden dat etnische
afkomst niet altijd de bepalende factor is bij partnerkeuze, of bepalend in het oordeel over
een partnercategorie, maar meer een aspect van het partnerideaal dat deze vrouwen

hebben.

Deze vrouwen hebben oordelen over de uiteenlopende beschikbare partnercategorieén in
Nederland. En ook hier blijkt er weer een duidelijk verschil tussen de twee generaties. Zo

oordeelt de 1°*

generatie heel positief over autochtone partners in Nederland. De blanke
Nederlanders zijn voor deze groep Marronvrouwen de meest ideale partners. Het liefst
hebben zij hem als partner bij relaties, of als schoonzoon. De voorkeur voor autochtone
Nederlanders houdt verband met het onderliggende ‘opo yu kloru” syndroom (Menke, 2005)
waarbij bewust, dan wel onbewust, huidskleur een belangrijke rol speelt. Het garanderen

van een betere positie voor het nageslacht door relaties aan te gaan met blanke partners is

42



kennelijk nog heel belangrijk voor deze vrouwen. Dit komt echter niet echt tot uitdrukking in
de interviews, maar er is wel een zekere verband te leggen tussen de voorkeur voor
autochtone mannen en de dominante positie van de autochtone groep in de Nederlandse
samenleving. Het aangaan van relaties met mannen uit deze groep wordt gezien als een
manier om zekerheid en stabiliteit te verwerven. Dit kan worden gezien als een manier van
omhoog trouwen (de Hart, 2003) oftewel status — caste exchange (Rosenfeld, 2005; Kalmijn
& Tubergen, 2006) waarbij er een uitwisseling van sociale kenmerken plaatsvindt door het
aangaan van partnerrelaties.

Een blanke man moet je hebben want dat zit je goed... zij bieden meer stabiliteit (Linda,

21:11:46).

Dit ideaal komt vooral in de opvoeding tot uiting, waar met name dochters worden
gestimuleerd om relaties aan te gaan met de ideale, blanke partner. In de meningen over
ideale etnische partners wordt met name de nadruk gelegd op het succes en de stabiliteit
van relatie met betreffende partners.

Die zijn loyaal, je hebt geen last van 2° en 3° vrouwen en die nemen verantwoordelijkheid

voor hun kinderen (Jenny, 35:22:12).

Je heb ook een wat rustiger leven. Niet dat je constant denkt wanneer komt iemand hier voor

de deur staan om hem te op te eisen (Marlene, 20:24:53).

Ze zijn toch anders, ze willen trouwen en samen een toekomt opbouwen (Joany, 29:22:41).

Wat mij opvalt in bovenstaande citaten is dat aan een relatie met een autochtone man niet
zozeer het omhoog trouwen wordt benadrukt, maar de afwezigheid van ‘ buitenvrouwen’.
Deze vrouwen zoeken in deze ideale autochtone partners elementen waaraan
Marronmannen niet voldoen. Als om dit soort redenen wordt afgezien van partners uit de
eigen etnische Marrongroep, zijn er natuurlijk nog steeds een veelheid aan andere etnische
partners dan alleen autochtonen in Nederland, te overwegen. Maar de overige etnische

*'¢ generatie vrouwen niet de meest ideale partners,

groepen in Nederland zijn voor de 1
sommige groepen in meerdere mate dan andere. In de piramide (zie figuur 5) is getracht de

ideale partners van deze generatie weer te geven. De bovenste laag van de piramide wordt

43



zoals eerder aangegeven ingenomen door de autochtone partners. Met daaronder een vrij
algemene categorie ‘overige etnische groepen’. In eerste instantie was het de bedoeling om
de positie van Marrons ook duidelijk hierin te verwerken, maar dit was nogal onduidelijk. De
meeste respondenten vonden het niet belangrijk om deze etnische partners te specificeren.
Ondanks de verschillende posities van de respondenten doe ik een poging om de categorie
verder te preciseren. Bovenaan deze middenlaag van de hiérarchie lijken mijns inzien de
volgende afro — groepen: Marrons, Antilianen en Kaapverdianen en stadscreolen te staan.
Deze partners vormen één categorie en zouden volgens deze vrouwen allemaal één pot nat
zijn. Deze worden gevolgd door de afrikanen en vervolgens wordt deze categorie afgesloten
met de groep van Hindoestaanse partners, die in de argumenten die deze respondenten
gaven vrij dichtbij Turken en Marokkanen staan. De minst ideale partners in Nederland zijn
voor deze vrouwen Turken en Marokkanen, die nemen dan de onderste laag van deze

piramide in.

Figuur 5. Ideale partners van de 1° generatie

Autochtone n

Overige etnische
groepen

Turken & Marokkanen

De hiérarchie welke in deze piramide wordt verbeeld komt redelijk overeen met de
geconstrueerde etnische hiérarchie van de Nederlandse samenleving (Verkuyten, 1999). Dit
is een bevestiging van het feit dat de eerste generatie zich sterk aan het aanpassen is aan de
Nederlandse samenleving, en daarbij dominante idealen en handelingen overneemt.
Volgens Gowricharn (2005) kunnen migrantengroepen op den duur de normbeelden van de
dominante groep overnemen omdat zij een ondergeschikte machtpositie hebben. Zo zouden
Marrons dus de dominante autochtone groep seksueel begerenswaardiger kunnen vinden

maar ook loyaliteit en zekerheid naar deze blanke groep tonen die zowel in koloniale, dus in

44



Suriname als in westerse samenlevingen, de Nederlandse domineert. Het is ook de vraag of
deze hiérarchie van ideale etnische partners geen aftreksel is van de sociale hiérarchie van
de Surinaamse samenleving, met uitzondering van de Turken & Marokkanen, waarin deze
respondenten zijn opgegroeid. De Surinaamse samenleving heeft een koloniaal verleden
waarbinnen huidskleur en sociale positie samenvielen; een lichtere huidskleur
vertegenwoordigde een betere sociaal maatschappelijke positie (Menke 2005, Gowricharn
2005). Hoewel in de huidige Surinaamse samenleving er ook andere factoren: onderwijs,
meebepalen bij sociale stratificatie, is het denkbaar dat dit door kleur bepaalde normbeeld

nog steeds onder Surinamers leeft.

De sociale positie die de jongere generatie in de Nederlandse samenleving heeft, maakt dat
zij weerbaarder zijn dan de eerste generatie. Zij kunnen daardoor makkelijker tegen de
heersende dominante normen ingaan. Deze positie wordt met name bepaald door de
elementen die in de eerste paragraaf van dit hoofdstuk naar voren kwamen: het feit dat
deze jonge vrouwen in Nederland geboren en of opgegroeid zijn en aanvullend daarop vrij
hoog opgeleid zijn waardoor zij ook betere arbeidsposities en —perspectieven hebben. Ook
omdat zij in het multicultureel Nederland zijn opgegroeid, hebben zij eerstehandse
ervaringen met de verschillende etnische groepen. Zij nemen daardoor niet blindelings de
dominante stereotype meningen over zowel de Marrons als van de dominante autochtone,
maar hun oordelen over de aanwezige groepen worden vooral bepaald door hun eigen
ervaringen. Het is daarom dan niet bepaald vreemd dat de meest ideale etnische partners
van deze vrouwen niet behoren tot de dominante autochtone groep. Idealiter hebben de
vrouwen uit de 2° generatie een partner uit de eigen etnische groep of iemand die in
cultureel opzicht niet al teveel van deze verschilt. Zelf typeren zij deze partner als: Afro,
bruine of zwarte mannen. Tot dit etnische ideaal behoren mannen uit verschillende groepen
in Nederland, maar bij nader nadere uitdieping blijkt dit ideaal ingewikkelder. De ‘zwarte’
huidskleur is niet het enige criterium voor het toebehoren van ‘vreemde’ of ‘niet-Marron’
partners tot deze ‘zwarte’ categorie. Zo blijken ‘ Afro — Afrikanen’ d.w.z. zwarte mannen
afkomstig uit Afrikaanse landen bij nader inzien buiten dit ideaal te vallen. Er zijn
stereotyperingen en vooroordelen zal in de volgende paragraaf blijken die het wantrouwen

voeden ten opzichte van deze mannen. De ‘bruine partners’ worden in deze etnische

45



hiérarchie gevolgd door overige etnische groepen dat verder is in te vullen met andere
allochtone mannen die verder in deze hiérarchie niet expliciet worden genoemd. Hierbij valt
bijvoorbeeld te denken aan Hindoestaanse Surinamers en Afrikanen. Zeer opvallend is dus
de lage positie van de autochtone partnercategorie, deze komen nog net boven de Turkse en
Marokkaanse partnercategorieén uit als één van de minst ideale etnische partners. De
onderstaande piramide geeft de opeenstapeling van de ideale etnische partners van de

respondenten van de eerste generatie weer.

Figuur 6. Ideale partners van de 2° generatie

Bruine
partners

Overige etnische
partners

Autochtonen

Turken en Marokkanen

De sterke identificatie met de eigen groep, welke in het geval van deze 2° generatie
respondenten verder reikt naar de afro of ‘zwarte’ gemeenschap in Nederland is te verklaren
vanuit de contacthypothese (Allport 1954). De contact hypothese gaat ervanuit dat etnische
grenzen vervagen naarmate het contact tussen de leden van verschillende etnische groepen
intensiever wordt. De respondenten van de 2° generatie zijn opgegroeid in gemengde wijken
in grote steden: Rotterdam, Den Haag en Amsterdam waar er bepaalde nabijheid is tussen
afro — allochtone groepen terwijl Hindoestanen Turken en Marokkanen zich toch wat afzijdig
houden. Door het intensief contact tussen de enkele Marrons, Stadscreolen, Kaapverdianen
en Antillianen is er een onderlinge affiniteit mede vanwege de gelijkenissen in taal, culturele
achtergrond en geschiedenis. De opvallende lage positie van autochtone partners binnen
deze hiérarchie ligt dan ook in het verlengde hiervan. De sociale afstand tussen deze
respondenten en de autochtone groep is tijdens hun opgroeifase in dergelijke gemengde
wijken klein. De Marronpartners zijn vanwege hun vermeende polygamische
eigenaardigheid een nogal dubieuze optie en daarom sluiten sommige van deze
respondenten hen voorzichtig uit als de meest ideale partners. Het hebben van een partner

die in vele opzichten overeenkomsten vertoont met de Marroncultuur is wat dat betreft een

46



bijkomstigheid. Het belang van gedeelde culturele kenmerken in een relatie komt in de
verschillende interviews duidelijk naar voren.

Een partner met dezelfde achtergrond is belangrijk want maakt de relatie stabieler (Merel,

12:23:54).

In de Nederlandse samenleving is het hebben van één partner, en het liefst in het echt
verbonden, de ideale samenlevingsvorm. Dat het aantal huwelijken afneemt en minder
belang wordt gehecht aan trouwen, betekent dus niet dat een oud ideaal van een relatie
verdwijnt (Latten, 2004). Uit het huwelijk vloeien wettelijke verplichtingen en zekerheden
voort voor de betrokken partners. Door diegenen die langere tijd deel uitmaken van de
Nederlandse samenleving, uit welke etnische groep dan ook, wordt dit dominante ideaal op
den duur ook geinternaliseerd. De respondenten zijn zich wel degelijk bewust van deze
norm, en zijn het er allemaal over eens dat relaties van monogame aard dienen te zijn. Het
westerse huwelijk is wat hen betreft optioneel, want dat garandeert niet altijd de stabiliteit
van de relatie. Daarom worden langdurig concubinaat of geregistreerd partnerschap ook als
een mogelijke opties gezien, die trouwens ook een wettelijke basis kunnen hebben.

De Marronman wordt vaak gereduceerd tot een enkele aspect van de Marroncultuur, en dat
is dat hij polygaam zou zijn. Kennelijk is monogamie volgens deze vrouwen wel een
belangrijk ingrediént voor een succesvolle relatie. En gelet op deze belangrijke eis valt de
Marronpartner al gauw buiten de norm. De vrouwen van de jongere 2° generatie zijn zich
bewust van de nadelen van het hebben van een Marronpartner. Het liefst willen zij een
monogame Marronpartner, en dat is volgens hen haast onmogelijk.

Het is net vragen voor een gezonde taart, die bestaat niet (Gracia, 18:51:09).

De geringere kans op monogamie met een Marronman behoort tot een van de nadelen voor
het aangaan van relaties met hen. Daarnaast is de veronderstelling dat Marronmannen nog
steeds tamelijk traditionele sekse specifieke rolverdeling op nahouden, wat volgens deze
jongere respondenten een minpunt is in het aangaan van relaties. Deze jonge respondenten

zijn vergeleken met de oudere, 1°*

generatie een geémancipeerde positie.
Deze vrouwen zitten dus in een soort dubio omdat zij aan de ene kant ook Marronmannen

hebben opgenomen in hun ideale ‘bruine partners’. Maar daarnaast hangen zij ook het

47



dominante verwachtingspatroon van de samenleving aan, en dus ook die van hun ouders of
de generatie van hun ouders, die monogame stabiele relaties voorschrijft. Achteraf vragen
zij zich af of het een reéel ideaal is om een monogame relatie te hebben. Het antwoord op
die vraag is dan ‘nee’. Zij blijven hoopvol gestemd dat zij de ideale monogame ‘bruine
partner’ dus ook die van Marronafkomst tegen zullen komen. De vraag die dan rijst is of de
Marronmannen die in Nederland zijn opgegroeid niet door bepaalde ontwikkelingsfasen zijn
gegaan waardoor zij een andere kijk hebben op relaties. Want uiteindelijk gaan ook zij
interetnische relaties aan met ‘vreemde’ vrouwen, met bijvoorbeeld autochtone vrouwen,
die ook een monogaam ideaal hebben. De respondenten van de 20 generatie beseffen dat
zij als het ware in het midden staan. Ze hebben wel deze Marronman als ideaal maar aan de
andere kant zijn ze zodanig geémancipeerd dat deze vrouwen misschien niet voldoen aan
het ideaal van een echte Marronman. Want die willen een vrouw die ook het huiselijke
domein beheert, naast het hebben van een baan. En daartegenover staat de in Nederland
geboren en getogen Marronman die hun, zoals de respondenten zelf aangeven, vaak niet als
ideaal hebben.

Die hebben allemaal een blanke vrouw... ze zijn toch allemaal een beetje Oreo dus zwart van

buiten, maar wit van binnen (Miraya, 35:24:12).

Er is kennelijk dus ook sprake van een mismatch tussen deze vrouwen en hun ideale

partners.

De verschillende ideale partners zijn in deze paragraaf langsgekomen. De 1°*

generatie kent
als meest ideale partner: de autochtoon en als minst ideale: de Turkse en Marokkaanse
partner. De Marronpartner behoort voor deze generatie in dezelfde categorie als ‘overige’
etnische groepen. De 2° generatie heeft een hele andere opbouw wat etnische idealen
betreft. De zogenoemde ‘bruine partners’ staan aan top van de getekende hiérarchie en
daar zijn de Marrons ook onderdeel van. Dit is een nogal ingewikkeld ideaal, en maakt
gemengde gevoelens los bij deze respondenten. Aan de ene kant staan ze achter dit ideaal,
maar tegelijkertijd zijn ze zich ervan bewust dat het wishful thinking impliceert.

De bij de 1° generatie populaire autochtone partners scoren bij deze 2° generatie vrouwen

bepaald niet goed, ze staan namelijk op de op één na laatste plaats. De jongere vrouwen

48



hebben vergeleken met de oudere generatie betere sociaaleconomische posities en hoeven
niet per definitie een ‘omhoog’ te trouwen. Het is ook mogelijk dat deze lagere positie van
autochtonen verband houdt met de toenemende stigmatisering van allochtonen in de
Nederlandse samenleving. Evenals bij de oudere generatie zijn de Turkse & Marokkaanse

partners de minst ideale partners.

4.4. Oordelen, Motivaties & legitimaties
Het oordeel over leden van uiteenlopende etnische groepen als potentiele levenspartners
heeft vooral te maken met onderliggende vooroordelen. Enkele van deze vooroordelen zijn
soms uitgesproken en soms impliciet in de voorgaande paragrafen ter sprake gekomen. Zo
zouden autochtone partners betrouwbaar, stabiel en verantwoordelijk zijn terwijl de
Marronpartners vooral polygaam zijn. In deze paragraaf wordt aandacht besteed aan de
vooroordelen over zoveel mogelijk verschillende etnische partners in Nederland. Dus de
vooroordelen of gegeneraliseerde meningen die er bestaan over partners uit andere
etnische groepen, en de motivaties die deze vrouwen daarvoor hebben. Sommige van deze
vooroordelen en denkbeelden kunnen nogal affreus overkomen maar het is geenszins de
bedoeling van de onderzoekster om leden van etnische groepen te beledigen, of Marrons in

een kwaad daglicht te stellen.

De veronderstelling dat eigen etnische partners veelal positiever dan anderen worden
aangeprezen, gaat voor deze vrouwen niet op. De zware nadruk op etnische puurheid die
een reeks van auteurs vinden voor Afro-Amerikanen (Frankenberg,1993; Hernton, 1988;
Lewandowski & Jackson, 2000) is in dit onderzoek niet echt naar voren gekomen. De
respondenten in dit onderzoek dragen ook stevige stereotypen aan over de mannen uit de
Marrongroep. Hoewel deze stereotypen vaak worden voorzien van de kanttekening dat niet
moet worden overgegeneraliseerd: niet alle Marronmannen gaan vreemd of ze hebben niet
altijd meerdere vrouwen en soms: niet allemaal verwekken ze kinderen en kijken verder niet
naar ze om, veroorzaken dat deze vrouwen nogal huiverig zijn om relaties aan te gaan met
hun ‘eigen’” mannen. De hierna volgende denkbeelden, meningen, stereotypen ten aanzien
van deze etnische partners kwamen in de interviews voorbij.

Marronmannen hebben vaak meerdere partners.
49



Daar komen ze volgens de respondenten in sommige gevallen duidelijk voor uit, maar soms
hebben ze deze andere partners achter de rug van hun vrouw om. Er heerst onder de
vrouwen de veronderstelling dat het in de aard van ‘zwarte’ mannen zit polygaam te zijn en
dat zij als ze monogaam zijn tot de uitzonderingen behoren.

Marronmannen willen meestal geen stabiele relatie met Marronvrouwen, vooral als ze
succes hebben.

Als deze mannen succes hebben willen ze een blanke vrouw en ze gaan vaak meteen
trouwen, terwijl ze dat niet zouden doen met hun Marronpartner. Uit een onderzoek van
Kalmijn (1998) blijkt dat ‘zwarte’ mannen veel meer trouwen met ‘witte’ vrouwen dan
‘zwarte’ vrouwen trouwen met ‘witte’ mannen. De hier geinterviewde vrouwen noemen de
welbekende voorbeelden van atleten, voetballers, basketballers, etc. maar ook bij
hoogopgeleide Marronmannen maken Marronvrouwen volgens de respondenten geen kans.
Uit eerder kwalitatief onderzoek van Stjeward (2005) blijkt dat Surinaamse mannen niet als
stabiele partners worden gezien door Surinaamse vrouwen. Dat kan in dit geval ook
doorgetrokken worden naar deze Marronvrouwen.

Marronmannen hebben niet doorgeleerd.

Deze bewering van deze respondenten strookt met de statistieken volgens welke allochtone
vrouwen meer dan allochtone mannen doorleren (CBS). De kans is groot dat als je als
hoogopgeleide Marronvrouw een relatie aangaat met een Marronman, deze een
laagopgeleide man is, die dus maatschappelijk minder succesvol is dan jij als vrouw, terwijl
het hebben van een succesvolle partner ook een belangrijke factor is in het aangaan van een
relatie.

Bovengenoemde heersende denkbeelden over Marronmannen zoals die naar voren komen
uit de interviews maken onder andere dat Marronmannen minder aantrekkelijk zijn voor de
1% en 2% generatie. Hiermee stoten zij de volgens Lewandowski & Jackson (2001)
‘natuurlijke etnische partners’ af. Vervolgens is het dus de taak aan deze vrouwen om
alternatieve partners te beoordelen en uiteindelijk relaties met hen te overwegen. Het
resultaat van deze vooroordelen en de idealen die daaraan ten grondslag liggen hebben we
in de vorige paragrafen al behandeld. Hieronder wordt wat dieper ingegaan op de oordelen

van de respondenten per etnische groep.

50



Hier worden de verschillende (voor)oordelen over de verschillende etnische partners die
gedurende de interviews naar voren zijn gekomen weergegeven. Per slot van rekening, is het
denkbaar dat positieve beeldvorming leidt tot positief oordeel. En dat is bij de volgende
partners ook wel duidelijk. We spreken, zoals eerder gesteld van een vooroordeel als er
onder andere sprake is van overgeneralisatie van een kenmerk van een bepaalde groep. Een
oordeel is een nogal neutraal en kan zowel een negatieve als positieve lading hebben, terwijl
vooroordelen en stereotypen alleen op het negatieve aspect zijn gericht. In deze paragraaf
worden de oordelen behandeld, dus zowel positieve oordelen als (negatieve) stereotypen en
vooroordelen. De respondenten geven in de interviews verschillende vooroordelen,
stereotypen en meningen die niet altijd aansluiten bij de voorkeuren die zij hebben en
manier waarop zij tegen deze ‘vreemde’ partners aankijken. Het betreft in eerste instantie
dus opsommingen van alle stereotypen en (voor)oordelen, maar het interessante hierbij is

de manier waarop zij deze al dan niet met motivaties eigen maakten.

Autochtone partners

Ten eerste wordt de door de 1°¢

generatie Marronvrouwen zeer positief beoordeelde
autochtone groep behandeld. Deze etnische partners staan aan top in de getekende
hiérarchie van deze generatie.

Blanke partners hebben doorgeleerd

Ze hebben daardoor veel meer succes dan andere etnische partners in Nederland. En zoals al
eerder bij de Marronpartners aangegeven is dit toch een belangrijke factor in relaties

Blanke mannen zijn stabiele partners

Dit heeft met name te maken met de veronderstelling dat blanke partners monogaam zijn.
Ze hebben veelal een partner en kiezen vaker voor huwelijk. Daarnaast hebben ze niet het
imago van het verwekken van kinderen met verschillende partners.

Blanke mannen zijn te kritisch, veeleisend en denken dat zij aan top van de beschaving staan.
Dit komt met name vanuit het kamp van de jongere generatie die de autochtone als minder
ideale etnische partners hebben. Volgens hen worden zij keer op keer geconfronteerd met
de kritisch houding van autochtone mannen. Die zeggen een soort sollicitatiegesprek —

gevoel te hebben als ze met deze mannen praten, en als je één vraag verkeerd beantwoord

is het voorbij... ze stellen hele hoge eisen aan vrouwen, terwijl ze zelf niet zoveel te bieden

51



hebben (Miraya, 42:27:15). Voor de 1° generatie Marronvrouwen zijn de blanke partners
het ideaal. Opvallend is dat zij slechts positieve vooroordelen en meningen over deze groep
aandragen. Ook proberen ze een positieve draai te geven aan alles wat over deze mannen
wordt gezegd. Volgens Allport (1954) is het nogal logisch dat nieuwe migranten hun uiterste
best doen om deel te zijn van de samenleving en daarbij nemen zij onder andere de taal
over, laten hun kinderen dezelfde ‘goede’ scholen bezoeken, of door middel van
interetnische relaties deel uit te maken van the common melting pot. En uiteindelijk kunnen
relaties met autochtone partners statusverhogend werken voor deze groep vrouwen.

De jongere generatie respondenten moet weinig van deze etnische partners hebben, ook al
valt het hen wel op dat toch veel vrouwen, met name 1°* generatie vrouwen uit de
Marrongroep heel lovend zijn over deze etnische partners. De jongere vrouwen zijn samen
met de autochtonen opgegroeid en zijn volgens hen erachter gekomen dat zij, evenals alle
andere etnische partners, ook hun minder leuke kanten hebben. Samen opgroeien leidt hier
tot een reéler en diverser beeld bij de 20 generatie van autochtone mannen. Daardoor zijn
de autochtone partners niet perse uitgesloten als potentiele partners, maar de
respondenten van de 2% generatie hebben hen ook niet op een voetstuk staan zoals dat wel

degelijk het geval is bij hun ouders.

Surinaamse etnische groepen

Onder deze categorie vallen de verschillende Surinaamse etnische groepen die in Nederland
beschikbaar zijn. Het grootste heikele punt bij het overwegen van ‘andere’ Surinaamse
partners is het feit dat deze een bepaalde benaming hebben voor Marrons. Het zeer negatief
beladen woord ‘dyuka’ wat zoveel betekent als ‘poep van de joden’ is daarbij een issue.
Stadscreolen kijken neer op Marrons en vroeg of laat zullen ze ons voor ‘dyuka’ uitmaken.
Stadscreolen zouden een meerwaardigheidsgevoel hebben ten aanzien van de Marrongroep.
Dit terwijl de stadscreolen volgens oudere respondenten niet dapper genoeg waren om te
vluchten en de slavernij op de plantage ondergingen. Deze mening komt in een ander
onderzoek ook al naar voren. Zo zouden Marrons nog steeds een zekere minachting hebben
voor Creolen die zijn ‘laf en te koop’, nooit zijn weggevlucht en zelfs de wapens tegen hen

hebben opgepakt (Van Galen 2001: 60).

52



Zoals eerder aangegeven behoren de stadscreolen desalniettemin tot de ideale ‘bruine
partners’ van de 2° generatie. Ze zijn van Afro — Surinaamse afkomst; staan dus dichterbij de
eigen etnische Marron-groep dan welke andere ook.

Hindoestanen trouwen niet met ‘vreemde’ vrouwen.

De Hindoestaanse mannen willen volgens deze respondenten uiteindelijk toch met een
vrouw uit hun eigen etnische groep trouwen. Vanuit eigen culturele overwegingen zou hij
niet zo makkelijk geneigd zijn interetnische relaties aan te gaan.

Hij laat toch liever een meisje uit de polders van Nickerie® halen en trouwt met haar (Vera,

47:22:56).

Daarnaast vinden ze Hindoestanen ook zuinig, gierig, carriéregericht en vooruitstrevend; ze
zijn wat dat betreft net als de Hollanders. Met deze oordelen rijst de vraag of Hindoestanen
in de etnische hiérarchieén niet met de categorie van autochtone Nederlanders
samengevoegd kunnen worden, want de oordelen over deze etnische partners lijken in vele
opzichten op elkaar. Dat zou voor de eerste generatie betekenen dat deze etnische partners,
samen de bovenste laag zouden innemen. Wat natuurlijk niet het geval is, want
Hindoestanen zijn niet de meest ideale partners van deze generatie. Een invoeging tussen
‘overige etnische partners’ en de categorie van Turken en Marokkanen lijkt dan een meer
gangbare. Uiteindelijk wordt de ideale etnische hiérarchie niet alleen bepaald door de
oordelen die deze vrouwen hebben over de verschillende etnische partners.

Hiermee is het oordeel vermeld over twee van de drie grootste Surinaams etnische groepen

in Nederland. De derde groep: Javanen is niet voorbij gekomen in de interviews.

Antilianen

Ze zijn gewelddadig en zijn drugsdealers.

Antilianen worden verder niet gedifferentieerd naar het eiland van afkomst. Zij behoren ook
tot de categorie van ideale ‘bruine partners’ van de jongere generaties. Maar het
gewelddadige imago wordt telkens in de interviews benadrukt, dit kregen de respondenten
mee tijdens de opvoeding en geven ze daarnaast ook aan dat de rol van de media ook enige

invioed heeft op de manier waarop zij over andere etnische groepen in de Nederlandse

Dit is een district in het westen van Suriname, waar een grote concentratie Hindoestanen woont.

53



samenleving oordelen. In de media Antillianen worden keer op keer verband gebracht met
drugs en criminaliteit. Voor de oudere generatie is het met name dit imago waarom zij
tijdens de opvoeding deze etnische partners afraden, en hen verder ook niet overweegt als

potentiele partners.

Afrikanen

Afrikanen zijn niet eerlijk.

Ze hebben meestal een of meerdere vrouwen in hun thuisland in Afrika.

Ze zijn polygaam

Het idee bestaat dat Afrikaanse partners zich anders voordoen dan ze in werkelijkheid zijn.
En als ze eenmaal het sterk gewilde Nederlands paspoort of de verblijfsvergunning hebben
bemachtigd kunnen zij als de bladeren der bomen veranderen (Linda, 23:15:58). Dit
stereotype gaat ervan uit dat alle Afrikaanse mannen illegaal in Nederland zijn, of tenminste
geen geldig verblijfsvergunning hebben. Het idee bestaat dat Afrikaanse mannen relaties
aangaan met vrouwen in Nederland en als ze eenmaal wat meer vastigheid hebben in
Nederland verbreken ze de relaties om vervolgens hun gezinnen in Afrika over te laten
komen. Deze etnische partners gaan volgens de respondenten dus alleen interetnische

relaties aan om er voordeel uit de halen.

Moslim gelovigen (Turken &Marokkanen)

Deze twee etnische groepen worden meestal op een hoop gegooid, omdat zij eerder als
religieuze groep worden gezien. Er is een zekere angst voor het onbekende moslimgeloof.
Het feit dat deze religie een nogal negatief imago heeft in Nederland en de rest van de
wereld draagt niet bij aan positieve beeldvorming. Al tijdens de opvoeding worden deze
partners als zeer ongewenst aangemerkt.

...want hebben ouders het gevoel dat ze hun dochters verliezen aan een ‘extreem’

geloof. (Gracia, 19:59:00)

De respondenten hebben over Moslimgelovigen ook reserves als relatiepartners. De
verschillen op religieus vlak zouden te groot zijn wat de nodige spanningen tot gevolg zou

hebben.

54



Ze kijken neer op vrouwen

Ze willen ooit terug naar Marokko en gaan je daar nog slechter behandelen.

Volgens de respondenten zouden Moslimmannen wel losse relaties van korte duur met niet—
Turkse of Marokkaanse vrouwen willen maar uiteindelijk trouwen zij een het liefst een
vrouw uit hun eigen etnische groep, die het liefst nog maagd is. Uit eerder kwalitatief
onderzoek van Chhum (2008) blijkt dat Cambodjaanse mannen wel degelijk losse relaties
hebben met ‘vreemde’ partners, maar uiteindelijk vaste relaties aangaan met vrouwen uit
hun eigen etnische groep. Mogelijk vertonen deze moslimmannen vergelijkend gedrag.
Turken zijn gewelddadig.

Ze zijn drugdealers.

Ze hebben losse handjes

Een van de oudere respondenten verwijst zelfs naar een Surinaamse uitdrukking: je gaat
tekeer als een Turk, die het gewelddadig karakter van Turken zou aantonen. Dit zijn de
etnische partners waarover de meeste oordelen en stereotypen naar voren kwamen tijdens
dit onderzoek. En deze hebben allemaal een negatieve lading, het is daarom niet vreemd dat

ze als minst ideale partners worden beoordeeld.

Op een of andere manier klinken de meeste van de hierboven genoemde oordelen ons niet
vreemd in de oren. We horen ze in de wandelgangen, op feestjes of binnen het gezin. We
hebben ze in het uiterste geval zelf eens gebruikt, dat geeft aan dat het leven van alledag
doordrongen is met vooroordelen en stereotypen. Het is interessant om te zien welke
denkbeelden ten grondslag liggen aan de partnerkeuze van deze vrouwen. Dat bijvoorbeeld
1°® generatie Marronvrouwen Nederland binnenkomen en naast hun eigen etnische
Marronpartners plotseling zeer positief zijn over autochtonen, heeft met het dominante
ideaal te maken. Het dominante ideaal in Nederland wordt positief gevoed door positieve
meningen, stereotypen en vooroordelen die op de samenleving worden losgelaten door de
dominante autochtone groep. Vervolgens zijn deze oordelen op hun beurt bepalend voor de
keuzes en meningen van de etnische groepen in Nederland. Er is dus een wisselwerking
tussen aan de ene kant idealen, zij het dominante of etnische specifieke, en aan de andere
kant stereotyperingen en vooroordelen. Binnen deze wisselwerking is er ruimte voor

rebellie, persoonlijke invulling en relativisme; dat blijkt bij de jongere generatie die niet

55



blindelings een negatieve houding ontleent aan de negatieve stereotyperingen over
bijvoorbeeld ‘criminele’ Antillianen. Maar hen desondanks ook als ideale partners
overweegt. Ook de sociale context is van belang bij de verschillende meningen die de
respondenten hebben. Interessant is dat een andere context, hier gaat het om de
verschuiving van de Surinaamse naar de Nederlandse, leidt tot verschuivingen in
stereotypen en vooroordelen. In de Surinaamse context wordt de basis wordt gelegd voor
de meningen van de 1°*® generatie, waarna deze in de Nederlandse samenleving worden
aangepast. Het betreft hier twee verschillende typen samenlevingen betreft waarbij de
Nederlandse samenleving wat de sociale context van de 2° generatie Maronvrouwen is, een
enorme voorsprong heeft in het moderniseringsproces. Individualistische uitingen van de
jongere generatie, die durven in te gaan tegen dominante normen van zowel binnen de

Marrongroep als die van de Nederlandse samenleving, houden mogelijk daarmee verband.

56



5. Tot besluit

5.1. Antwoord op de probleemstelling
Er zijn binnen de Marrongroep in Nederland verschillende oordelen over mogelijke
‘'vreemde’ partners. En in deze scriptie zijn de oordelen van Marronvrouwen in Nederland
over interetnische partnerrelaties bekeken. Deze vrouwen zijn in het algemeen nogal
positief over relaties met partners uit andere etnische groepen. En bij de beoordeling van
intieme partners springen er belangrijke aspecten in het oog. Ten eerste is geconstateerd

*® en 2° generatie

dat er duidelijke menings- en oordeelsverschillen zijn tussen de 1
Marronvrouwen in Nederland. Dit houdt verband de vraag die als rode draad loopt door dit
onderzoek, namelijk:
Welke verschillen zijn er tussen een oudere generatie en jongere generatie Marronvrouwen
opgegroeid in respectievelijk Suriname en Nederland inzake een etnische hiérarchie van

mogelijke interetnische partners en inzake de legitimaties voor die hiérarchie?

De verschillen tussen de jongere, 2° generatie en oudere, 1°* generatie Marronvrouwen ligt
op het vlak van de ideale partners. Jongere respondenten hebben met name de voorkeur
voor een partner binnen of dichtbij de eigen etnische Marrongroep. Oudere vrouwen
verkeren in een (on)bewuste aanpassingsproces waarbij ze conformeren aan de eisen van
Nederlandse samenleving. Daarbij hangen zij de dominante idealen van de Nederlandse
samenleving aan, wat trouwens in het verlengde van het oud koloniaal ideaal van de

*'® als voor de 2° generatie etnische

Surinaamse samenleving past. Er kunnen voor zowel de 1
hiérarchieén getekend worden aan de hand van de ideale partners die zij hebben. De top
van de deze twee hiérarchieén die onttrokken zijn aan de ideale partners van deze twee
groepen vrouwen, lopen daardoor sterk uiteen maar de onderste lagen komen overeen
waarmee een sterke afwijzing voor partners die het Moslimgeloof aanhangen wordt
bevestigd. In de eerste deelvraag van dit onderzoek is de rol etnische hiérarchie aan de kaak
gesteld. Ondanks de gemeenschappelijke delers: etnische achtergrond en geslacht, staan de

vrouwen van de 1°%

en 2% generatie ver van elkaar. De beinvloedende factoren bij de
uiteenlopende idealen zijn met name opleiding, geboorteplaats en de eerstehands ervaring
met de aanwezige etnische groepen in Nederland. Maar ook de invloed van de media in

Nederland die bijdraagt aan de stigmatisering van bepaalde autochtone groepen. Het feit

57



dat de Marrons nog maar een jonge migrantengroep zijn en ook nog vrij klein in omvang
makt de leden van deze etnische groep makkelijker ‘oplosbaar’ in de Nederlandse
samenleving. Daarnaast is hun aanpassingsdrang aan de Nederlandse samenleving hoog
gebleken, wat zich met name bij de 1°* generatie uit, om het succes diverse gebieden te
verhogen.

Het meest interessante deel van het onderzoek betrof mijns inziens het onderdeel waarbij
onderliggende vooroordelen, meningen en stereotypen over de verschillende etnische
partners in Nederland werden besproken. Sommigen werden scherper gesteld dan andere,
en de bias van respondenten ten opzichte van hun ideaal komt dan hier sterk naar voren.
Over de ideale partners werden veelal positieve vooroordelen en stereotypen genoemd of
een positieve draai gegeven aan de negatieve. De motivaties voor het al dan niet
goedkeuren van verschillende etnische partners, lijkt in eerste instantie een sterk
persoonlijke kwestie. Maar bij nader inzien is de invloed van met name de Nederlandse
samenleving duidelijk merkbaar. De oudere generatie laat zich met name leiden door
idealen die weliswaar mede door de Nederlandse koloniale invloeden van ‘opo yu kloru’
worden beinvioedt. In Nederland wordt het ideaal bepaald door de sterke sociaal
economische status van autochtone partners. De jonge Marronvrouwen hebben allochtone
partners als ideaal die zij in multicultureel Nederland nader leerden kennen. De
onderliggende vooroordelen van deze Marronvrouwen over ‘vreemde’ partners is veelal
hetzelfde, alleen hebben vrouwen uit de 2° generatie een groter relativeringsvermogen,
vanwege de ervaring met andere minderheden. De laatstgenoemde categorie vrouwen heeft
in de Nederlandse samenleving in brede zin en meer concreet sociaal-ruimtelijk met andere
minderheden omdat ze in grote steden: Rotterdam, Amsterdam en Den Haag zijn opgeroeid.

Een voordeel dus op de 1°

generatie die op oudere leeftijd Nederland binnenkwamen.

5.2. Theoretische terugkoppeling
De interetnische partners worden in dit onderzoek verschillend door de twee generaties
Marronvrouwen beoordeeld. Daarbij onderscheiden de generaties zich van elkaar niet in
termen van de Nederlandse samenleving waarin ze momenteel leven, maar vanwege de
respectievelijk Surinaamse of Nederlandse samenleving waarin ze zijn opgegroeid. De 1°

generatie is geboren en opgegroeid in de Surinaamse samenleving en ontleent aan die

samenleving mede haar beeld omtrent de interetnische sociale afstanden, terwijl de tweede

58



generatie Marron-vrouwen merendeels is geboren en opgegroeid in de Nederlandse
samenleving, met name in wijken binnen de grote steden die veelal multicultureel van aard
zijn en daarbinnen hun beeld omtrent de interetnische sociale afstanden hebben
ontwikkeld. In dit onderzoek er zijn drie interessante uitkomsten die in deze paragraaf nader
worden toegelicht, tegen de achtergrond van eerdere onderzoeken en theorieén die al in
het begin van deze scriptie aan de orde kwamen.

Ten eerste de contrasterende voorkeuren van de beide generaties vrouwen ten aanzien van
de Nederlandse autochtone mannen. Opvallend is de zeer positieve attitude van de 1°°
generatie naar de autochtone blanke partners. Dit kan zoals eerder aangegeven enerzijds
verklaard worden vanuit het fenomeen van ‘omhoog’ trouwen, waarbij de status van de
vrouw wordt bepaald door dat van haar man (B. de Hart 2003; Kalmijn & Tubergen, 2006).
Het betreft hier laagopgeleide vrouwen die middels het aangaan van een relatie met een
partner uit de dominante groep, mogelijk sociale status en erkenning vergaren. Daarnaast is
de keus voor de autochtone partners historisch te verklaren. Er heerst toch nog altijd het
ideaal normbeeld van ‘hoe lichter hoe beter’ bij Surinamers, en kennelijk dus ook bij deze
Marronvrouwen. De culturele afstand tussen Afro — Surinamers en autochtonen is kleiner
omdat er kennelijk toch overlappende cultural resources: de taal en religie zijn, in
vergelijking met andere etnische partners in Nederland (Kalmijn1998), waardoor blanke
partners in hun beleving de interetnische partners bij uitstek zijn. In dit onderzoek zijn het
vooral de ervaringen met de autochtone groep als huwelijks — en relatiepartner welke nog
altijd zeer positief zijn, die het verschil maken voor de 1°* generatievrouwen. De ervaring, zij
het persoonlijk of in de directe omgeving, met andere etnische partners in Nederland zijn
vrijwel steeds negatief waardoor leden uit deze andere etnische groepen niet als een
succesvolle relatiemogelijkheden worden ingeschat. Per slot van rekening is de succesfactor
van een relatie een belangrijk aspect bij het beoordelen van andere etnische partners.
Opvallend aan dit onderzoek is de nogal sterke tegenstelling tussen de jongere en de oudere
generatie. De verwachting dat waarden en normen die tijdens de opvoeding worden
overgedragen en van invloed zijn op de manier waarop kinderen hun mening en oordelen
vormen gaat in deze niet volledig op. Met andere woorden niet alleen de opvoeding in het
gezin is van invloed op normen en waarden, maar zeker ook de sociale omgeving die
kennelijk voor de Marrons in Nederland veel meer interetnisch is, dan voor de Marrons in

Suriname. Er zijn meerdere factoren: in dit geval het duidelijke verschil in opleiding, de

59



identificatie met de etnische groep, de sociale interetnische contacten en de sociale context
waarin de opvoeding plaatsvond, die meebepalend zijn. Deze blijken alle belangrijke
factoren die het verschil in perceptie van de etnische hiérarchie tussen deze twee generaties
vrouwen verklaren; al deze factoren bij elkaar zijn van invloed op de meningen en oordelen.
Zo heeft de jongere generatie gemiddeld een HBO opleiding en daarmee betere
arbeidspositie, wat hen dan ook betere sociale posities biedt in tegenstelling tot de 1°
generatie die maximaal een MBO opleiding.

Bij eerder onderzoek waarbij ook interetnische relaties werden bekeken, blijken
Hindoestaanse vrouwen gedurende zes generaties in Nederland nog steevast intra- etnisch
georiénteerd voor wat betreft intieme partnerrelaties en huwelijken (Lalmohammed, 1992).
Dit wordt vooral gerelateerd aan de gesloten houding van deze etnische groep. In een wat
later onderzoek van Kalmijn & Tubergen in 2006 wordt deze trend opnieuw bevestigd met
de constatering dat het aandeel gemengde huwelijken binnen de Hindoestaanse groep veel
lager is, dan bij andere Surinaamse etnische groepen: slechts 10% van alle huwelijken binnen
de Hindoestaanse groep is interetnisch. Dit verschilt nogal sterk met de Marronvrouwen
binnen dit onderzoek die binnen één generatie helemaal contra de standpunten van de
voorgaande generatie zijn en nogal wisselende etnische voorkeuren vertonen. Om deze
verschuiving beter te begrijpen lijkt het mij goed om de relatiepatroon van Afro - Surinamers
in Nederland te bekijken. Ook hierover is onderzoek gedaan en dan blijkt de openheid naar
andere etnische partners, met name naar autochtonen, heel groot (Kalmijn, 1998). Volgens
Kalmijn en Tubergen bedroeg het aantal gemengde huwelijken in Nederland tussen afro —
Surinaamse vrouwen en autochtonen rond 26% in 2006. De exogame houding van de 1%
generatie Marronvrouwen ten aanzien van autochtone partners houdt mogelijk hiermee
verband. De verschuiving van de voorkeur van de jongere generatie naar meer exogame
partners kan vanuit de natuurlijke drang om binnen de etnische groep te huwen en intieme
relaties aan te gaan (Lewandowski & Jackson 2001) worden verklaard. Opvallend hierbij is
dat onder deze jongere generatie er een overloop is van de voorkeur voor intra — etnische
Marronpartners naar wat meer exogame ‘bruine’ partners. In het onderzoek van Kalmijn en
Tubergen (2006) is trouwens ook naar voren gekomen dat Afro — Caraibische groepen in
Nederland: Afro Surinamers en Antilianen, naast interetnische relaties met autochtonen ook

huwelijken met andere ‘bruine’ allochtone partners aangaan. Een logische gevolg van deze

onderlinge openheid van de Afro — groepen ten opzichte van elkaar is dat zij elkaar dan ook
60



als potentiele partners overwegen bij interetnische partnerrelaties. Want andere
minderheidsgroepen die toch een interetnische relatie overwegen, hebben een voorkeur
voor autochtone partners. De vooroordelen dat deze Marronvrouwen kennelijk niet als
‘potentiele’ huwelijkspartners worden gezien door de Hindoestaanse, Marokkaanse en
Turkse mannen houdt weliswaar daarmee verband. Het feit dat deze jongere generatie in
Nederland is opgegroeid en daarbij ervaringen met de aanwezige etnische groepen heeft
meegekregen speelt hierin waarschijnlijk een rol.

Ten tweede de verschuiving van de etnische identificatie van de 2° generatie vrouwen
met de Marrongroep naar de wat ruimere afro- of ‘bruine’ groep in Nederland. Onder
invioed van de Nederlandse context zijn deze jongere Marronvrouwen er toe over gegaan
om kennelijk de ‘eigen etnische groep’ te herdefiniéren. Deze verschuiving kan worden
verklaard vanuit de contacthypothese (Allport 1954) waarbij intensief contact met leden uit
de ‘bruine’ groep tot etnische grensvervaging leidt. Niet alleen trokken ze op met deze
groepen, maar op den duur achten zij het kennen nodig om zichzelf anders te identificeren,
en werden ook op die manier gecategoriseerd. In de wijken waarin deze respondenten
opgroeiden was er een verminderde kans is om Marrons te treffen. Het kleine aanbod van
deze etnische homogame partners is natuurlijk ook van invloed op de nieuwe ontwikkelde
etnische voorkeuren van deze 2° generatievrouwen. Het is vooral opvallend dat de afro —
Afrikanen niet tot de zogenoemde ‘bruine’ groep worden gerekend, wat dus impliceert dat
dat bij deze herdefiniéring niet zozeer de Afrikaanse wortels worden benadrukt.

Ten derde, het feit dat de Marronmannen, maar ook andere afro — mannen, vanwege
hun vermeende polygamische neigingen bij deze vrouwen een zekere mate van wantrouwen
losmaakt. Het gevolg hiervan is dat deze partners ten eerste over een hoop worden gegooid

en door met name de 1°°

, oudere generatie heeft, niet langer als de meest ideale partners
worden gezien. Voorheen legden ‘zwarte vrouwen’ zich neer bij het lot van de culturele
traditie van het matrifocale gezin waarbij de rol en betrokkenheid van mannen bij het
kerngezin minimaal was. Maar onder invloed van het in Nederland dominante ideaal van het
kerngezin wordt dit minder aanvaardbaard. De jongere generatie heeft vanwege de eerde
benoemde nabijheid met deze ‘bruine’, met uitzondering van de Marrons, toch een
positievere kijk op deze partners en heeft hen nog altijd als ideale partners, natuurlijk met

de nodige kanttekeningen. Het lijkt erop dat deze vrouwen zich in Nederland in een andere

levensstijl aanmeten, wat kennelijk het gevolg is van verbeterde sociale positie. En dat leidt

61



er toe dat deze vrouwen in staat zijn om ‘vastere’ relaties op te eisen, ook van deze
geprefereerde ‘bruine’ partners.

Tot slot van deze paragraaf nadere toelichting tussen het onderscheid tussen enerzijds
een etnische hiérarchie (Verkuyten, 1999; Elhadioui, 2006): een sociale stratificatie van een
samenleving waarbinnen etnische groepen afhankelijk van hun maatschappelijke status in
de dominante samenleving kunnen worden gerangschikt en anderzijds een hiérarchie van
ideale partners zoals in §4.3. aangeven. Etnische groepen hebben een natuurlijke neiging om
aan partners uit de eigen etnische groep de voorkeur te geven (Lewandowski & Jackson
2001). Mensen hebben in contacten en bij partnerrelaties een voorkeur hebben voor leden
van de eigen etnische groep omdat de culturele overeenkomsten contacten en relaties
vergemakkelijkt. Homogamie en intra-etnische contacten hebben dus de voorkeur boven
exogamie en interetnische contacten. Het is dan ook goed te begrijpen dat in een hiérarchie
van ideale relatiepartners mannen van de eigen groep de hoogste voorkeur hebben.
Marronvrouwen lijken echter door hun opleiding, de context van de Nederlandse
samenleving en de persoonlijke ervaringen negatiever te zijn geworden over het nadeel van
‘zwarte mannen’ namelijk dat die in beperktere mate hun verantwoordelijkheid als partner

en vader op zich nemen.

5.3. Aanbeveling

Interetnische partnerrelaties zijn een veelomvattend onderwerp en daar kun je als
onderzoeker vele kanten mee op. Het ging in deze scriptie om slechts enkele aspecten,
namelijk de perceptie over dit relatietype en de verschillende oordelen over de verschillende
partners die hierbij betrokken zijn. Focus lag op de Marronvrouwen vanuit zowel de 1° als
2° generatie, wat tot interessante inzichten leidde. De gekozen groepen nogal scherp
tegenover elkaar liggende meningen hadden. Dat is mijns inziens de sterkte van dit
onderzoek omdat daardoor zicht is verkregen op de invloed van verschillende
opvoedingscontexten, Suriname versus Nederland, op de ontwikkeling van (voor)oordelen.

Het feit dat er bij dit onderzoek bewust is gekozen voor vrouwelijk respondenten omdat
Marronvrouwen meer te winnen hebben bij een moderne context dan Marron-mannen.
Aanvullend onderzoek naar een mannelijke standpunt met name hun meningen en oordelen

ten aanzien van etnisch ideale partners wordt dus sterk aanbevolen.

62



Dit zijn allemaal aspecten die voor nader onderzoek als interessante toevoeging kunnen op
deze onderzoeksresultaten. Daarnaast nog het feit dat er haast geen onderzoek is gedaan
over deze etnische groep in Nederland, en al helemaal niet op het gebied van interetnische
partnerrelaties. Dus onderzoek betreffende dit onderwerp beveel ik sterk aan, teneinde een
beter beeld te hebben van sociale ontwikkeling van Marrons in Nederland. Marrons in
Suriname hebben lange tijd een lage status gehad waartegenover zij altijd een
counternarrative hebben geplaatst waarbij de nadruk ligt op het feit dat zij anders dan de
Stadscreolen met trots zich verzetten tegen de slavernij. Marrons worden in de Nederlandse
samenleving door de meeste groepen niet onderscheiden van de Stadscreolen. Met
dergelijke onderzoeken worden Marrons zichtbaarder in de Nederlandse samenleving, en
niet enkel als toevoeging bij de totale Surinaamse gemeenschap.

Met dit onderzoek is dus niet alleen een goede basis gelegd voor verder onderzoek, maar
belangrijker nog is het feit dat er onderliggende gevoeligheden van de multiculturele

Nederlandse samenleving zijn blootgelegd.

63



6. Literatuur

Adekoya — van Geelen S. (2007) Marroncultuur in een modern jasje. Een studie naar
Surinaamse Marronjongeren in Nederland en hun verbintenis met Surinaamse
Marronmuziek en — cultuur. Radboud Universiteit Nijmegen.

Allport, G. (1954) The nature of prejudice, Reading, MA: Addison-Wesley

Andriessen, | & J. Dagevos (2008) The pecking order in the Dutch labour market: Ethnic
discrimination and the ethnic hierarchy, Dag van de Sociologie, Katholieke Universiteit
Leuven.

Arends — Téth, J.V., & Vijver, F.J.R. van de (2001) Het belang van acculturatie voor
organisaties. Gedrag en Organisatie 14(2), 55-65.

Brayboy, T. (1966) Interracial sexuality as an expression of neurotic conflict, Journal of
Sex Research 2, 179-185.

Chhum, V. (2008) Interracial relationships from the perspectives of Cambodians in
Western Massachusetts, Smith College School for Social work, Massachusetts.

Choennie, Ch. & C. Harmsen (2007) Geboorteplaats en etnische samenstelling van
Surinamers in Nederland, Centraal Bureau voor de Statistiek.

De Hart, B. & de Hart, B. (2003). Onbezonnen vrouwen: gemengde relaties in het
nationaliteitsrecht en het vreemdelingenrecht.

Elhadioui, I. (2006) Hoe ‘'buitenstaanders' 'gevestigden' werden. Een kwalitatief
onderzoek naar interculturele verhoudingen in de Burgemeesterwijk en de
Steendijkpolder. Erasmus Universiteit Rotterdam.

Foeman K. A. & T. Nance (1999) From Miscegenation to multiculturalism; Perceptions
and stages of interracial Relationships and Development, in Journal of Black Studies 29,
540 - 557.

Gijsberts, M. & J. Dagevos (2004) Concentratie en wederzijdse beeldvorming tussen
autochtonen en allochtonen. Migrantenstudies 3, 145-168.

Gijsberts, M. & J. Dagevos (2005) De invloed van etnische concentratie, Uit elkaars buurt:
de invloed van etnische concentratie op integratie en beeldvorming, 9-18 SCP, Den Haag.
Gilbert, G. M. (1951) Stereotype persistence and change among college student. Journal
of abnormal and social Psychology 44, 245 — 254,

Gowricharn, R. (2005) Normbeelden als structuurprincipe, in Oso: Tijdschrift voor

Surinamistiek 1, 66 - 81
64



Hoffmann, E. (2009) Interculturele gesprekvoering: theorie en praktijk van het Topoi-
model, van Loghum Houten.

Jager de, H. & A. Mok (1974) Grondbeginselen der Sociologie; Gezichtspunten en
begrippen, Leiden.

Kalmijn, M. (1998) Intermarriage and homogamy: Causes, patterns, trends, in Annual
Review of Sociology 24, 395—-421.

Kalmijn, M. & F. van Tubergen (2006) Ethnic Intermarriage in the Netherlands:
Confirmations and Refutations of Accepted Insights (forthcoming), in European Journal
of Population, Tilburg University & Utrecht University.

Kortram, L. (1990) De Cultuur van het Oordelen, oordeelsvorming in interetnische
relaties. Proefschrift Katholieke Universiteit van Nijmegen.

Lalmahomed, B. (1999). Creoolse vrouwen. Opvoeding en levensstijl. Utrecht: Van Arkel.
Lalmahomed, B. (1992). Hindostaanse vrouwen. De geschiedenis van zes generaties.
Utrecht: Van Arkel.

Latten J. (2004) Trends in samenwonen en trouwen, De schone schijn van burgerlijke
staat, CBS, Bevolkingstrends, 4e kwartaal.

Lewandowski, D. & L. Jackson (2001) Perceptions of Interracial Couples: Prejudice at the
dyadic level, in Journal of Black Psychology 27, 288-303.

Liem, P & Th. Veld (2005) De integratie van Surinamers: voortgang en stagnatie. De
sociaal — economische en sociaal-culturele integratie van Surinamers in Nederland. ISEO
Rotterdam.

Matteson Langdon, E. Jean & G. Baer, (1992) Portals of Power: Shamanism in South
America. University of New Mexico Press Albuquerque.

Menke, J. (2005) Diversiteit en huidskleur binnen de Surinaamse samenleving, in Oso:
Tijdschrift voor Surinamistiek 1, 82 — 95.

Mutsaers, L. (1998), 'Muziek en migrantenjongeren in Nederland', in: C.H.M. Geuijen
(red.), Multiculturalisme. Lemma Utrecht, 167-181.

Pakosie, A. (2005) De Marrons van Suriname in Siboga, nummer 1.

Price, R. (2002) Maroons in Suriname and Guyana: how many and where in New West.
Indian Guide, 76 nummer 1 en 2,

Price, R. (1976) The Guiana Maroons — a historical and bibliographical introduction, The

John Hopkins University Press.
65



Qian, Z., D.T. Lichter & C.D. Batson (2006) Interracial and Intraracial Patterns of Mate
Selection among America’s Divers Black Populations, in Journal of Marriage and Family
68, 658 — 672.

Rosenfeld M. (2005) A Critique of Exchange Theory in Mate Selection, in American
Journal of Sociology 110, 1284 — 1325.

Shadid, W.A.R. (2007) Grondslagen van interculturele communicatie: Studieveld,
werkterrein. (2° geheel herziene druk). Kluwer Amsterdam.

Snel, E. & N. Boonstra (2005) De waarde van interetnisch contact. Een onderzoek over
initiatieven en beleidsprojecten om interetnisch contact te bevorderen. Verwey — Jonker
Instituut Enschede.

Smits, J. (2000) Etnisch gemengde huwelijken en sociale cohesie, wat Joegoslavié ons kan
leren. Mens en Maatschappij 75(1), 4-19.

Stjeward (2005) Verbroken interetnische partnerrelaties, De rol van cultuur in relaties
tussen Surinaams — Creolen van de tweede generatie en Nederlanders. Erasmus
Universiteit Rotterdam

Verberk, G. (1999) Attitudes towards Ethnic Minorities, Conceptualizations,
Measurements, and Models. Katholieke Universiteit van Nijmegen.

Verkuyten M. (1999) Etnische identiteit, theoretische en empirische benaderingen.

Amsterdam: Het Spinhuis.

66



7. Bijlage

7.1.

Intro

Topiclijst voor de half- gestructureerde interviews

In het algemeen hebben mensen een partnerrelatie met personen die op hen lijken. De

partners lijken op hen qua opleiding, godsdienst of etniciteit. Dat zie je in Suriname en ook

hier in Nederland. Het zijn beide multi-etnische samenlevingen waar weliswaar interetnische

huwelijken / partnerrelaties voorkomen, maar toch ontstaan relaties meestal met partners

uit de eigen etnische groep. Graag wil ik weten wat naar jouw mening de voor- en nadelen

zijn van etnisch homogene of heterogene relaties.

Persoonlijk standpunt

Heb je een (ex) partner? Wat is zijn etniciteit?

Wat is volgens jou de ideale ‘etnische’ partner? Waarom?

Hoe kijk je in het algemeen aan tegen interetnische partnerrelaties? is dit een
‘problematische’ optie?

Welke etnische partner(s) zijn voor jou geen ‘reéle’ keus zijn? Motivatie hiervoor?
Waarom kiezen mensen in het bijzonder Marrons voor een ‘vreemde’ partner?

Hoe kijken Marrons (volgens jou) aan tegen interetnische partnerrelaties? In

*'® of 2° generatie Marrons in NL?

hoeverre is jou mening in lijn met overige 1
Is het volgens jou ‘ok’ een Marron een korte of langdurige relatie aangaat met een
niet — Marron? Motivatie hiervoor?

Hebben vrouwen een heel andere mening over ‘vreemde’ partners dan mannen?
Waarom denk je?

Wat voor relatie type partnerrelatie heeft uw voorkeur?

huwelijk/ geregistreerd partnerschap huwelijk en/of geregistreerd partnerschap met
de daarbij behorende rechten en plichten zoals algemeen geaccepteerd in de
moderne Nederlandse samenleving?

voor de ‘lossere’ partnerschappen zoals bekend in de Marrongroep in Suriname en/of

matrifocale familiesystemen?

67



Rol van de ouders en familie” (opvoeding)

Hoe was de opvoeding, werden traditionele normen en waarden van de
Marroncultuur overgedragen? Welke?

Is het voor het oordeel van je ouders over je partner (dus ook de etniciteit)
belangrijk?

Wat is volgens jou hun ideale ‘schoonzoon’? (etniciteit van dominante groep tot aan
minderheidsgroepen passeren)

Wat zijn de onderliggende argumenten van dit ideaal?

Welke etnische partners zouden nooit door jou ouders getolereerd worden? Waarom
niet?

Hoe belangrijk is de confirmatie van je familie (naast je ouders) belangrijk bij de keus

van je partner?

De rol van de samenleving (Nederlandse context)

Is het oordeel over “vreemde” partner aan het veranderen binnen de Marrongroep
in Nederland? Hoe? Wat is de oorzaak daarvan?

Baart het feit dat er binnen NL steeds meer interetnische huwelijken plaatsvinden u
zorgen (blijkt uit cijfers van CBS)? Verandert dat het oordeel van de Marrongroep
over interetnische partnerrelaties?

Zijn er volgens jou nog andere factoren in de Nederlandse samenleving die het

oordeel beinvlioeden? Bespreek deze?

Achtergrond informatie (vertel iets over jezelf)

Naam (wordt geanonimiseerd):
Leeftijd? Hoe lang woonachtig in NL?

Hoogst genoten opleiding? waar gevolgd

7
In geval van 1

ste generatie nagaan in hoeverre zij als ouder invloed hebben (gehad) op het oordeel van hun

kinderen.

68



7.2. Overzicht van de meningen van de respondenten

. . Mening over Meest -
Invioed Etnische partners Mening over intra— ideale Minst ideale etnische Positie
Naam Leeftijd | Geboorteland context Opleiding Relatiestatus Identificatie t.Ot aan. het interetqische etnische etnische partner Marron
interview relaties relaties partner partners
Gene 25 Nederland NI HBO Relatie Afro 143 Pos Pos Marron Turken en Marokkanen 1
Gracia 30 Suriname NI MBO Relatie Afro 143 Neg Pos Afro Turken en Marokkanen 1
.g Miraya 31 Suriname NI HBO Alleenstaand Afro 3 Neutraal Pos Afro Turken en Marokkanen 1
g Berryl 22 Nederland NI HBO Relatie Afro 3 Neg Pos Afro Turken en Marokkanen 1
§o Jurny 25 Nederland NI HBO Alleenstaand Afro 3 Neg Pos Afro Turken en Marokkanen 1
‘~ Merel 27 Nederland NI \\Ye] Alleenstaand Afro 3 Neg Pos Afro Turken en Marokkanen 1
Anna 25 Nederland NI HBO Relatie Afro 3 Neg Pos Afro Turken en Marokkanen 1
Sher 24 Nederland NI MBO Alleenstaand Afro 3 Neg Pos Afro Turken en Marokkanen 1
Agnes 48 Suriname Su MBO Getrouwd Marron 1+2 Pos Neg Blank Turken en Marokkanen 2
Marie 51 Suriname Su MBO Alleenstaand Marron 1 Pos Neg Blank Turken en Marokkanen 2
'% Joany 43 Suriname Su MBO Getrouwd Marron 1 Pos Pos Blank Turken en Marokkanen 2
E Vera 41 Suriname Su LO Samenwonend Marron 1+2 Pos Pos Blank Turken en Marokkanen 2
% Marlene 47 Suriname Su MBO Alleenstaand Marron 1 Pos Pos Blank Turken en Marokkanen 2
%_, Magda 46 Suriname Su Lo Samenwonend Marron 1+2 Pos Pos Blank Turken en Marokkanen 2
Linda 43 Suriname Su MBO Samenwonend Marron 1+2 Pos Pos Blank Turken en Marokkanen 2
Jenny 48 Suriname Su MBO Samenwonend Marron 1+2 Pos Pos Blank Turken en Marokkanen 2

1. Invloed context : Hier gaat het om de invioed die de sociale context op de oordeelsvorming van de respondenten. NL= overwegende invloed van de Nederlandse
context, Su= overwegende invloed van de Surinaamse context

2. Etnische partners tot aan het interview: Hierbij gaat het om de verschillende partners die de respondenten tot aan het moment van interview hebben gehad. 1=
Marronpartner(s), 2= autochtone partner(s), 3= autochtone partner(s)

3. Positie Marronpartners: 1= In de categorie van meest ideale partners, 2= Staat op de 2° plaats van meest ideale partners, 3= minst ideale etnische partners

69




