
Mogelijke interetnische partners 

vanuit het perspectief van Marronvrouwen in Nederland 

 

 

Erasmus Universiteit Rotterdam 

Faculteit der Sociale Wetenschappen 

Masterscriptie Grootstedelijke Vraagstukken en Beleid 

 

Yoanne M. Najoe 

Studentnummer: 331452 

 

Scriptiebegeleider: Dr. T. Veld 

Tweede beoordelaar: Dr. M. van Meeteren 

Februari 2012 



  

2 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Surinaamse negers vinden dat Surinaamse 

Hindoestanen kapsones hebben. 

Hindoestanen vinden negers lui en dom. 

Hollanders denken dat alle Zuid – Amerikaanse, Afrikaanse, 

Oost – Europese en Aziatische vrouwen die in Nederland 

wonen hoeren zijn. 

Antillianen uit Curaçao vinden dat Arubanen kapsones 

hebben. 

Dat komt doordat ze lichter zijn. 

Arubanen denken dat Curaçaoënaars lui en dom zijn. 

Ze geven Antillianen een slechte naam omdat het allemaal 

criminelen zijn. 

Voor Hollanders is het normaal om grappen te maken over 

luie zwarte mensen die te laat komen. En over Marokkanen 

die liegen en stelen. 

Ze doen dit nooit in het gezelschap van mensen die ze 

allochtonen noemen. 

Nog een Hollandse grap: zwarte mannen gaan iedere dag 

vreemd. 

Hollandse mannen gaan niet vreemd. Die gaan naar de 

hoeren. 

Dat is makkelijker, veiliger en op de lange termijn 

goedkoper. 

Stadsnegers zeggen dat bosnegers achterlijke inboorlingen 

zijn. 

Stadsnegers komen uit de Paramaribo, boslandcreolen uit 

het binnenland van Suriname. 

Bosnegers vinden dat stadnegers denken dat ze elite zijn 

(Robert Vuijsje, 2008)



  

3 

  

Voorwoord 

Dit stuk dient ter afronding van mijn master opleiding Sociologie aan de Erasmus in 

Rotterdam. Tijdens deze opleiding werd mijn interesse gewekt voor migrantengroepen in 

Nederland met name de manier waarop zij zich (moeten) aanpassen binnen deze, voor hun 

nieuwe, samenleving. Percepties en vooroordelen spelen bij dit aanpassingsproces, of beter 

gezegd integratieproces, een belangrijke rol. Daarom wordt in deze scriptie de ‘etnische’ 

oordelen vanuit een bepaalde migrantensubgroep, namelijk de Marrons, bekeken. En wel 

door na te gaan hoe er geoordeeld wordt over ‘vreemde’ partners en welke legitimaties zij 

hebben voor het goed- en afkeuren van deze etnische partners. 

Deze scriptie is het resultaat van een geweldige inspanning, waarbij ik de nodige inzichten en 

nodige aanvullingen kreeg van mijn begeleider Dr. T. Veld en 2e beoordelaar M. van 

Meeteren. Ook de bijdrage van respondenten die tijd noch moeite hebben bespaard 

waardoor ik de belangrijke data voor dit onderzoek kon vergaren, is voor mij van grote 

waarde.  

Maar vooral dank aan mijn familie, in het bijzonder mijn moeder Magda en zussen: Jenny, 

Gracia, Gene & Koeksja, die ondanks de enorme fysieke afstand die er tussen ons in zit, mij 

de moed inspraken en ondersteunden. Dank voor de inspiratie van mijn nichtjes en neefjes, 

jullie zijn mijn engeltjes. 

 

 

 

 

 

Yoanne Najoe, 

 

Rotterdam, Februari 2012 

 



  

4 

  

Inhoudsopgave 

1. Aanleiding tot het onderzoek ............................................................................................. 6 

1.1. Probleemstelling ........................................................................................................ 10 

1.2. Attenderende begrippen ........................................................................................... 14 

1.3. Leeswijzer .................................................................................................................. 18 

2. Methodologische verantwoording ................................................................................... 19 

2.1. Doelstelling ................................................................................................................ 19 

2.2. Relevantie .................................................................................................................. 19 

2.2.1. Maatschappelijke relevantie .............................................................................. 19 

2.2.2. Wetenschappelijke relevantie ............................................................................ 20 

2.3. Type onderzoek ......................................................................................................... 21 

2.4. Onderzoekspopulatie, selectie & werving ................................................................. 21 

3. Marrons ............................................................................................................................ 23 

3.1. Wie zijn Marrons? ...................................................................................................... 23 

3.2. De Marroncultuur in beweging ................................................................................. 24 

3.3. Belangrijke fasen in het leven van een Marronvrouw .............................................. 25 

3.4. Marrons in Nederland ............................................................................................... 27 

4. Marronvrouwen over interetnische partnerrelaties........................................................ 29 

4.1. De respondenten nader bekeken .............................................................................. 29 

4.1.1. Relatiestatus ....................................................................................................... 30 

4.1.2. Opleiding ............................................................................................................ 32 

4.1.3. Relatiegeschiedenis van respondenten ............................................................. 33 

4.1.4. Etnische identiteit .............................................................................................. 35 

Conclusie .......................................................................................................................... 38 

4.2. Zijn interetnische relaties problematisch? ................................................................ 39 

Conclusie .......................................................................................................................... 41 



  

5 

  

4.3. Ideale partners ........................................................................................................... 42 

4.3.1. De blanke man als ideaal .................................................................................... 42 

4.3.2. Het ‘bruine’-man ideaal ..................................................................................... 45 

4.3.3. De Ideale Marronpartner: een nogal ingewikkelde voorkeur? .......................... 47 

Conclusie .......................................................................................................................... 48 

4.4. Oordelen, Motivaties & legitimaties ......................................................................... 49 

4.4.1. De pushfactoren bij Marronmannen ................................................................. 49 

4.4.2. Heersende (voor)oordelen en stereotypen over ‘vreemde’ partners ............... 51 

Conclusie .......................................................................................................................... 55 

5. Tot besluit ......................................................................................................................... 57 

5.1. Antwoord op de probleemstelling ............................................................................ 57 

5.2. Theoretische terugkoppeling..................................................................................... 58 

5.3. Aanbeveling ............................................................................................................... 62 

6. Literatuur .......................................................................................................................... 64 

7. Bijlage ............................................................................................................................... 67 

7.1. Topiclijst voor de half- gestructureerde interviews .................................................. 67 

7.2. Overzicht van de meningen van de respondenten ................................................... 69 

 

 



  

6 

  

1. Aanleiding tot het onderzoek 

Het aantal migranten in Nederland is de laatste decennia toegenomen. Deze immigranten 

komen uit verschillende delen van de wereld en zij proberen vanaf het moment van 

binnenkomst betere sociaal-maatschappelijke posities te vergaren in de Nederlandse 

samenleving.  

In het kader van het integratiedebat welke een belangrijke rol inneemt in de Nederlandse 

samenleving, worden deze allochtone subgroepen vaker met elkaar vergeleken. Deze 

vergelijkingen resulteren in uitspraken als ‘Surinamers en Antillianen hebben veel vaker 

sociale contacten met autochtone Nederlanders dan Turken en Marokkanen’ (Boonstra & 

Snel, 2004; Liem & Veld, 2005) en ‘ongeveer een kwart tot een derde van de Turken en 

Marokkanen spreekt nooit Nederlands met hun kinderen, bij Surinamers en Antillianen is dat 

anders’(Jaarrapport integratie, 2008). Met dergelijke uitspraken wordt gesuggereerd dat 

sommige etnische groepen in meerdere mate geïntegreerd zijn dan anderen. Het verschil in 

mate van integratie wordt vanuit verschillende invalshoeken verklaard. Zo wordt de 

verklaring voor een betere aanpassing van Antillianen en Surinamers gerelateerd aan de 

historische band met Nederland. Als inwoners van oud koloniën van Nederland beheersen ze 

veelal de Nederlandse taal, wat hen een enorme voorsprong geeft bij het integratieproces. 

Naast taalbeheersing zijn er ook andere kenmerken zoals: het hebben van sociale contacten 

met andere etnische groepen, de traditionele denkbeelden ten aanzien van cruciale 

maatschappelijke onderwerpen, maar ook de gerichtheid op het immigratieland – in dit 

geval Nederland – worden gerekend tot belangrijke pijlers van integratie (Gijsberst & 

Dagevos, 2005; Hoenderkamp, 2008).  

Het hebben van sociale relaties met leden van andere etnische groepen, met name met 

autochtonen, wordt tot de belangrijkste graadmeters van het integratieproces gerekend 

(Gijsbert & Dagevos, 2005; Gordon, 1964). Deze sociale relaties variëren van lichte contacten 

tussen buurtbewoners van verschillende achtergronden tot aan gemengde huwelijken. In 

deze scriptie worden gemengde partnerrelaties tussen leden van verschillende etnische 

achtergronden bekeken, maar dan vanuit een specifieke subgroep van de Surinaamse 

gemeenschap in Nederland, namelijk de Marrons1. In een later hoofdstuk wordt nader 

                                                      
1
 De Marrons zijn nakomelingen van weggelopen slaven in Suriname (uitgebreide beschrijving volgt in 

hoofdstuk4) 



  

7 

  

uitgeweid over deze etnische subgroep. De keus voor deze subgroep is een bewuste 

geweest. Ten eerste ben ik zelf ook van Marron afkomst en wil op deze manier mijn bijdrage 

leveren aan onderzoek naar deze etnische groep. Maar ook omdat in eerdere onderzoeken 

naar interetnische partnerrelaties, de Surinaamse groep als monolithische entiteit wordt 

beschouwd. Daardoor wordt het pluralistische karakter van de Surinaamse groep in 

Nederland naar de achtergrond geschoven, en dus worden ook Marrons onderbelicht en in 

vele gevallen helemaal niet benoemd.  

Het aantal Marrons in Nederland is sinds de onafhankelijkheid van Suriname, die een 

massale toestroom van Surinamers naar Nederland teweegbracht, toegenomen. Volgens 

schattingen van (Price, 2002: 82) bedroeg het aantal Marrons in 2002 in Nederland 9.130. 

Andere schattingen in 2007 lopen echter uiteen van 15.000 tot 30.000 en ook al zou in dit 

geval van het hoogste geschatte aantal worden uitgegaan, maken de Marrons nog geen 0,2% 

uit van de gehele bevolking van Nederland (Adekoya – van Geelen, 2007: 25). Uit onderzoek 

van Choennie & Harmsen (2007) blijkt dat het aantal Marrons in Nederland rond de 35.000 

bedraagt, wat neerkomt op 10,7% van de totale Surinaamse gemeenschap in Nederland. De 

Marrons nemen met dit aantal na Hindoestanen en Creolen de derde plaats in bij de 

subgroepen van Surinamers in Nederland (Choennie & Harmsen, 2007). Verder blijkt ook dat 

deze subgroep van Surinaamse Nederlanders, volgens Adekoya – van Geelen (2007) met 

name in Amsterdam-Zuidoost, Rotterdam, Den Haag, Tilburg, Utrecht en omgeving woont. 

De Marrons in Nederland zijn dus een relatief kleine groep, maar het merkwaardige aan 

deze subgroep van Surinamers is dat deze verondersteld wordt veel waarde te hechten aan 

hun culturele achtergrond.  

Om het voortbestaan van de Marroncultuur in Nederland te waarborgen zijn tal van 

organisaties in het leven geroepen. Deze organisaties verschillen in hun doelstellingen, maar 

stellen allen het behoud van de Marroncultuur voorop. Dit is overigens niet zo een raar 

verschijnsel want vele migrantengroepen proberen op deze manier hun traditionele cultuur 

in een nieuwe samenleving te behouden. Met name als het om meer persoonlijke 

levensdomeinen gaat, zoals opvoeding, gebruiken en feesten vieren, hebben allochtonen een 

sterke voorkeur voor cultuurbehoud (Arends-Tóth & van de Vijver, 2001: 10). In 2010 werd 



  

8 

  

zoals wel vaker bij de viering van de dag van de Marrons op 10 oktober2 andermaal het 

voortbestaan van de Marroncultuur aangekaart. Binnen deze subgroep is het aantal 

‘westerse’ huwelijkssluitingen minimaal, terwijl concubinaat en andere vormen van vaste 

partnerrelaties de norm zijn. Vandaar dat ook in deze scriptie wordt uitgegaan van vaste 

interetnische partnerrelaties in plaats van gemengde huwelijken.  

In deze scriptie worden met interetnische partnerrelaties, langdurige vaste relaties tussen 

leden met verschillende etnische achtergronden bedoeld. En hoewel het bij dit onderzoek 

niet gaat om feitelijke partnerrelaties tussen Marrons en andere etnische groepen maar om 

het oordeel over leden van andere etnische groepen als eventuele partners en over de 

individuele redengevingen of bredere legitimaties die de respondenten voor die oordelen 

hebben, is het toch van belang om enige inzicht hierin te verschaffen. Uit onderzoek van het 

Centraal Bureau voor de Statistiek (CBS) blijkt dat één op de drie huwelijken binnen de 

Surinaamse groep met een autochtone Nederlander is. Het is mijns inziens dan interessant 

om na te gaan in hoeverre dit in gelijke mate van toepassing is op de voornoemde 

Surinaamse subgroep in Nederland. Ook omdat de culturele identiteit voorop staat in de 

Marrongemeenschap en het aangaan van interetnische relaties inbreuk daarop zou kunnen 

betekenen, is het te verwachten dat huwelijken vanuit deze subgroep met leden van andere 

etniciteiten minder voorkomen en ligt het voor de hand het oordeel over zulke partners 

nader onder de loep te nemen. Maar ook omdat er tot nog toe geen onderzoek is gedaan 

naar patronen van sociale relaties, c.q. partnerrelaties onder deze groep, terwijl dat wel 

degelijk het geval is bij de overige groepen: Hindoestanen, Javanen en Creolen. Uit die 

onderzoeken blijkt dat Creolen veel vaker interetnische relaties aangaan dan Hindoestanen 

en Javanen (Kalmijn & Van Tubergen, 2006; Lalmohammed, 1992& 1998), maar dan is de 

specificatie naar de Marrongroep buiten beschouwing gelaten. Verder blijkt ook uit deze 

onderzoeken dat als er sprake is van interetnische relaties bij Hindoestanen, zij dan daarbij 

een voorkeur hebben voor autochtone Nederlanders. Terwijl bij de afro –groepen: creolen, 

antilianen e.a., ook relaties aangaan met andere allochtone partners in Nederland. Een 

ander belangrijk punt is dat Stadscreolen en Marrons vaak onder de categorie Afro 

Surinamers worden gebracht, wat in eerste instantie een voor de hand liggende 

                                                      
2
 Geproclameerd op 16 september 1974, is het de dag waarop de strijd van Marronvoorouders tegen 

onderdrukking en voor vrijheid wordt herdacht en gevierd. 



  

9 

  

samenvoeging lijkt, maar gelet op de duidelijke cultuurverschillen tussen deze groepen is dat 

geen logische keus.  

Elke etnische groep heeft idealen die zij nastreeft en die de leden hoog in het vaandel 

hebben staan. Deze idealen geven vorm aan de normen en waarden, maar vormen ook de 

basis voor opvattingen die leven onder leden van een bepaalde etnische groep.  

Some members of minority groups believe that in-group bonds should be strengthened by preserving 

all ethnic and cultural characteristics, by endogamy (marriage only within the group), and by educating 

the children in the language and traditions of the group (Allport, 1954: 238). 

 

De mening over gemengde partnerrelaties wordt gevoed door percepties en opvattingen die 

cultureel bepaald zijn. Er zijn dus culturele normen die bepalen welke sociale relaties al dan 

niet acceptabel zijn. Zo blijkt dat interetnische relaties in het algemeen als ongunstig worden 

ervaren door haast elke etnische groep en is het een culturele vanzelfsprekendheid dat voor 

een partner binnen de eigen etnische groep wordt gekozen (Lewandowski & Jackson, 2000). 

Stereotyperingen, vooroordelen en andere sociale percepties over ‘vreemde’ etnische 

groepen spelen hier een belangrijke rol. Zo worden individuele oordelen gevormd en sociaal 

culturele percepties in stand gehouden (Foeman & Nance, 1999). Deze worden in eerste 

instantie tijdens de opvoeding overgebracht op het individu. En de rol van ouders is hierbij 

heel belangrijk. Daarnaast komt het individu tijdens zijn levensloop in contact met meerdere 

‘anderen’, die het oordeel en de mening over onderwerpen in meer of mindere mate 

beïnvloeden. In een multiculturele samenleving als Nederland ontmoeten mensen van 

verschillende etnische afkomst elkaar en worden ideeën en meningen gedeeld, wat invloed 

heeft op vermindering van vooroordelen. Dit is in lijn met de ‘contacthypothese’ die ervan 

uitgaat dat wederzijdse vooroordelen kunnen afnemen als individuen behorende tot 

verschillende (etnische) groepen bij elkaar komen. (Allport, 1954; Boonstra & Snel, 2005). 

Daarnaast is de positie die etnische groepen innemen in de samenleving van belang. Zo 

houden Marrons vanuit de minderheidspositie, die zij samen met andere Surinaamse 

subgroepen innemen, er bepaalde percepties en vooroordelen op na over andere 

minderheidsgroepen: Turken, Marokkanen, Polen, Afrikanen, etc. maar ook over de 

dominante meerderheidsgroep van autochtone Nederlanders. Er kan dan ook verschillend 

worden geoordeeld over partnerrelaties met leden uit bovengenoemde groepen afhankelijk 

van de maatschappelijke positie van de etnische groep waar zij deel van uitmaken. 



  

10 

  

Allochtonen zijn in de minderheid en hebben een lagere sociale status. Om opgenomen te 

worden in de samenleving zouden zij moeten assimileren naar de dominante groep, dit 

kunnen zij op verschillende manieren doen. Het aangaan van gemengde partnerrelaties is 

een mogelijkheid: 

They (‘they’ refereert hier naar minderheidsgroepen) prefer to attend the same schools (als de 

dominante groep), churches, hospitals, to have one set of codes, to read the same newspapers; and 

perhaps through intermarriage to participate in the common melting pot (Allport1954: 238).  

 

In een multiculturele samenleving kan de minderheidsgroep geneigd zijn een positiever 

oordeel te hebben over de dominante groep, wat samenhangt met het eigen streven naar 

succesvolle integratie in de nieuwe samenleving. In dit onderzoek wordt nagegaan hoe 

Marrons oordelen over de aantrekkelijkheid van leden uit deze verschillende groepen in 

Nederland als het gaat om interetnische partnerrelaties. Er kan aan het eind van dit 

onderzoek een beeld worden geschetst over de voorkeuren van Marrons, gevoed door 

heersende stereotyperingen, bij relaties met partners van andere etnische achtergronden.  

 

1.1. Probleemstelling 

De hoofdvraag luidt als volgt : 

Hoe oordelen Marrons in Nederland over verschillende ‘vreemde’ partners bij 

interetnische partnerrelaties? 

 

Het is ideaaltypisch om een partner binnen de eigen etnische groep te kiezen en daar zijn 

uiteenlopende argumenten voor. Een veel voorkomende argumentatie is dat endogamie – 

huwen binnen de eigen etnische groep – de ‘puurheid’ van de groep in stand houdt. Het 

aangaan van interetnische partnerrelaties doet inbreuk hierop; ‘for example African 

American and Europeans have expressed objection to interracial marriages on the grounds 

that it destroys family traditions, causes problems for the couple and their children, and 

result in loss of racial purity ‘ (Frankenberg,1993; Hernton, 1988 uit Lewandowski & Jackson, 

2000). 

Echter moet deze rechtlijnige gedachtegang in de realiteit vaak buigen voor ontwikkelingen 

binnen de etnische groep, bijvoorbeeld: het migreren van leden naar een andere 

samenleving. Ook onder de Marrons die naar Nederland migreerden, of er zijn geboren, zal 



  

11 

  

dit een rol hebben gespeeld. De starre mening over de ideale partner, die dan van Marron 

afkomst zou moeten zijn, houdt geen stand en er worden ook andere etnische partners 

overwogen. De mening over partnerrelaties met ‘vreemde’ partners hangt samen met 

heersende stereotyperingen en vooroordelen in de samenleving waar een dergelijke groep 

deel van uitmaakt. En daarbij speelt etnische hiërarchie – “the reflection of the preferred 

social distance towards (members of) ethnic in- and outgroups, with the ethnic in-group 

typically ranked first (most preferred) and ethnic out-groups ranked in a specific order further 

down”(Andriessen & Dagevos, 2008) – in de samenleving een belangrijke rol. De positie van 

etnische groepen in de hiërarchie is van invloed op de manier waarop leden van andere 

etnische groepen gepercipieerd worden door in dit geval Marrons.  

In vele landen, en ook in Nederland wordt de top van de etnische hiërarchie ingenomen 

door Noord Europeanen, gevolgd door groepen uit Zuid Europa en in de onderste laag zijn 

groepen uit Afrika en Midden Oosten (Shadid, 2007). De allochtonen worden in het 

algemeen aan de hand van de door de dominante groep gestelde criteria gerangschikt, maar 

er wordt ook vanuit elke subgroep een bepaalde etnische hiërarchie getekend. De 

‘dominante’ hiërarchische structuur is veelal van invloed op de perceptie die de 

verschillende aanwezige etnische minderheden van elkaar hebben en dus ook bepalend voor 

de meningen over ‘vreemde’ partners. Maar tegelijkertijd zijn het ook deze onderlinge 

percepties die de etnische hiërarchieën van subgroepen vormgeven. Het is dus mogelijk dat 

de wijze waarop binnen de Marrongroep in Nederland geoordeeld wordt over de 

verschillende ‘vreemde’ partners betrokken bij interetnische partnerrelaties verschilt van de 

hiërarchie die de dominante autochtone groep voorschrijft. Er kan met dit onderzoek dus 

een etnische hiërarchie worden getekend op basis van de vooroordelen onder Marrons in 

Nederland over gangbare ‘vreemde’ partners. Dit leidt tot de volgende deelvraag: 

Welke etnische hiërarchie kan onttrokken worden aan de mening over mogelijke 

‘vreemde’ partners bij de Marrons in Nederland? 

 

De vooroordelen tussen verschillende groepen worden gevoed door onderliggende culturele 

waarden en normen. Deze normen en waarden fungeren als ‘het geweten’ van het individu 

en geven het onderscheid aan tussen aanvaardbare en minder acceptabel gedrag. Er worden 

dus grenzen gesteld aan het gedrag, maar meer nog aan de mening en het oordeel van leden 

van een etnische groep door de nodige waarden en normen over te brengen. In geval van 



  

12 

  

partnerrelaties wordt de (on)wenselijkheid van ‘vreemde’ etnische partners soms subtiel, en 

in de meeste gevallen heel duidelijk overgebracht. Vooroordelen over aanwezige etnische 

groepen in een samenleving worden ook door dergelijke overleveringen in stand gehouden. 

Het is daarom ook van belang om de legitimaties voor geldende vooroordelen die de 

(on)wenselijkheid van etnische partners bepalen, te achterhalen.  

Uit eerder onderzoek blijkt dat mannen veel vaker interetnische relaties aangaan en dat 

deze relaties dan ook positiever worden beoordeeld door de groep dan wanneer het om 

relaties van vrouwen met ‘vreemde’ partners gaat. Dit heeft te maken met het feit dat 

vrouwen veelal als dragers van cultuur en religie worden beschouwd en daardoor het 

voortbestaan van de groep moeten veiligstellen. Het idee bestaat dat indien vrouwen 

interetnische relaties aangaan er sprake is van religie- en of cultuurverlies, dit gaat met 

name op voor de Moslimgemeenschap (Kalmijn & Tubergen, 2006). In andere gevallen 

worden losse relaties met ‘vreemde’ etnische partners tot op zekere hoogte wel 

geaccepteerd, maar indien een dergelijke relatie vaste langdurige vormen aanneemt wordt 

deze als ongewenst ervaren (Chhum, 2008). Ook kunnen sommige ‘vreemde’ partners 

positiever beoordeeld worden omdat relaties met hen statusverhogend zouden werken. Er 

kan dus sprake zijn van statuscaste exchange, waarbij er een uitwisseling is van sociaal 

economische status voor sociaal maatschappelijke status (Rosenfeld, 2005; Kalmijn & 

Tubergen, 2006). In het geval van de Marrons speelt de invloed van de koloniale 

overheersing van Suriname ook part. De ‘opo yu kloru’ gedachte welke zich in de koloniale 

tijden ontwikkelde is ook in postkoloniaal Suriname, weliswaar in mindere mate dan 

voorheen, voelbaar. De dominantie van blanken op economische - en de daaraan 

gekoppelde hoge sociaalmaatschappelijk status, werd gerelateerd aan hun lichte huidskleur. 

Als men binnen een dergelijke (post)koloniale samenleving succes wilde hebben, was het 

noodzakelijk om een lichte huidskleur te hebben. Voor mensen was het dus belangrijk om 

een lichtgekleurde partner te zoeken. Er kan aan de hand hiervan ook een bepaalde kleur 

hiërarchie onttrokken worden. De Marronpartner heeft nog altijd de culturele voorkeur 

maar bij overweging van het nageslacht wint de autochtone Nederlander, maar volgens 

Menke (2005) kunnen deze kleur ambities en kleurhiërarchieën veranderen door sociale en 

economische verworvenheden. Er zijn dus talloze legitimaties voor de oordelen die de 

(on)wenselijkheid van ‘vreemde’ etnische partners bepalen. Het is dan ook van belang om bij 



  

13 

  

dit onderzoek deze te achterhalen voor de Marrongroep, en dat leidt tot de volgende 

deelvraag.  

Welke legitimaties zijn er voor de etnische hiërarchie bij interetnische partnerrelaties 

onder de Marrons in Nederland? 

 

Het feit dat sommige leden van een etnische groep soms anders aankijken tegen ‘vreemde’ 

partners en daardoor toch openstaan voor ‘verboden’ interetnische relaties en deze 

daadwerkelijk aangaan, wordt dan gezien als een sociaal statement (Brayboy, 1966). Zo’n 

statement kan door de groep worden geïnterpreteerd als een manier om de eigen culturele 

omgeving te ontvluchten en als verzet tegen de heersende stereotype verwachtingen van de 

eigen groep; immers de ideale partner zou uit de eigen etnische groep afkomstig moeten 

zijn. Volgens Brayboy (1966) is in zo’n geval sprake van rebellering tegen de heersende 

norm, dat rebelleren bestempelt hij ’acting out’. De Marrons hebben, net als andere 

etnische groepen, een eigen typische cultuur en er wordt ook in Nederland het nodige 

gedaan om culturele tradities te behouden. Daardoor is het aannemelijk dat ‘verboden’ 

interetnische intimiteit als ’acting out’ wordt beschouwd, met name door de oudere 

generatie. Terwijl jongeren dit kunnen ervaren als een manier om buiten de hun vertrouwde 

omgeving te treden.  

Meningen en houdingen over uiteenlopende onderwerpen verschillen vaak tussen de 

generatie van de jongeren en de generatie van hun ouders. In de meeste gevallen zullen 

jongeren vanwege hun situatie in de keuzen die zij maken afwijken van wat de oudercultuur 

gewend is of zelfs voorschrijft (Mutsaers 1998). Dat heeft in eerste instantie te maken met 

verschil in de tijd waarin zij opgroeien, dus hun leeftijd, maar ook met andere zaken zoals 

geboorteplaats, de samenleving waar zij in opgroeien, opleiding, vriendenkring etc. 

(Mannheim, 1928). In één generatie wordt soms de overgang van analfabetisme naar 

universitair niveau gemaakt, en ook dit is van invloed op het verschil in oordeel over 

interetnische partnerrelaties tussen ouderen en jongeren.  

In dit onderzoek is ervoor gekozen de aandacht te richten op Marronvrouwen; er zullen dus 

alleen Marronvrouwen geïnterviewd worden. Verder zal ik mij richten op het verschil in 

oordeel tussen de jongere en oudere generatie Marronvrouwen in Nederland. Mogelijke 

verschillen tussen de beide generaties van Marronvrouwen in Nederland leiden tot de 

laatste deelvraag, namelijk: 



  

14 

  

Welke verschillen zijn er tussen oudere generatie en jongere generatie Marronvrouwen 

over etnische hiërarchie bij interetnische partnerrelaties en welke zijn de bijbehorende 

legitimaties en redengevingen? 

 

1.2. Attenderende begrippen 

Er zal dus worden nagegaan hoe Marronvrouwen in Nederland oordelen over andere, dus 

niet – Marron, partners. Stereotypen en vooroordelen die al dan niet groepsgebonden zijn, 

maar ook andere begrippen zoals etniciteit en identificatie komen in dit onderzoek aan de 

orde. Aangezien deze begrippen veelal een andere betekenis hebben in de volksmond, en in 

wetenschappelijke opzicht aanvankelijk van de invalshoek verschillend gedefinieerd kunnen 

worden, zal ik deze nader toelichten. Verder worden de onderlinge concepten in relatie tot 

elkaar besproken, maar ook worden de geïmpliceerde verbanden tussen de concepten en de 

theoretische vragen uiteengezet. 

 

(Voor)oordelen  

De manier waarop geoordeeld wordt over personen of groepen is van invloed op de manier 

waarop wij met hen omgaan. Een oordeel kan worden opgevat als een mening die zowel een 

positief als een negatief karakter kan hebben. Het is een bewuste manifestatie van de eigen 

persoonlijkheid waarbij een individu uit de veelheid aan alternatieve ideeën een keuze 

maakt, of een eigen visie daaraan onttrekt (Kortram, 1990). Daarentegen heeft een 

vooroordeel veelal een negatieve lading. Het gaat bij een vooroordeel dus om een 

overgeneralisering waarbij er weinig aandacht is voor individuele verschillen.  

In dit onderzoek ligt de nadruk op etnische (voor)oordelen, en dan wel gericht op het 

onderscheidt tussen de Marrons en andere etnische groepen in Nederland. Binnen deze 

Surinaamse subgroep, in dit geval de wij-groep, worden vooroordelen overgebracht van de 

ene op de andere generatie. Dit heeft de nodige invloed op de houdingen, percepties en 

interactie van de wij-groep met de zij-groepen (alle andere niet-Marrongroepen), zonder dat 

daarbij wordt stilgestaan bij de oorsprong of validiteit van dergelijke acties. 



  

15 

  

Stereotyperingen  

Er is een duidelijk verband tussen vooroordelen en stereotypen, en vaak zijn deze nauwelijks 

van elkaar te onderscheiden. Er is sprake van een stereotype als één eigenschap uit vele 

anderen als representatie van een groep wordt voorgesteld. 

It is an exaggerated belief associated with a category. It’s function is to rationalize our conduct in 

relation to that category (Allport, 1954: 191).  

 

Er zijn ook stereotypen, evenals vooroordelen, die etnisch specifiek zijn en deze worden 

gedurende de levensloop van het individu versterkt of verzwakt, onder invloed van 

verschillende anderen: ouders, vrienden, collega’s, etc. De krachtigste invloed van deze tijd 

is dan toch de massamedia, die als belangrijkste actor wordt geacht bij de vorming en 

instandhouding van met name stereotypen.  

Stereotypen zijn evenals (voor)oordelen niet vaststaand en kunnen zoals eerder gesteld door 

de tijd heen veranderen. Jongere generaties kunnen er minder gevoelig voor worden en 

kunnen deze uiteindelijk verdwijnen. Gilbert (1951) spreekt van het ‘fading effect’ of 

stereotypes. Maar het gebeurt ook wel dat oude vooroordelen en stereotypen weer extra 

worden benadrukt door nieuwe generaties.  

 

Etniciteit 

Etniciteit is het gevoel van eenheid en verbondenheid dat leden van een etnische groep 

hebben op grond van een gemeenschappelijke afstamming, cultuur en geschiedenis. 

Mensen kunnen een etnische identiteit ontlenen aan de eigen perceptie, door toe te 

behoren tot een groep of zelfs aan het gegeven dat zij door anderen tot een etnische groep 

worden gerekend. Etniciteit duidt in dit geval op al die vormen van gehechtheid, die aan het 

individu het besef geven van een plaats en een positie in de wereld, in relatie tot een 

bepaalde groep of cultuur. De Marrons in Nederland kunnen zich op verschillende manieren 

identificeren. Het multiculturele atmosfeer maakt dat leden van deze etnische groep zich op 

meerdere manieren kunnen identificeren, maar het is met name het etnische aspect, welke 

hierna volgt, dat van belang voor dit onderzoek. 



  

16 

  

Etnische Identiteit 

Een etnische identiteit is dus een van de vele identiteiten die een individu zichzelf kan 

aanmeten. Het gevoel van horen bij een specifieke etnische groep wordt hiermee belicht. 

Het kan gekoppeld worden aan het antwoord dat volgt op de vraag: wat is je afkomst? In dit 

onderzoek gaat het dus om het gevoel van het al dan niet toebehoren aan Marrongroep. 

Heersende vooroordelen en stereotypen kunnen van invloed zijn op de manier waarop 

mensen zich identificeren. Het is denkbaar dat als er negatieve vooroordelen zijn over de 

Marrongroep, dat Marrons geneigd kunnen zijn zichzelf afhankelijk van de situatie zich een 

andere identiteit voorop te stellen. Antwoorden als: ‘Ik ben Surinaamse’ lijken in dat soort 

gevallen misschien een voor de hand liggende keus. Voor dit onderzoek is het van belang 

hoe deze vrouwen zich identificeren met de Marrongroep, als dat tenminste het geval is, en 

de relatie van etnische identificatie met de oordelen die zij hebben over ‘vreemde’ partners.  

 

‘vreemde’ partners 

Zoals eerder aangegeven is het denkbaar dat bij het aangaan van intieme relaties binnen de 

Marrongroep in eerste instantie voor partners uit de eigen etnische groep wordt gekozen. 

Maar steeds meer relaties vinden plaats tussen mensen van verschillende etnische afkomt. 

In deze scriptie hebben ‘vreemde’ partners niet dezelfde etnische achtergrond als de 

respondent. Dus deze zijn niet van Marron-afkomst: zij hebben geen (biologische) 

Marronmoeder.  

 

Westers huwelijk 

Het huwelijk (of geregistreerd partnerschap) is in de Nederlandse samenleving de norm voor 

het vormgeven aan langdurige partnerrelaties. Het is de formele samenlevingsvorm die 

zowel wettelijk als sociaal geaccepteerd wordt. In de interviews wordt daarom ook nagegaan 

welke type relatie de respondenten als ideaal beschouwen. Onder respondenten met 

Creoolse of Marron-afkomst zou die norm minder sterk geïnternaliseerd kunnen zijn. Als het 

ideaal afwijkt van het dominante beeld, heeft dit complicaties voor de wettelijk basis van de 

relaties. Marrons kennen ook traditionele huwelijken, maar als in dit onderzoek wordt 

gesproken over het huwelijk dan wordt het westers huwelijk bedoeld.  



  

17 

  

Interetnische partnerrelatie 

Met interetnische partnerrelaties doel ik op relaties waarin de partners van verschillende 

etnische afkomst zijn. Deze relaties staan in de volksmond ook bekend als gemengde 

relaties. Het type relatie; huwelijk, vaste of losse, is van minder belang. Er wordt nagegaan 

hoe deze Marronvrouwen tegen de relaties met ‘vreemde’ partners aankijken.  

 

Etnische hiërarchie  

In elke multi – etnische samenleving kunnen er dus etnische hiërarchieën gevormd worden, 

waarbij sommige etnische groepen in meer of mindere mate domineren. Deze 

samenlevingen kennen een sociale stratificatie die veelal verbonden is met kleur en sociale 

klasse. Ook in Nederland kan er een etnische hiërarchie getekend worden waarbij de 

autochtone Nederlanders bovenaan staan, gevolgd door Zuid-Europeanen, Surinamers en 

Zuid-Molukkers, en de onderste laag van deze hiërarchische structuur wordt ingenomen 

door Marokkanen en Turken (Verkuyten 1999). Een belangrijke factor in de Nederlandse 

samenleving is de mate waarin aanwezige etnische groepen geïntegreerd zijn: “… dit 

betekent dat als zij op een manier spreken, denken en handelen die sterk lijkt op het cultureel 

kapitaal van de dominante groep, zij hoger in de hiërarchie eindigen dan minder 

‘aangepaste’ etnische groepen in die samenleving” (Elhadioui, 2006:22). Het is dus denkbaar 

dat Marrons in Nederland groepen binnen een dergelijke samenleving zich conformeren aan 

de gestelde normen van de dominante groep, en de daarbij horende idealen overnemen. 

Daarnaast is de positie die groepen innemen in bovengenoemde etnische hiërarchie van 

invloed op de onderlinge oordelen en beeldvorming. Zo blijken oordelen van allochtonen 

over autochtonen veelal positiever te zijn, dan omgekeerd. Verdere uitdiepingen wijzen erop 

dat autochtonen toch het minst positief oordelen over Marokkanen, die dan onderaan de 

etnische hiërarchie staan (Gijsberts & Dagevos 2004). 

 

Onderlinge relaties en verbanden 

Stereotypen en vooroordelen worden veelal binnen de eigen etnische groep op de leden 

bijgebracht. Het primaire domein daarvoor is het gezin, maar met de tijd is het individu 

onderhevig aan andere sociale invloeden. Deze zijn van invloed op de individuele 

(voor)oordelen en mogelijk dus ook van invloed op de manier waarop Marronvrouwen 

‘vreemde’ partners beoordelen. Daarnaast zijn er dominante normen en waarden in de 



  

18 

  

Nederlandse samenleving die van invloed zijn op de meningen van de minderheidsgroepen. 

De positie van de autochtone Nederlanders en andere etnische groepen die deel uitmaken 

van de etnische hiërarchie is daarbij belangrijk. Maar binnen de Marrongemeenschap kan er 

een bepaalde etnische hiërarchie getekend kan worden. Want als er etnisch specifieke 

(voor)oordelen zijn, zal dit ook van invloed zijn op de manier waarop zij de overige 

aanwezige groepen rangschikken. De eigen etnische groep wordt dan vast hoger 

gepercipieerd dan in de algemene dominante hiërarchie. Hiërarchieën worden aan de ene 

kant geconstrueerd omdat er onderlinge vooroordelen, stereotypen en beeldvormingen zijn 

over de aanwezige etnische groepen. Maar tegelijkertijd is de geformeerde hiërarchie, zij het 

een algemene, kleurbepaalde of etnisch-specifieke hiërarchie, ook van invloed op de 

perceptie van diezelfde etnische groepen. Er is dus sprake van een wisselwerking tussen de 

sociale stratificatie enerzijds en de heersende vooroordelen en stereotypen in een 

samenleving, c.q. etnische groep anderzijds. Ook kunnen jongeren uit migrantengroepen die 

geboren en getogen zijn in het migratieland van hun ouders, toch een sterkere 

verbondenheid met de eigen etnische groep ontwikkelen. Dit doen zij door een terugslag te 

maken naar hun ‘roots’. Of zij kunnen zich op één of andere manier losketenen van de 

idealen van hun ouders en hebben mede dankzij sociale en economische verworvenheden 

niet perse last van het ‘opo yu kloru’ syndroom. 

 

1.3. Leeswijzer 

De indeling van de scriptie is als volgt. In het volgende hoofdstuk wordt de methodiek welke 

is gebruikt bij dit onderzoek, uiteengezet en verantwoord. Vervolgens wordt in hoofdstuk 3 

nadere informatie verschaft over de Marrons, namelijk; hun oorsprong, migratiestroom en 

algemene culturele normen en waarden. Zodoende krijgt de lezer enigszins een beeld van 

hoe deze etnische groep in elkaar zit, en de positie die zij in Nederland inneemt. In het 

daarop volgende hoofdstuk 4, worden de analyses en de daaruit resulterende 

onderzoeksresultaten gepresenteerd. Dit stuk wordt afgesloten met hoofdstuk 5 waarin de 

probleemstelling wordt beantwoord, theoretische terugkoppeling wordt gemaakt en enkele 

aanbevelingen worden geformuleerd.  



  

19 

  

2. Methodologische verantwoording 

 

2.1. Doelstelling 

Het doel van dit onderzoek is om inzicht te verschaffen in de (voor)oordelen die Marrons 

hebben over leden van andere etnische groepen als potentiële partners. Maar bovenal 

wordt ernaar gestreefd om de (on)wenselijkheid van ‘vreemde’ partners en bijbehorende 

legitimaties daarvoor aan het licht te brengen.  

 

2.2. Relevantie 

 

2.2.1. Maatschappelijke relevantie  

In de Nederlandse samenleving is integratie een belangrijk streven op zowel politiek, sociaal-

maatschappelijk alsook op beleidsniveau. Er worden dan ook verschillende 

meetinstrumenten aangedragen die de mate van integratie van aanwezige 

migrantengroepen in Nederland meten. Het aandeel gemengde huwelijken onder de 

verschillende etnische groepen wordt gezien als een belangrijke indicator van integratie 

(Smits, 2000). Gemengde relaties geven niet alleen een verbintenis tussen twee mensen aan, 

maar ook tussen de grotere eenheden waarvan die mensen deel uitmaken. Ze slaan een 

brug tussen grotere groepen in de samenleving. De bereidheid tot dergelijke interetnische 

relaties, welke voor een groot deel afhangt van de onderlinge (voor)oordelen, is daarbij van 

essentieel belang. Vanuit deze veronderstelling draagt dit onderzoek bij aan inzicht in de 

etnische grenzen van de Marrons in Nederland. Met dit onderzoek zullen Marrons 

zichtbaarder worden in Nederland, maar meer nog de uitkomsten bieden inzicht op 

veranderende opvattingen, normen, zelfdefinitie bij deze etnische subgroep die een tamelijk 

gesloten cultuur hebben onder invloed van de multiculturele Nederlandse samenleving. Hun 

houdingen, meningen en motivaties zullen hierdoor beter worden gevat. Per slot van 

rekening kan inzicht in percepties van afzonderlijke etnische groepen in Nederland leiden tot 

effectieve aanpak van het integratieproces. 

 



  

20 

  

2.2.2. Wetenschappelijke relevantie  

Groepsoordelen, -standpunten en -legitimaties over ‘andere’ etnische partners zijn in 

sociologisch opzicht belangrijk, omdat deze sociale relaties in de samenleving blootleggen. 

Deze sociale relaties zijn op hun beurt belangrijk voor het vormgeven van hiërarchische 

structuren, en andere sociologische verschijnselen. In dit onderzoek hebben bovenstaande 

sociologische aspecten de aandacht en daarom is het te behandelen onderwerp dus relevant 

binnen dit vakgebied. Maar vooral omdat met dit onderzoek wordt bijgedragen aan de 

wetenschappelijke discussie over de invloed van interetnische contacten op afnemende 

stereotypen en vooroordelen. Vanuit de ‘contacthypothese’ geredeneerd zal langdurige 

omgang tussen groepen deze onderling dichter bij elkaar brengen (Allport 1954). Dit 

onderzoek gaat verder in op deze interetnische sociale contacten. Er wordt nagegaan of 

sociale context met de daarbij behorende interetnische sociale contacten van de 

Marrongroep met leden van andere etnische groepen van invloed zijn op stereotypen, 

oordelen en denkbeelden over die etnische groepen . Verder worden interetnische relaties 

in dit onderzoek vanuit het oordeel van een in onderzoek onderbelichte minderheidsgroep: 

de Marrons, bekeken. De Marrons vormden van oorsprong een heel gesloten 

minderheidsgroep in Suriname. In de Nederlandse context is het de vraag of deze 

maatschappelijke isolatie die hoorde bij de geslotenheid van de Marrongroep die zelfs in 

Suriname al aan het vervagen is, overeind is gebleven. Het is denkbaar dat Marrons in de 

context van de Nederlandse multi-etnische samenleving zijn gekomen tot een eventuele 

herdefinitie van de eigen etnische identiteit in verhouding tot die van andere etnische 

groepen in Nederland en daarmee ook de sociale afstand tot etnische groepen die ook in 

Suriname aanwezig waren – Hollanders, Creolen, Hindoestanen en Javanen - zijn gaan 

herbepalen. Uit de resultaten van dit onderzoek zal blijken of de Marrons in de Nederlandse 

context op dezelfde wijze als de Hindoestaanse Surinamers in Nederland het intra-etnisch 

ideaal: de sterke voorkeur voor huwelijken binnen de eigen etnische groep (Lalmohamed 

1992) overeind houden of de meer open interetnische houding van de Stadscreolen in 

Suriname en Nederland (Lalmohamed 1998) overnemen. Eerdere onderzoeken in Nederland 

richtten zich voornamelijk op de samenstelling van daadwerkelijke interetnische relaties 

(Kalmijn 1998; Kalmijn & Tubergen 2006), terwijl in dit onderzoek de aandacht is gericht op 

het oordeel over deze typen relaties en mogelijke interetnische partners. Dit onderzoek 



  

21 

  

verschaft dus nieuwe inzichten over intieme sociale contacten, in het bijzonder over de 

(on)wenselijkheid van intieme interetnische partnerrelaties vanuit een minderheidsgroep.  

 

2.3. Type onderzoek 

Het betreft hier kwalitatief onderzoek waarbij door middel van half gestructureerde 

vragenlijsten interviews zijn worden afgenomen van Marrons die in Nederland woonachtig 

zijn. De duur van de interviews varieerde tussen 58 minuten en 1 ½ uur en daarbij werden de 

thema’s en vragen niet altijd in dezelfde volgorde doorlopen.  

 

2.4. Onderzoekspopulatie, selectie & werving  

Er is een gelijk aantal respondenten van zowel de oudere als de jongere generatie 

geïnterviewd, waarmee de uiteindelijke vergelijking is gemaakt. Ook zijn er minimale 

leeftijden aangehouden voor de beide generaties om een overloop van leeftijden te 

voorkomen. Voor de 1e generatie is deze leeftijd bepaald op rond 18 jaar en voor de 2e 

generatie op rond 40 jaar. Van tevoren is geen vast aantal respondenten vastgesteld. De 

interviews zijn gedaan tot er een verzadigingspunt werd bereikt. Uiteindelijk zijn er 16 

interviews afgenomen waarvan 8 met Marronvrouwen van de 1ste generatie en 8 met die 

van de 2e generatie in Nederland. 

Tot de oudere of eerste generatie worden Marrons gerekend die buiten Nederland zijn 

geboren en opgegroeid, maar nu al langere tijd in Nederland woonachtig zijn. Er is in dit 

onderzoek een minimale vestigingstijd van 5 jaar aangehouden. Daartegenover staan 

respondenten die behoren tot de jongere of tweede generatie die in Nederland zijn geboren 

en opgegroeid. In deze tweede categorie zijn er ook respondenten die in Suriname geboren 

zijn, maar op jonge leeftijd zijn gemigreerd naar Nederland. In eerdere publicaties worden 

deze als de tussengeneratie getypeerd (CBS ; Stjeward, 2006). Dit zijn personen die in het 

buitenland geboren zijn maar op jonge leeftijd met hun ouders zijn meegekomen naar 

Nederland. Er zijn in dit onderzoek ook respondenten van deze zogenoemde tussengeneratie 

geïnterviewd, die steeds naar Nederland migreerden voor hun 4de jaar. Dit is de leeftijd 

waarop kinderen voor het eerst naar school gaan en in contact komen met de ruimere 

samenleving. Deze socialisatie omstandigheden kunnen mijns inziens van invloed zijn op hun 

oordeelsvorming als volwassenen. Er is op deze manier dus niet alleen sprake van een 

generatieverschil tussen deze oudere en jongere generaties Marronvrouwen, maar ook van 



  

22 

  

een leeftijdsverschil wat de nodige invloed kan hebben op oordelen, en standpunten ten 

aanzien van interetnische partnerrelaties. Socialisatie in de kindertijd en jeugd is van 

blijvende invloed van op de opvattingen van personen die zij gedurende hun leven op na 

houden. De jongere generatie is in Nederland geboren en opgevoed, weliswaar door 

Surinaamse ouders. Terwijl de oudere, 1ste, generatie nog volledig in de Surinaamse context 

en veelal in de traditionele binnenlanden is gesocialiseerd. Verder is het van belang dat 

tenminste één ouder van de respondent van Marron-afkomst is. Dit vanwege het 

matrilineaire karakter van deze etnische groep en de interesse voor etnisch specifieke 

oordelen, een voorkeur voor respondenten waarvan tenminste de moeder van Marron-

afkomst is. De veronderstelling hierbij is dat moeders meestal belast zijn met de opvoeding 

en daardoor makkelijker hun etnische oordelen, bewust dan wel onbewust, op hun kinderen 

overbrengen. 

 



  

23 

  

3. Marrons 

Nederland is een multiculturele samenleving, en ook hier hebben Marrons net als andere 

migrantengroepen zich door de tijd heen gevestigd. De koloniale band tussen Nederland en 

Suriname, maakt eerstgenoemde tot migratieland bij uitstek voor mensen uit deze etnische 

groep. In dit hoofdstuk ga ik wat dieper in op de achtergrond van Marrons in Nederland. In 

dit hoofdstuk komen de vragen aan de orde: Wie zijn Marrons, waar komen zij vandaan en 

hoe kwamen zij terecht in Nederland?  

 

3.1. Wie zijn Marrons? 

Marrons zijn nakomelingen van slaven die tijdens de slavernij in Suriname het binnenland 

invluchtten en daar een nieuw bestaan opbouwden. Zoals in elke samenleving werden er 

regels en wetten voorgeschreven welke moesten dienen om het geheel bij elkaar te houden. 

Om de naleving van deze voorschriften te garanderen werd er een structureel gezag, met tal 

van dignitarissen en aan het hoofd de Granman, ingesteld. Dit geldt voor alle zes in Suriname 

voorkomende subgroepen van Marrons. Deze subgroepen; Ndyuka (Aukaners), Saramaka 

(Saramakaners), Matawai (Matuariers), Aluku (Boni’s), Paramaka (Paramakaners) en Kwinti 

(Koerintiërs), verschillen in taal, oorspronkelijk woongebied en andere specifieke 

kenmerken. 

These societies, though formed under broadly similar historical and ecological conditions, 

nevertheless display significant variations in everything from language, diet and dress to 

patterns of marriage, residence, and migratory wage labor. From a cultural point of view, the 

greatest differences were traditionally between the Saramaka, Matawai, and Kwinti, on the one 

hand, and the [Ndyuka], Aluku and Paramaka, on the other (Price,1976: 4).  

 

Ondanks deze voornoemde verschillen waarbij de variaties vaak in de taal, muziek, rituelen, 

geloofsovertuiging en het gedachtengoed zitten, hebben de verschillende subgroepen toch 

heel veel overeenkomsten en kan er mijns inziens toch van één Marroncultuur worden 

gesproken. De verschillen zitten voornamelijk in de kleine nuances en globale 

overeenkomsten zijn zeker te vinden. Als we kijken naar familiestructuur en bestuurs- en 

gezagsstructuur is dit bij iedere Marron-subgroep exact hetzelfde met een in het oog 

springende matrilineaire ordening; kinderen worden in de moederlijn gerekend en de 

erfopvolging volgt ook deze lijn (Adekoya – van Geelen, 2007). 



  

24 

  

De Marrons spreken een eigen taal waarbij de invloeden van Afrikaanse talen, die in de 

gebieden waar slaven werden gehaald, duidelijk te horen is. Maar ook de aanwezigheid van 

de voormalige kolonisten van Suriname; Portugezen, Engelsen en Nederlanders, komt in de 

Marrontalen duidelijk naar voren. Elk van de 6 verschillende subgroepen spreekt een andere 

variant van de taal, met als meest afwijkende, de taal van de Saramaka en de Matawai. De 

laatstgenoemde talen hebben veel meer Portugees, aangezien deze slaven de plantage 

ontvluchtten voordat het Engels meer geïntegreerd raakte in Suriname. Maar ook omdat de 

slaven werden gehaald uit West – Afrikaanse landen waar het Portugese pidgin werd 

gebezigd (Adekoya – Van Geelen 2007). De overige talen van de Ndyuka, Paramaka en Aluku 

vertonen vooral invloeden van het Nederlands en Engels en zij staan daarom dichterbij het 

Sranan, wat de officieuze contacttaal is van Suriname. De Marrontalen zijn dus een goede 

weerspiegeling van de koloniale ontwikkeling van Suriname. 

 

3.2. De Marroncultuur in beweging 

Door de jaren heen, tot op heden, is er een debat gaande onder antropologen over het 

concept 'cultuur'. De discussie gaat over wat cultuur nu precies betekent en of cultuur wel 

het juiste woord is om hiernaar te verwijzen. Het woord wordt tegenwoordig niet alleen 

door antropologen gebruikt, maar het is een modern woord dat onmisbaar is in het 

taalgebruik. Het probleem hierbij is dat het verwarring veroorzaakt aangezien er 

verschillende betekenissen gegeven kunnen worden aan het woord. De één verwijst met 

cultuur naar kunst, een ander bedoelt rituelen en tradities, weer een ander heeft het over 

normen en waarden, en een ander gebruikt het woord terwijl hij of zij het eigenlijk over 

geloof heeft. Een definitie van cultuur is: 

Cultuur is het min of meer samenhangende geheel van voorstellingen, opvattingen, waarden en 

normen, die mensen zich als een lid van hun gemeenschap door middel van leerprocessen 

hebben verworven; deze cultuur beïnvloed in hoge mate hun gedrag en onderscheidt hen van 

de leden van andere samenlevingen (De Jager & Mok, 1987:45). 

 

Cultuur bestaat dus uit verschillende elementen die van uiteenlopende aard zijn, maar die 

allen op hun eigen manier invulling geven aan het leven. De regels, normen en waarden voor 



  

25 

  

de instandhouding van de Marrongroep, die ten tijde van marronage3 werden ingesteld, 

staan aan de basis van het gedachtegoed van deze etnische groep. Taal, kunst, gewoonten, 

muziek, rituelen, gezagsstructuur, religie en familiestructuur zijn allemaal onderdeel van de 

cultuur.  

  

3.3. Belangrijke fasen in het leven van een Marronvrouw 

Zoals eerder aangegeven maken rituelen een belangrijk deel uit van elke cultuur. Een ritueel 

is een belangrijke expressie van een cultureel systeem en draagt bij aan de cohesie binnen 

de etnische groep. De Marroncultuur is veelomvattend en de in deze paragraaf te 

behandelen rituelen verschaffen wat inzicht hierin. De rituelen die hier aan de orde komen 

vinden plaats op belangrijke momenten in het leven van de Marron. En omdat dit onderzoek 

gericht is op Marronvrouwen, zullen enkel die rituelen worden beschreven die op hen van 

toepassing zijn. Het eerste aangrijppunt is de geboorte, gevolgd door initiatie rituelen rond 

de pubertijd en volwassenheid en tot slot de rituelen rondom de dood. De benaming van 

deze rituelen verschilt per Marron subgroep, maar de inhoud is hetzelfde. Verder is het 

belangrijk te vermelden dat pleng- en voedseloffers een onlosmakend onderdeel zijn van al 

deze rituelen. Deze rituelen behoren allen tot de categorie overgangsrituelen oftewel rites 

de passage. 

These comprise a wide range of schematic sequences of action that symbolically mark and 

effect of a change of social status or identity. ……… the most familiar and ubiquitous include 

rites of initiation, of marriage and of graduation, investitures, baptism, and funerals (Faubion in 

The Cambridge Dictionary of Sociology, 2006).  

 

Het belangrijkste ritueel rond de geboorte vindt plaats in de achtste week na de geboorte 

waarbij het kind voor het eerst symbolisch naar buiten wordt gebracht en getoond aan de 

vader en de rest van de gemeenschap. Bij dit ritueel wordt het kind verwelkomd in de 

gemeenschap. In een latere levensfase van het meisje volgen rituelen die de overgang naar 

de pubertijd markeren, met daarop volgend de overschakeling van puber naar volwassene. 

Het zijn initiatie rituelen waarmee de volgende fase in het leven wordt ingeluid.  

                                                      
3
 Met Marronage wordt geduid op de periode vanaf het weglopen moment van wegglopen van slaven van de 

plantages, waarna zij in het binnenland van Suriname gemeenschappen opzetten.  



  

26 

  

Wanneer een meisje tekens van de puberteit vertoont, krijgt zij een kleine lendendoek van 

haar vader(’s familie), welke als symbool staat voor haar puberteit. Jaren later, wanneer zij 

huwbaar wordt geacht, krijgt zij bij formele plechtigheid, haar eerste pangi oftewel 

lendendoek. Dit wordt ook vanuit haar vaders familie gegeven.  

Met het huwelijksritueel worden relaties onder de Marrons ingezegend. Het is een 

aangelegenheid waarbij de familie van de man formeel om de hand vraagt van zijn partner. 

Dit is een kwestie waarbij de matrilineaire lijn scherp tot uiting komt; de ooms uit beide 

families hebben hier een cruciale rol te vervullen. Een bruidsschat welke primair uit rum en 

pangi’s (lendendoeken) bestaat is ook aan dit ritueel gekoppeld.  

De meest omstreden rituelen zijn toch die rondom de dood van een Marron. Zij hebben een 

enorme invloed op het alledaagse leven van een Marron. Er zijn verschillende riten die deel 

uitmaken van het rouwverwerkingsproces. Belangrijk is het officieel ‘in rouw zetten’ van de 

partner van de overledene. Dit wordt kort na de begrafenis uitgevoerd en de duur varieert 

tussen 3 maanden en anderhalf jaar, afhankelijk van de subgroep waartoe de overledene 

behoort, waarna deze dan met passende rituelen wordt afgesloten. De bovengenoemde 

rituelen zijn niet uitputtend omschreven4, omdat de invulling hiervan heel divers is. Dit heeft 

deels te maken met het feit dat cultuur niet statisch is, maar dat deze zich in tijd en ruimte 

aanpast. In het binnenland van Suriname waar de Marroncultuur zich eeuwenlang 

ontwikkelde tot zelfstandige entiteit treedt er langzamerhand verandering op. Het leven 

zoals de Marrons dat ten tijde van marronage kenden is verstoord mede door de opkomst 

van de bauxiet- en goudsector en toerisme. De nieuwe ontwikkelingen veranderden de 

‘normale’ leefomstandigheden en hebben de eerste migratiestromen van de Marrons uit het 

binnenland naar Paramaribo (hoofdstad van Suriname), en vervolgens naar andere delen 

van de wereld, aangewakkerd. Marrons hebben lange tijd de onderste treden van de sociaal 

– economische ladder ingenomen met daaraan gekoppelde discriminatie. Tegenwoordig 

vormen de Marrons een geïntegreerd onderdeel van de stadsgemeenschap in Paramaribo 

waar zij op allerlei niveaus vertegenwoordigd zijn. De Marrons hebben door de jaren heen 

zelfs politieke macht verkregen en hebben daardoor ook hun positie verworven in de 

bovenste lagen van de Surinaamse sociaal – economische  hiërarchie.  

                                                      
4
 Voor een uitgebreide beschrijving zie ref. (Adekoya 2007, Pakosie 2005, Najoe 2009) 



  

27 

  

3.4. Marrons in Nederland 

Evenals alle andere Surinaamse etnische groepen hebben ook Marrons de weg naar 

Nederland gevonden. De Marrons vormen vooralsnog een kleine en vrij jonge 

migrantengroep in Nederland. Een groot deel behoort tot eerste generatie migranten; zij 

vonden nog voor de onafhankelijkheid van Suriname in 1975 hun weg naar Nederland. De 2e 

stroom van Marrons naar Nederland vond plaats ten tijde van de binnenlandse burgeroorlog 

in Suriname, tussen de toenmalige legerleider Desi Bouterse (de huidige President van 

Suriname) en Ronnie Brunswijk, die zelf van Marron-afkomst is. Deze oorlog duurde van 

1986 tot begin negentiger jaren, en voltrok zich met name in de binnenlanden van Suriname. 

Hierdoor waren Marrons genoodzaakt hun primaire woongebieden te verlaten. Zij kwamen 

in de sloppen van Paramaribo terecht, vluchten naar Frans – Guyana en migreerden naar 

Nederland en de Verenigde staten (Hoogbergen & Kuijt, 2005). 

Tot op heden blijven Marrons, weliswaar in kleinere aantallen, om verschillende redenen 

ook naar Nederland migreren. De migratie van het binnenland naar andere samenlevingen 

heeft de nodige veranderingen teweeggebracht in de authentieke Marroncultuur. De 

invulling en het praktiseren van de rituelen die horen bij deze cultuur worden steeds 

aangepast aan de nieuwe omstandigheden.  

Elke cultuur is aan verandering onderhevig, onder meer omdat mensen in steeds weer nieuwe 

situaties hun cultureel instrumentarium (moeten) aanpassen en bijstellen. Mensen 

reproduceren de gegeven cultuur binnen een sociaal systeem (Hoffman, 2009: 63). 

 

Zo, worden rituelen vanuit een traditionele sfeer in een nieuwe omgeving met bestaande 

structuren ingepland, met allerlei variaties als gevolg. Ondanks deze nuanceringen hechten 

Marrons in het algemeen een grote waarde aan hun cultuur. En ook in Nederland is de 

Marroncultuur aangepast aan de omstandigheden in deze nieuwe samenleving. Zo worden 

belangrijke rituelen nog steeds uitgevoerd, in vaak uitvergrote vorm; zo zijn bijvoorbeeld de 

feesten verbonden aan de rituelen vanwege de grotere materiele welvaart omvangrijker en 

rijker geworden. Maar het multicultureel Nederland is ook van invloed op de 

identiteitsvorming van menige Marron, met name diegene die er geboren en getogen zijn. 

Toch liggen volgens Allport de ‘ethnic (dis) advantages’ van de ouders aan de basis van de 

identificatie van deze nieuwe generatie.  



  

28 

  

In every society on earth the child is regarded as a member of his parents’ (ethnic) groups. He 

belongs to the same race, stock, family tradition, religion, caste and occupational status. He 

may when he grows older escape certain of these memberships, but not all. The child is 

ordinarily expected to acquire his parent’s loyalties and prejudices; and if the parent because of 

his group-membership is an object of prejudice, the child too is automatically victimized 

(Allport, 1949: 31). 

 

Belangrijker nog is de zelfidentificatie van Marrons in Nederland, welke volgens Baumann 

(1999) voortvloeit uit een sociaal proces waarbij leden van een etnische groep, de grenzen 

met andere etnische groepen markeren. Dit doen zij door specifieke cultuuruitingen zoals 

taal, religie, kleding en ook door het ontplooien van culturele activiteiten waarmee zij zich 

als etnische groep. Dit is van invloed op het multicultureel karakter van Nederland.  

 



  

29 

  

4. Marronvrouwen over interetnische partnerrelaties 

In dit hoofdstuk worden de onderzoeksresultaten gepresenteerd. De eerste paragraaf wordt 

gewijd aan nadere informatie over de respondenten. Met name worden factoren belicht, die 

van invloed zijn over de wijze waarop deze respondenten oordelen over interetnische 

relaties. Daarna wordt overgegaan tot de inhoudelijke resultaten met betrekking tot 

interetnische relaties en de daarbij behorende meningen over ‘vreemde’ partners in de 

Nederlandse samenleving. 

 

4.1. De respondenten nader bekeken 

In de onderstaande tabel zijn de respondenten die hebben meegewerkt aan het onderzoek, 

dat nodig was voor de totstandkoming van deze scriptie, opgenomen. De namen zijn 

veranderd om de privacy van de betrokkenen te waarborgen. 

 

Tabel 1: Respondenten verdeeld naar generatie, leeftijd en geboorteplaats.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

* Emigratie voor 2de jaar naar Nederland 

Het betreft zoals eerder aangegeven Marronvrouwen uit zowel de eerste als de tweede 

generatie in Nederland. De Marrons zijn een vrij ‘jonge’ migrantengroep in Nederland, en 

het was een ware uitdaging om volwassen respondenten, dus boven 18 jaar, behorende tot 

de 2e generatie te vinden. Om dit tekort op te vangen zijn er ook 2 respondenten 

opgenomen die volgens de officiële definitie van het CBS tot de tussengeneratie behoren. 

Naam Leeftijd Geboorteplaats 

2
e

 ge
n

er
at

ie
 

Gene 25 Nederland 

Gracia 30 Suriname* 

Miraya 31 Suriname* 

Berryl 22 Nederland 

Jurny 25 Nederland 

Merel 27 Nederland 

Anna 25 Nederland 

Sher 24 Nederland 

1
st

e
 g

e
n

e
ra

ti
e 

Agnes 48 Suriname 

Marie 51 Suriname 

Joany 43 Suriname 

Vera 41 Suriname 

Marlene 47 Suriname 

Magda 46 Suriname 

Linda 43 Suriname 

Jenny 48 Suriname 



  

30 

  

Deze respondenten*, Miraya en Gracia, waren respectievelijk 1 en 1½ jaar jong toen ze 

samen met hun ouders naar Nederland migreerden. De leeftijden van de respondenten van 

de 1ste generatie variëren tussen de 22 en 31 en die van de 2e generatie zijn tussen 41 en 51. 

Hieruit blijkt dat van het beoogde onderscheid tussen een generatie van Marrons 

opgegroeid in Suriname enerzijds en van een generatie opgegroeid in Nederland anderzijds 

sprake is. De minimale leeftijden in beide subcategorieën hoger uitgevallen was vooraf 

gestelde minima van respectievelijk 18 en 40 jaar. 

 

4.1.1. Relatiestatus  

Grafiek 1: Relatiestatus van de respondenten verdeeld naar generaties. 

 

In de bovenstaande grafiek zijn de verschillende typen partnerrelaties van de respondenten 

ten tijde van het interview opgenomen. De meeste, 10 van de 16, van deze vrouwen heeft 

op dat moment een relatie. Daarvan zijn 2 gehuwd, 4 samenwonend en de rest heeft één of 

andere vorm van relatie. Daarnaast valt op dat de vrouwen van 1ste generatie in tegenstelling 

tot die van de jongere 2e generatie, stabielere relaties hebben. 6 van de 8 vrouwen uit de 

eerstgenoemde categorie is getrouwd of woont al jaren samen met een partner. De helft 

van de vrouwen uit de 2e generatie is alleenstaand, enkelen zijn zelfs alleenstaande moeder, 

en de andere helft heeft wel een relatie. Het laatstgenoemde type varieert van vaste relaties 

tot aan het hebben van losse partners. Langdurige vaste relaties en concubinaat komen veel 

vaker voor in de Marrongemeenschap dan huwelijken. Tenminste, dit is het geval als wordt 

uitgegaan van de westerse definitie van het huwelijk. Want ook in Nederland is het binnen 

de Marrongemeenschap regel, of beter gezegd is het een wenselijkheid, dat relaties 

bekroond worden met de huwelijksceremonie zoals die van oudsher plaatsvond binnen deze 



  

31 

  

etnische groep. Zelfs bij interetnische relaties wordt dit aspect van de Marroncultuur 

nageleefd. Hoewel het niet de ideale manier is waarop, met name de jongere generatie hun 

relaties willen valideren, doen zij dit toch om de goede vrede met de familie te bewaren. Een 

respondent uit de 2e generatie geeft haar mening daarover: 

Het lijkt me goed dat er eerst bij de familie om de hand wordt gevraagd op de traditionele 

manier. Want zo kan je heel wat gepraat voorkomen, je geeft ze op die manier een beetje hun 

zin. En daarna op de Hollandse, of op onze eigen manier doen…. Een soort van ‘ons huwelijk, 

maar hun bruiloft’ (Miraya, 25:06:02). 

 

Voor de oudere generatie is het vanzelfsprekend dat relaties op traditionele wijze worden 

bezegeld. Marrons vormen ook hier in Nederland een hechte groep, en als relaties worden 

aangegaan zonder de familie daarvan op de hoogte te stellen, of als er niet op Marronwijze 

om de hand is gevraagd, worden dergelijke relaties niet als volwaardig geaccepteerd in de 

gemeenschap. 

Je doet het niet alleen voor hun, maar ook voor jezelf. Het is fijn om te weten dat je familie 

achter je relatie staat. Want als er iets misgaat kan je altijd op hen terugvallen. Al woon je in 

Kwamelasamutu5, Amerika, Nederland of waar dan ook, en je gaat met iemand, moet je 

familie ervan op de hoogte zijn (Magda 22: 09:56). 

 

Het opvallende aan de invulling van dit huwelijksritueel is dat het wel degelijk is aangepast 

aan de Nederlandse samenleving. Van oorsprong betreft het een ritueel waarbij de ooms uit 

beide families een cruciale rol hebben, waarbij de oom van de partner om de hand vraagt bij 

die van de bruid. In Nederland houdt men rekening met het feit dat dit niet altijd kan, en 

kunnen ook andere familieleden dit doen. 

Het is volgens mij logisch dat als je bijvoorbeeld blanke partner hebt dat niet verwacht wordt 

dat hij daar met zijn oom komt zitten met flessen rum en pangi’s (lendendoeken)… Het dan is 

meer je partner voorstellen aan die ooms, tantes en die zullen het doorvertellen aan de 

familie (Anna, 27:16:09).  

 

                                                      
5
Een inheems dorp in het binnenland van Suriname. Dit dorp ligt dichtbij de Noordelijke grens met Brazilië en is 

een beetje de uithoek van Suriname. 



  

32 

  

Voor de jongere generatie is de druk van de familie, veelal de reden om hun relaties toch 

ook op deze manier te valideren. Want zelf vinden ze de acceptatie van hun partner door de 

familie meegenomen als dat het geval is maar het is geen absolute vereiste.  

 

4.1.2. Opleiding 

 Grafiek 2: Opleiding van de respondenten verdeeld naar de generatie waartoe zij behoren. 

 

De grafiek hierboven geeft aan dat de vrouwen die hebben meegewerkt aan dit onderzoek 

gemiddeld een Middelbare Beroeps Opleiding (MBO) hebben. Ruim 50% van de 

respondenten heeft een opleiding die binnen deze categorie valt, achter de rug. De vrouwen 

uit de 1ste generatie zijn lager opgeleid, dan die uit de 2e generatie. De hoogste opleiding van 

de vrouwen uit de 1ste generatie is MBO, terwijl dat voor de 2e generatie Wetenschappelijk 

Onderwijs (WO) is. De constatering dat migranten uit latere generaties betere onderwijs- en 

arbeidsposities hebben in vergelijking met de generaties die hen voorgingen (CBS), komt dan 

ook bij deze respondenten duidelijk naar voren. De inhaalslag van deze respondenten 

behorende tot de 2e generatie ten opzichte van hun ouders is groot en heeft mogelijk mede 

te maken met de Nederlandse context waarin de 2de generatie is opgegroeid. Zij hebben 

ouders waarvan de opleiding beneden MBO – niveau ligt. Een van de respondenten zegt het 

volgende hierover: 

In het gezin waaruit ik kom, ben ik de enige met een hoge opleiding. Mijn vader heeft een 

baan in de technische richting, maar daar heeft hij geen opleiding voor denk ik. Want dat is 

ook het rare, hij kan moeilijk zijn opleiding goed omschrijven, het was volgens mij meer een 

soort van ‘on the job’… En mijn moeder werkt nu al jaren in de thuiszorg, en ook geen 

specifieke opleiding daarvoor gehad voor zover ik weet (Merel 49:02:07). 

 



  

33 

  

Het verschil in onderwijsniveau loopt in dit onderzoek redelijk samen met de generaties. Dit 

is meestal het geval bij migrantengroepen in Nederland. Bij latere generaties is er meestal 

sprake van opwaartse sociale mobiliteit. Dit wordt onder andere bewerkstelligd door het 

behalen van betere onderwijsprestaties. En daarmee ook betere posities op de 

arbeidsmarkt. Volgens het CBS hebben tweede generatie niet-westerse allochtonen een 

kleinere achterstand op de arbeidsmarkt ten opzichte van autochtonen dan hun voorgangers 

of ouders. Het belang van opleidingsniveau als factor bij dit onderzoek is dat deze, samen 

met de hierna volgende factoren, samenvallen met het onderscheid naar eerst een tweede 

generatie en van invloed zijn op de oordeelvorming. Er is een duidelijke tweedeling te 

bemerken als het gaat om de menig over interetnische relaties en de daarbij betrokken 

partners. De tweede generatie is meer gericht op de Nederlandse samenleving, heeft een 

ruimere definitie van interetnische relaties en sluit dit type relatie niet per definitie uit. Van 

uitsluiting is wel degelijk sprake bij de oudere 1ste generatie, die een engere definitie van 

interetnische relaties hanteert. En daarnaast is het oordeel over ‘vreemde’ ‘allochtone’ 

partners ook heel verschillend. 

 

4.1.3. Relatiegeschiedenis van respondenten 

Evenals de opleiding van de respondenten is het ook van belang om de eerdere relaties van 

de respondenten weer te geven. Ook hier is het eerder genoemde patroon, waarbij de 1ste 

en 2e generatie sterke verschillen vertonen, terug te vinden. De oudere vrouwen uit de 1ste 

generatie hebben allen in eerste instantie relaties gehad, en 2 hebben dat nog steeds, met 

Marronpartners. Om verschillende redenen zijn, 6 van 8, daarna relaties aangegaan met 

partners buiten hun eigen etnische groep. Het veelgenoemde pijnpunt van intra – etnische 

relaties in de Marrongroep is het feit dat polygamie in zekere zin is toegestaan. Dat maakt 

dat deze vrouwen een drastische omslag maken en ook ‘vreemde’ partners overwegen. 

Merkwaardig is dan wel dat de interetnische relaties die ze in Nederland kregen steeds 

blanke partners betroffen. Dit kan volgens de respondenten pertinent worden 

doorgetrokken naar de gehele populatie van 1ste generatie Marronvrouwen die interetnische 

relaties aangaat; een autochtone man is daarbij toch de partner bij uitstek.  

Het relatiepatroon van de respondenten uit de 2e generatie is nogal divers. De partners die 

zij tot nog toe hebben gehad komen uit verschillende etnische groepen in Nederland. Maar 

opvallend is dat zij geen partnerrelaties met autochtonen hebben (gehad). Interetnische 



  

34 

  

relaties zijn deze jongere respondenten niet vreemd, maar zij beperken zich voornamelijk tot 

‘vreemde’ allochtone partners. Etnische homogamie komt bij hen in geringe mate voor en 

wel bij slechts 2 van de 8 respondenten. De overige 6 vrouwen hebben dus nooit een relatie 

gehad met een Marron. De redenen daarvoor zijn verschillend, de ene heeft het afgezworen 

om polygamische taferelen te vermijden, en de andere zou wel een Marronpartner willen 

maar komt hen niet tegen omdat ze schaars zijn.  

 

 Tabel 2: Overzicht van de relatieverleden van de respondenten  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

In de bovenstaande tabel is het relatieverleden van de respondenten weergegeven. De 

relaties zijn niet naar specifieke etnische groep weergegeven, maar gegroepeerd naar drie 

typen van relaties, namelijk: etnisch homogame relaties, interetnische relaties met 

allochtonen en interetnische relatie met autochtonen. Deze indeling leek voor de hand 

liggend omdat hier in eerste instantie de nadruk ligt op het verschil tussen interetnische 

versus intra – etnische relaties. Maar ook omdat in de resultaten een patroon van 

interetnische relaties met allochtonen bij de jongeren en met autochtonen bij de oudere 

generatie, naar voren komt. In een latere paragraaf wordt verder ingegaan op specifieke 

‘vreemde’ etnische partners.  

 

Naam 
Interetnische relatie(s) 

met allochtoon 

Interetnische relatie(s) 

met autochtoon 
Homogame relatie(s) 

2
e

 ge
n

er
at

ie
 

1. Gene X - X 

2. Gracia X - X 

3. Miraya X - - 

4. Berryl X - - 

5. Jurny X - - 

6. Merel X - - 

7. Anna X - - 

8. Sher X - - 

1
st

e
 g

e
n

e
ra

ti
e 

9. Agnes - X X 

10. Marie - - X 

11. Joany - - X 

12. Vera - X X 

13. Marlene - - X 

14. Magda - X X 

15. Linda - X X 

16. Jenny - X X 



  

35 

  

4.1.4. Etnische identiteit  

Etnische identificatie zoals eerder gesteld, het gevoel van verbondenheid tot een bepaalde 

etnische groep. Hierbij is het van belang hoe deze vrouwen zich identificeren met de 

Marroncultuur. De verschillende elementen van de cultuur die zij al dan niet hebben 

meegekregen worden besproken. Maar ook hun betrokkenheid bij het cultureel 

bewustwordingsproces dat wordt gestimuleerd door de verschillende Marronorganisaties in 

Nederland. 

 

Taal 

De respondenten identificeren zich met de Marrongroep, hoewel ze niet altijd de typische 

kenmerken van de Marroncultuur meehebben. Bij de jongere generatie ontbreekt het met 

name aan de kennis van de taal. Dit komt mede doordat voorgaande generaties, en dus ook 

hun ouders, de noodzaak van aanpassing aan de Nederlandse samenleving belangrijker 

achtten. Dit wordt sterk benadrukt tijdens de opvoeding en Marrontalen worden in die 

periode niet op hun kinderen overgebracht, want daarmee zouden ze geen succes hebben in 

Nederland.  

Met ons werd gewoon Nederlands gesproken maar onderling spraken mijn ouders wel 

Saramakaans, vooral als ze bepaalde onderwerpen wilden bespreken waarvan wij niks 

moesten afweten. Maar wat zij niet wisten is dat mijn broer en ik het op den duur wel 

verstonden. Of in ieder geval wel konden uitmaken waar ze het over hadden (Gracia, 

41:22:13). 

 

Alle respondenten uit de jongere generatie kunnen zich terugvinden in de bovenstaande 

passage. Enkelen kunnen intussen een woordje Aukaans, Saramakaans of een andere 

Marrontaal, maar de meeste spreken de taal helemaal niet. Opvallend is dat zij het wel allen 

verstaan, want hun ouders of andere Marrons in hun directe omgeving, spreken wel één van 

de Marrontalen. De oudere generatie is in Suriname opgegroeid en kan tenminste één 

Marrontaal spreken. Ze geven ook toe dat zij het noodzakelijk achtten om als nieuwkomers 

in Nederlandse om de Nederlandse taal te beheersen.  

Als je taal niet spreekt, dan kan je niet mee in de samenleving. Dat is in Suriname ook zo. 

Maar hier nog meer, omdat Nederlands toch de enige taal is die iedereen bindt (Vera, 

38:41:11).  



  

36 

  

Door de constante drang, of meer nog de maatschappelijke druk, om zich aan te passen aan 

de Nederlandse samenleving, spraken zij steeds vaker Nederlands. De Marrontaal kwam 

daardoor op de achtergrond te staan en wordt slechts in bepaalde kringen en op bepaalde 

plekken gebruikt. Het is nog altijd de taal die deze respondenten spreken, maar er wordt 

bewuster omgegaan met het gebruik daarvan. Omdat zij toch als succesvol geïntegreerd 

getypeerd willen worden door andere etnische groepen, met name door de dominante 

groep, spreken zij vaker Nederlands. Een opmerking als: Ik krijg vaak te horen dat als ik 

Nederlands spreek er haast geen accent te horen is, getuigt van het feit dat de acceptatie 

door de rest van de Nederlandse samenleving voor met name de 1ste generatie belangrijk 

wordt geacht. 

 

Identificatie  

Naast de taal neemt de mate van acceptatie door de eigen etnische groep een belangrijke 

plaats in. 2e generatie Marronjongeren hebben al gauw het gevoel dat zij zowel door de rest 

van de Nederlandse samenleving, als in hun eigen etnische groep er niet helemaal bij horen. 

Daar zijn ze naar eigen zeggen te anders voor. 

Marrons die in Nederland geboren zijn zitten in een soort dubio omdat je aan de ene kant 

Marron bent, maar dan wel in Nederland opgegroeid. Dus neem je ook een beetje dingen van 

Nederland over, waardoor je toch een beetje afwijkt (Anna, 18:26:01).  

 

En aan de andere kant worden ze nooit echt geaccepteerd door de Nederlandse 

samenleving.  

Je wordt aan het eind van de dag toch gecategoriseerd als, 1ste, 2e, 3e of 4e generatie migrant 

en als allochtoon. Dus je zit tussen twee werelden in (Sher,30:28:47).  

 

Maar ook als deze respondenten gevraagd wordt hoe zij zichzelf dan identificeren, vinden zij 

zichzelf veelal niet Marron genoeg. Dit omdat zij niet de typische Marron kenmerken 

hebben. Zo spreken zij de taal haast niet, sommigen hebben de rituelen die horen bij ‘het 

Marronvrouw zijn’ meegekregen, maar doen er verder niks mee. En daarnaast geven zij aan 

weinig kennis te hebben van de Marroncultuur. Als deze respondenten gevraagd wordt 

zichzelf te identificeren kiezen de meesten voor omschrijvingen als: 

Ik ben van Marron afkomst, maar ben geboren en getogen in Nederland.  



  

37 

  

Let op de ‘maar’ in deze zin, waarmee deze respondenten aangeven dat zij niet perse de 

culturele erfenis van de Marrongroep meehebben. Maar zelf denk ik dat zij daarmee ook de 

verwachtingen ten aanzien van een Marronvrouw die zij op dat moment belichamen, 

indammen. Slechts een respondent kiest voor wat algemenere zelfidentificatie door het 

volgende te zeggen: 

Ik ben een zwarte vrouw. 

Deze respondent wilt kennelijk nadruk leggen op ‘zwart bewustzijn’ en een daarbij horende 

attitude die niet enkel te reduceren is tot de Marrongroep, maar de gehele Afro – 

gemeenschap betreft. Ze legt nadruk op eigenschappen die zwarte vrouwen in het algemeen 

hebben. Ze zijn bijvoorbeeld temperamentvol, onafhankelijk en hebben duidelijke 

lichaamstaal. Het is een respondente die het teruggaan naar de basis wel heel centraal stelt; 

ze heeft om die reden ook bewust gekozen voor een Marronpartner. Het is ook mogelijk dat 

deze jongere generatie zich eerder met de ruimere afro – groep in Nederland identificeert 

dan met de Marrongoep. Dat zij zich niet al te sterk verbonden voelen met de deze etnische 

groepte is een indicatie daarvoor.  

Voor de oudere 1ste generatie Marronvrouwen is de identificatie met de Marroncultuur 

duidelijk. Deze respondenten geven allen volmondig aan, dat zij van Marron afkomst zijn. 

Deze vrouwen zijn merkwaardig genoeg nog allen in het binnenland van Suriname geboren, 

waarna zij als kind of op latere leeftijd naar Paramaribo migreerden. Volgens hen geldt dit 

voor de meeste Marrons boven de 40 jaar die nog in Suriname geboren zijn. De 

verbondenheid met het binnenland, en de daarbij horende Marroncultuur is daarom veel 

groter.  

Die zijn meestal in het binnenland geboren. En als je dan toch in de stad bent geboren of 

opgegroeid, dan heb je nog altijd contact met het dorp waar je vandaan komt. En je gaat dan 

regelmatig terug in bijvoorbeeld de vakantie… (Marlene, 50:42:11).  

 

De 1ste generatie vrouwen hebben dus het voordeel dat ze de Marroncultuur in de 

traditionele sfeer hebben meegekregen. Zij kunnen makkelijker hun culturele kenmerken 

noemen als bevestiging van hun etnische identiteit. Een van de respondenten uit de oudere 

generatie verwoordt haar etnische identiteit als volgt (vrij vertaald uit het Aukaans). 



  

38 

  

Ik ben een Ndyuka vrouw, omdat ik echt alle vrouwelijke taken van een Marronvrouw kan 

uitvoeren. Ik kan overal komen en tonen dat ik een echte Marronvrouw ben. Ook al woon ik 

nu al jaren in Nederland (Marlene, 57:03:22). 

 

Vrouwen hebben  in de Marrongroep specifieke rollen te vervullen, waarbij ze met name het 

huiselijke domein beheren. Het op orde maken van de huishouding wordt daarom primair 

als een typische vrouwelijke taak gezien. En dit komt in het bovenstaande citaat ook tot 

uiting.  

 

Cultureel bewustzijn 

Vanuit verschillende organisaties in Nederland wordt gewerkt aan behoud en bevordering 

van de Marroncultuur. Enkele activiteiten betreffende de Marroncultuur zijn: het uitgeven 

van tijdschriften, aanbieden van cursussen op het gebied van zang, dans, muziek en taal, 

maar ook websites en het organiseren van culturele feestjes. De betrokkenheid van met 

name de 2e generatie respondenten bij dergelijke activiteiten is van enorm belang, omdat zij 

deel uitmaken van de doelgroep van deze organisatie. In de interviews geven de 

respondenten aan wel degelijk op de hoogte te zijn van deze activiteiten. De belangrijkste 

activiteit in Nederland is volgens hen de viering van de dag der Marrons, waar veel Marrons 

jaarlijks naar uitkijken. Het merkwaardige aan dit soort organisaties en activiteiten is dat de 

trekkers vooral behoren tot oudere generatie Marrons die het cultuurbewustzijn willen 

stimuleren. Dit is nogal dubbel, want het is dezelfde generatie die in eerste instantie 

minimale culturele elementen op hun kinderen overbrengt, omwille van succesvolle 

integratie in Nederland. Vervolgens grijpen zij, als ze eenmaal bepaalde posities hebben 

verworven, terug naar hun etnische ‘roots’. Het propageren van de Marroncultuur is daar 

onderdeel van. Gelukkig bestaat er vanuit de jongere generaties wel interesse voor deze 

activiteiten. 

 

Conclusie  

Er zijn dus opvallende verschillen tussen de 1ste en 2e generatie Marronvrouwen die zijn 

opgenomen in dit onderzoek. Het verschil ligt op het gebied van opleidingsniveau, met een 

hogere nominatie voor de 2e generatie die steeds meer vertegenwoordigd is in het hoger 

onderwijs. Maar ook de gerichtheid op de Nederlandse samenleving, wat zich met name uit 



  

39 

  

in de type relaties die worden aangegaan. De 1ste generatie vrouwen bewegen zich voor wat 

partnerkeuze betreft tussen twee extremen. Ze zijn aan de ene kant sterk gericht op de 

eigen etnische groep en kiezen daaruit een partner of ze gaan voor de andere uiterste van 

de autochtone Nederlandse partner. De jongere generatie is met name gericht op overige 

allochtone partners hier in Nederland en autochtone partners maken geen deel uit van hun 

relatieverleden. Daarnaast zijn ze erg geïnteresseerd in de eigen cultuur, maar ze verkeren in 

een soort van dubio wat hun etnische identiteit betreft omdat ze tussen twee verschillende 

culturen instaan. Kortom er zijn heel wat interessante kwesties te bemerken als deze 

Marronvrouwen nader worden bekeken. Deze twee generaties vrouwen verschillen met 

name in de hierboven beschreven kenmerken, maar ook in hun mening over uiteenlopende 

onderwerpen, dus ook over interetnische relaties. In de volgende paragraaf zal aandacht 

worden besteed aan de inhoudelijke resultaten van het onderzoek, waarbij de meningen van 

deze respondenten centraal staan. Maar ook worden deze sociologisch geduid of verklaard. 

 

4.2. Zijn interetnische relaties problematisch? 

De meningen van deze Marronvrouwen over interetnische relaties in Nederland zijn 

verdeeld. Vermeldingswaardig is dat de 1ste generatie respondenten een interetnische 

relatie in eerste instantie opvatten als een relatie tussen een Marron en een autochtone 

Nederlander. En dat heeft niet perse te maken met het feit dat deze vrouwen niet weten 

wat daarmee bedoeld wordt, maar dat ze mijns inziens (on)bewust overige etnische partners 

niet eens in overweging nemen. Het resultaat van deze benadering van interetnische relaties 

is dat deze oudere generatie zeer positief is over dit relatietype. Zelf zijn deze respondenten 

de mening toegedaan dat deze positieve houding over hun verbeelde interetnische relatie 

breed gedragen wordt door de rest van de Marronvrouwen in Nederland. Een van de 

respondenten: Agnes heeft zelf ook een dergelijke interetnische relatie, ze heeft dus een 

relatie met een blanke partner, en zegt er het volgende over: 

Het is natuurlijk anders dan ik gewend was. Heel wat dingen die je als vanzelfsprekend ziet 

moet je uitleggen. Je kan niet alleen maar bepaalde dingen noemen en ervan uitgaan dat de 

ander het meteen snapt, vooral dingen die met je cultuur te maken hebben. Maar je leert 

elkaar kennen gaandeweg de relatie. En de problemen zijn er natuurlijk ook, maar dat heb je 

in elke relatie (Agnes, 19:22:10). 

 



  

40 

  

Het is wel opvallend dat deze vrouwen wel allemaal relaties hebben gehad met een 

Marronman, en sommigen hebben dat nog steeds. De natuurlijk gestuurde etnische 

homogamie wordt hiermee duidelijk bevestigd. De keus voor een partner binnen de eigen 

etnische groep is een culturele vanzelfsprekendheid (Lewandowski & Jackson, 2000: Allport 

1954). Het is met name na mislukte relaties met Marronmannen dat deze vrouwen nu ook 

positief oordelen over een relatie met een autochtone man. Etnisch homogame relaties 

hebben hen dus niet altijd de gewenste verwachtingen opgeleverd en zij overwegen nu ook 

partners uit andere etnische groepen. De sociale dynamiek in de gemeenschap, in dit geval 

de Nederlandse samenleving, is daarbij van enorme invloed. Deze vrouwen treden in 

Nederland buiten hun etnische grenzen, en overwegen dan de meest voor de hand liggende 

‘vreemde’ partners. In de Nederlandse samenleving zijn de autochtone partners het 

dominante ideaal en de neiging van minderheidsgroepen om dit ideaal over te nemen is 

groot (Allport, 1954). Dit verklaren sociologen als de statusverhoging die gepaard gaat met 

het hebben van een autochtone partner. Wel benadrukken de respondenten dat 

interetnische relaties meer inzet van beide partners vereisen, zonder dat die relaties per 

definitie problematisch hoeven te worden. 

Bij de 2e generatie is het duidelijk wat met een interetnische relatie wordt bedoeld en zij 

hebben daar ook een uitgesproken mening over. Zij vinden het hebben van een partner uit 

een andere etnische groep duidelijk gecompliceerd. Daar hebben ze verschillende 

redeneringen voor. Een van de respondenten zegt het volgende daaromtrent:  

In veel van dat soort relaties is er frictie en onbegrip. Dus het liefst toch een relatie met 

iemand waarmee je veel gemeen hebt. Dat is makkelijker en vertrouwd… en de meeste 

mensen die ik ken in gemengde relaties hebben dat soort problemen (Sher 10:11:18). 

 

Een andere respondent zegt het volgende hierover 

Het liefst wil je op één koers zijn met je partner. En als je vanaf het begin al geen 

gemeenschappelijke basis hebt, dan zal je je wel extra moeten inzetten om die relatie te laten 

werken…ik zeg niet dat ze problematisch zijn, maar je moet dat extraatje wel ervoor over 

hebben. En als je dan kan kiezen dan kies je volgens mij toch voor iets dat makkelijker gaat, 

dan het ingewikkelde (Berryl 08:56:13). 

 



  

41 

  

In bovenstaande passages wordt, net als in de overige interviews, getwijfeld aan het succes 

van interetnische relaties. En dat maakt dat deze respondenten niet positief tegen dit type 

relatie aankijken. Er wordt getwijfeld aan het relativeringsvermogen van de partners ten 

aanzien van de verschillende etnische achtergronden in dergelijke relaties. Maar ook fricties 

en problemen die zouden voortkomen uit het verschil in culturele achtergrond zouden 

volgens hen de stabiliteit van de relatie aantasten. De voorkeur gaat bij deze jongere 

generatie duidelijk uit naar etnisch homogame relaties. Opvallend is dat ondanks de sterke 

voorkeur voor een partner binnen de eigen etnische groep, slechts 2 van deze 8 

respondenten een Marronpartner heeft (gehad). Deze vrouwen hebben wel allen partners 

gehad die volgens hen, dichtbij de eigen etnische groep staan, waardoor de verschillen niet 

al te groot zijn. De partners waren van allochtone afkomst en deze behoorden voornamelijk 

tot een afro – etnische groep, dus Surinaams – Creools, Kaapverdisch of Antilliaans. De keus 

voor deze etnische partners hangt voor een deel samen met het feit dat deze vrouwen in 

Nederland zijn geboren en getogen, en daardoor een identiteit hebben ontwikkeld die niet 

primair Marrons is. De respondenten van de tweede generatie zien zichzelf primair als een 

vrouw met een Creool-Surinaamse achtergrond of zelfs als een afro-vrouw. Als zodanig 

hebben ze een voorkeur voor een relatie met Creoolse of afro-mannen. Het is mogelijk dat 

de jongere generatie dergelijke relaties niet als interetnisch opvatten. Voor deze 

respondenten betreedt je mogelijk pas het veld van interetnische partners indien die 

partners afkomstig zijn uit niet afro-minderheidsgroepen zoals Marokkanen en Turken of uit 

de autochtone groep  

 

Conclusie  

In eerste instantie hebben deze Marronvrouwen, net als dat het geval is bij andere etnische 

groepen een voorkeur voor etnisch homogame relaties. Dat heeft vooral te maken met de 

natuurlijke etnische aantrekkingskracht bij intieme relaties. De vertrouwdheid met bekende 

culturele elementen speelt daarbij een belangrijke rol. Intra – etnische relaties zijn daarom 

een voor de hand liggende keus, maar deze verschillen per generatie. Voor een de oudere 

eerste generatie is dit de eigen Marrongroep, terwijl dit bij de 2e generatie een deel van de 

afro – groep betreft.  

De meningen tussen de generaties over interetnische relaties lopen uiteen, over sommige 

interetnische relaties wordt positiever geoordeeld dan andere. De 1ste generatie is zeer 



  

42 

  

positief over dit relatietype, omdat zij deze voor zichzelf op een bepaalde manier definiëren 

namelijk als een relatie met een autochtoon. Alleen is er onder de 2e generatie vrouwen een 

zekere vrees voor onbegrip over opmerkelijke cultuurelementen van ‘vreemde’ partners die 

te veraf van de eigen cultuur liggen. En daarom worden interetnische relaties dan als 

problematisch en kwetsbaar opgevat. Ook zijn respondenten van mening dat dergelijke 

relaties extra inzet vereisen: constante uitleg en botsende cultuurelementen. Maar 

tegelijkertijd gaan deze jonge vrouwen wel interetnische relaties aan met allochtone 

‘vreemde’ partners, die naar eigen zeggen stabiel en vertrouwd zijn. Een eenduidige mening 

over de interetnische relatie is er dus niet, maar deze worden in ieder geval niet pertinent 

afgewezen. Afhankelijk van de betrokken ‘vreemde’ partners wordt dit relatietype 

uiteenlopend beoordeeld.  In de volgende paragrafen wordt verder ingegaan op dat aspect.  

 

4.3. Ideale partners  

Eerder is het relatieverleden van deze Marronvrouwen al besproken. Maar in deze paragraaf 

wordt aandacht besteed aan de partnervoorkeuren die deze respondenten hebben, en de 

partners die al dan niet worden overwogen bij interetnische relaties. Tijdens de interviews 

met deze vrouwen zijn er ideale etnische partners naar voren gekomen. Er is een zekere 

rangorde geconstateerd die varieert van meest naar minst ideale etnische partners en deze 

wordt dan ook later in paragraaf besproken. Het is van belang te vermelden dat etnische 

afkomst niet altijd de bepalende factor is bij partnerkeuze, of bepalend in het oordeel over 

een partnercategorie, maar meer een aspect van het partnerideaal dat deze vrouwen 

hebben.  

 

4.3.1. De blanke man als ideaal 

Deze vrouwen hebben oordelen over de uiteenlopende beschikbare partnercategorieën in 

Nederland. En ook hier blijkt er weer een duidelijk verschil tussen de twee generaties. Zo 

oordeelt de 1ste generatie heel positief over autochtone partners in Nederland. De blanke 

Nederlanders zijn voor deze groep Marronvrouwen de meest ideale partners. Het liefst 

hebben zij hem als partner bij relaties, of als schoonzoon. De voorkeur voor autochtone 

Nederlanders houdt verband met het onderliggende ‘opo yu kloru’ syndroom (Menke, 2005) 

waarbij bewust, dan wel onbewust, huidskleur een belangrijke rol speelt. Het garanderen 

van een betere positie voor het nageslacht door relaties aan te gaan met blanke partners is 



  

43 

  

kennelijk nog heel belangrijk voor deze vrouwen. Dit komt echter niet echt tot uitdrukking in 

de interviews, maar er is wel een zekere verband te leggen tussen de voorkeur voor 

autochtone mannen en de dominante positie van de autochtone groep in de Nederlandse 

samenleving. Het aangaan van relaties met mannen uit deze groep wordt gezien als een 

manier om zekerheid en stabiliteit te verwerven. Dit kan worden gezien als een manier van 

omhoog trouwen (de Hart, 2003) oftewel status – caste exchange (Rosenfeld, 2005; Kalmijn 

& Tubergen, 2006) waarbij er een uitwisseling van sociale kenmerken plaatsvindt door het 

aangaan van partnerrelaties. 

Een blanke man moet je hebben want dat zit je goed… zij bieden meer stabiliteit (Linda, 

21:11:46).  

  

Dit ideaal komt vooral in de opvoeding tot uiting, waar met name dochters worden 

gestimuleerd om relaties aan te gaan met de ideale, blanke partner. In de meningen over 

ideale etnische partners wordt met name de nadruk gelegd op het succes en de stabiliteit 

van relatie met betreffende partners.  

Die zijn loyaal, je hebt geen last van 2e en 3e vrouwen en die nemen verantwoordelijkheid 

voor hun kinderen (Jenny, 35:22:12). 

 

Je heb ook een wat rustiger leven. Niet dat je constant denkt wanneer komt iemand hier voor 

de deur staan om hem te op te eisen (Marlene, 20:24:53).  

 

Ze zijn toch anders, ze willen trouwen en samen een toekomt opbouwen (Joany, 29:22:41). 

 

Wat mij opvalt in bovenstaande citaten is dat aan een relatie met een autochtone man niet 

zozeer het omhoog trouwen wordt benadrukt, maar de afwezigheid van ‘ buitenvrouwen’. 

Deze vrouwen zoeken in deze ideale autochtone partners elementen waaraan 

Marronmannen niet voldoen. Als om dit soort redenen wordt afgezien van partners uit de 

eigen etnische Marrongroep, zijn er natuurlijk nog steeds een veelheid aan andere etnische 

partners dan alleen autochtonen in Nederland, te overwegen. Maar de overige etnische 

groepen in Nederland zijn voor de 1ste generatie vrouwen niet de meest ideale partners, 

sommige groepen in meerdere mate dan andere. In de piramide (zie figuur 5) is getracht de 

ideale partners van deze generatie weer te geven. De bovenste laag van de piramide wordt 



  

44 

  

zoals eerder aangegeven ingenomen door de autochtone partners. Met daaronder een vrij 

algemene categorie ‘overige etnische groepen’. In eerste instantie was het de bedoeling om 

de positie van Marrons ook duidelijk hierin te verwerken, maar dit was nogal onduidelijk. De 

meeste respondenten vonden het niet belangrijk om deze etnische partners te specificeren. 

Ondanks de verschillende posities van de respondenten doe ik een poging om de categorie 

verder te preciseren. Bovenaan deze middenlaag van de hiërarchie lijken mijns inzien de 

volgende afro – groepen: Marrons, Antilianen en Kaapverdianen en stadscreolen te staan. 

Deze partners vormen één categorie en zouden volgens deze vrouwen allemaal één pot nat 

zijn. Deze worden gevolgd door de afrikanen en vervolgens wordt deze categorie afgesloten 

met de groep van Hindoestaanse partners, die in de argumenten die deze respondenten 

gaven vrij dichtbij Turken en Marokkanen staan. De minst ideale partners in Nederland zijn 

voor deze vrouwen Turken en Marokkanen, die nemen dan de onderste laag van deze 

piramide in.  

 

Figuur 5. Ideale partners van de 1
ste

 generatie 

 

De hiërarchie welke in deze piramide wordt verbeeld komt redelijk overeen met de 

geconstrueerde etnische hiërarchie van de Nederlandse samenleving (Verkuyten, 1999). Dit 

is een bevestiging van het feit dat de eerste generatie zich sterk aan het aanpassen is aan de 

Nederlandse samenleving, en daarbij dominante idealen en handelingen overneemt. 

Volgens Gowricharn (2005) kunnen migrantengroepen op den duur de normbeelden van de 

dominante groep overnemen omdat zij een ondergeschikte machtpositie hebben. Zo zouden 

Marrons dus de dominante autochtone groep seksueel begerenswaardiger kunnen vinden 

maar ook loyaliteit en zekerheid naar deze blanke groep tonen die zowel in koloniale, dus in 



  

45 

  

Suriname als in westerse samenlevingen, de Nederlandse domineert. Het is ook de vraag of 

deze hiërarchie van ideale etnische partners geen aftreksel is van de sociale hiërarchie van 

de Surinaamse samenleving, met uitzondering van de Turken & Marokkanen, waarin deze 

respondenten zijn opgegroeid. De Surinaamse samenleving heeft een koloniaal verleden 

waarbinnen huidskleur en sociale positie samenvielen; een lichtere huidskleur 

vertegenwoordigde een betere sociaal maatschappelijke positie (Menke 2005, Gowricharn 

2005). Hoewel in de huidige Surinaamse samenleving er ook andere factoren: onderwijs, 

meebepalen bij sociale stratificatie, is het denkbaar dat dit door kleur bepaalde normbeeld 

nog steeds onder Surinamers leeft.  

  

4.3.2. Het ‘bruine’-man ideaal 

De sociale positie die de jongere generatie in de Nederlandse samenleving heeft, maakt dat 

zij weerbaarder zijn dan de eerste generatie. Zij kunnen daardoor makkelijker tegen de 

heersende dominante normen ingaan. Deze positie wordt met name bepaald door de 

elementen die in de eerste paragraaf van dit hoofdstuk naar voren kwamen: het feit dat 

deze jonge vrouwen in Nederland geboren en of opgegroeid zijn en aanvullend daarop vrij 

hoog opgeleid zijn waardoor zij ook betere arbeidsposities en –perspectieven hebben. Ook 

omdat zij in het multicultureel Nederland zijn opgegroeid, hebben zij eerstehandse 

ervaringen met de verschillende etnische groepen. Zij nemen daardoor niet blindelings de 

dominante stereotype meningen over zowel de Marrons als van de dominante autochtone, 

maar hun oordelen over de aanwezige groepen worden vooral bepaald door hun eigen 

ervaringen. Het is daarom dan niet bepaald vreemd dat de meest ideale etnische partners 

van deze vrouwen niet behoren tot de dominante autochtone groep. Idealiter hebben de 

vrouwen uit de 2e generatie een partner uit de eigen etnische groep of iemand die in 

cultureel opzicht niet al teveel van deze verschilt. Zelf typeren zij deze partner als: Afro, 

bruine of zwarte mannen. Tot dit etnische ideaal behoren mannen uit verschillende groepen 

in Nederland, maar bij nader nadere uitdieping blijkt dit ideaal ingewikkelder. De ‘zwarte’ 

huidskleur is niet het enige criterium voor het toebehoren van ‘vreemde’ of ‘niet-Marron’ 

partners tot deze ‘zwarte’ categorie. Zo blijken ‘ Afro – Afrikanen’ d.w.z. zwarte mannen 

afkomstig uit Afrikaanse landen bij nader inzien buiten dit ideaal te vallen. Er zijn 

stereotyperingen en vooroordelen zal in de volgende paragraaf blijken die het wantrouwen 

voeden ten opzichte van deze mannen. De ‘bruine partners’ worden in deze etnische 



  

46 

  

hiërarchie gevolgd door overige etnische groepen dat verder is in te vullen met andere 

allochtone mannen die verder in deze hiërarchie niet expliciet worden genoemd. Hierbij valt 

bijvoorbeeld te denken aan Hindoestaanse Surinamers en Afrikanen. Zeer opvallend is dus 

de lage positie van de autochtone partnercategorie, deze komen nog net boven de Turkse en 

Marokkaanse partnercategorieën uit als één van de minst ideale etnische partners. De 

onderstaande piramide geeft de opeenstapeling van de ideale etnische partners van de 

respondenten van de eerste generatie weer. 

Figuur 6. Ideale partners van de 2
e
 generatie 

 

De sterke identificatie met de eigen groep, welke in het geval van deze 2e generatie 

respondenten verder reikt naar de afro of ‘zwarte’ gemeenschap in Nederland is te verklaren 

vanuit de contacthypothese (Allport 1954). De contact hypothese gaat ervanuit dat etnische 

grenzen vervagen naarmate het contact tussen de leden van verschillende etnische groepen 

intensiever wordt. De respondenten van de 2e generatie zijn opgegroeid in gemengde wijken 

in grote steden: Rotterdam, Den Haag en Amsterdam waar er bepaalde nabijheid is tussen 

afro – allochtone groepen terwijl Hindoestanen Turken en Marokkanen zich toch wat afzijdig 

houden. Door het intensief contact tussen de enkele Marrons, Stadscreolen, Kaapverdianen 

en Antillianen is er een onderlinge affiniteit mede vanwege de gelijkenissen in taal, culturele 

achtergrond en geschiedenis. De opvallende lage positie van autochtone partners binnen 

deze hiërarchie ligt dan ook in het verlengde hiervan. De sociale afstand tussen deze 

respondenten en de autochtone groep is tijdens hun opgroeifase in dergelijke gemengde 

wijken klein. De Marronpartners zijn vanwege hun vermeende polygamische 

eigenaardigheid een nogal dubieuze optie en daarom sluiten sommige van deze 

respondenten hen voorzichtig uit als de meest ideale partners. Het hebben van een partner 

die in vele opzichten overeenkomsten vertoont met de Marroncultuur is wat dat betreft een 



  

47 

  

bijkomstigheid. Het belang van gedeelde culturele kenmerken in een relatie komt in de 

verschillende interviews duidelijk naar voren.  

Een partner met dezelfde achtergrond is belangrijk want maakt de relatie stabieler (Merel, 

12:23:54). 

 

4.3.3. De Ideale Marronpartner: een nogal ingewikkelde voorkeur? 

In de Nederlandse samenleving is het hebben van één partner, en het liefst in het echt 

verbonden, de ideale samenlevingsvorm. Dat het aantal huwelijken afneemt en minder 

belang wordt gehecht aan trouwen, betekent dus niet dat een oud ideaal van een relatie 

verdwijnt (Latten, 2004). Uit het huwelijk vloeien wettelijke verplichtingen en zekerheden 

voort voor de betrokken partners. Door diegenen die langere tijd deel uitmaken van de 

Nederlandse samenleving, uit welke etnische groep dan ook, wordt dit dominante ideaal op 

den duur ook geïnternaliseerd. De respondenten zijn zich wel degelijk bewust van deze 

norm, en zijn het er allemaal over eens dat relaties van monogame aard dienen te zijn. Het 

westerse huwelijk is wat hen betreft optioneel, want dat garandeert niet altijd de stabiliteit 

van de relatie. Daarom worden langdurig concubinaat of geregistreerd partnerschap ook als 

een mogelijke opties gezien, die trouwens ook een wettelijke basis kunnen hebben.  

De Marronman wordt vaak gereduceerd tot een enkele aspect van de Marroncultuur, en dat 

is dat hij polygaam zou zijn. Kennelijk is monogamie volgens deze vrouwen wel een 

belangrijk ingrediënt voor een succesvolle relatie. En gelet op deze belangrijke eis valt de 

Marronpartner al gauw buiten de norm. De vrouwen van de jongere 2e generatie zijn zich 

bewust van de nadelen van het hebben van een Marronpartner. Het liefst willen zij een 

monogame Marronpartner, en dat is volgens hen haast onmogelijk. 

Het is net vragen voor een gezonde taart, die bestaat niet (Gracia, 18:51:09). 

 

De geringere kans op monogamie met een Marronman behoort tot een van de nadelen voor 

het aangaan van relaties met hen. Daarnaast is de veronderstelling dat Marronmannen nog 

steeds tamelijk traditionele sekse specifieke rolverdeling op nahouden, wat volgens deze 

jongere respondenten een minpunt is in het aangaan van relaties. Deze jonge respondenten 

zijn vergeleken met de oudere, 1ste generatie een geëmancipeerde positie.  

Deze vrouwen zitten dus in een soort dubio omdat zij aan de ene kant ook Marronmannen 

hebben opgenomen in hun ideale ‘bruine partners’. Maar daarnaast hangen zij ook het 



  

48 

  

dominante verwachtingspatroon van de samenleving aan, en dus ook die van hun ouders of 

de generatie van hun ouders, die monogame stabiele relaties voorschrijft. Achteraf vragen 

zij zich af of het een reëel ideaal is om een monogame relatie te hebben. Het antwoord op 

die vraag is dan ‘nee’. Zij blijven hoopvol gestemd dat zij de ideale monogame ‘bruine 

partner’ dus ook die van Marronafkomst tegen zullen komen. De vraag die dan rijst is of de 

Marronmannen die in Nederland zijn opgegroeid niet door bepaalde ontwikkelingsfasen zijn 

gegaan waardoor zij een andere kijk hebben op relaties. Want uiteindelijk gaan ook zij 

interetnische relaties aan met ‘vreemde’ vrouwen, met bijvoorbeeld autochtone vrouwen, 

die ook een monogaam ideaal hebben. De respondenten van de 2de generatie beseffen dat 

zij als het ware in het midden staan. Ze hebben wel deze Marronman als ideaal maar aan de 

andere kant zijn ze zodanig geëmancipeerd dat deze vrouwen misschien niet voldoen aan 

het ideaal van een echte Marronman. Want die willen een vrouw die ook het huiselijke 

domein beheert, naast het hebben van een baan. En daartegenover staat de in Nederland 

geboren en getogen Marronman die hun, zoals de respondenten zelf aangeven, vaak niet als 

ideaal hebben. 

Die hebben allemaal een blanke vrouw… ze zijn toch allemaal een beetje Oreo dus zwart van 

buiten, maar wit van binnen (Miraya, 35:24:12). 

 

Er is kennelijk dus ook sprake van een mismatch tussen deze vrouwen en hun ideale 

partners.  

 

Conclusie 

De verschillende ideale partners zijn in deze paragraaf langsgekomen. De 1ste generatie kent 

als meest ideale partner: de autochtoon en als minst ideale: de Turkse en Marokkaanse 

partner. De Marronpartner behoort voor deze generatie in dezelfde categorie als ‘overige’ 

etnische groepen. De 2e generatie heeft een hele andere opbouw wat etnische idealen 

betreft. De zogenoemde ‘bruine partners’ staan aan top van de getekende hiërarchie en 

daar zijn de Marrons ook onderdeel van. Dit is een nogal ingewikkeld ideaal, en maakt 

gemengde gevoelens los bij deze respondenten. Aan de ene kant staan ze achter dit ideaal, 

maar tegelijkertijd zijn ze zich ervan bewust dat het wishful thinking impliceert.  

De bij de 1ste generatie populaire autochtone partners scoren bij deze 2e generatie vrouwen 

bepaald niet goed, ze staan namelijk op de op één na laatste plaats. De jongere vrouwen 



  

49 

  

hebben vergeleken met de oudere generatie betere sociaaleconomische posities en hoeven 

niet per definitie een ‘omhoog’ te trouwen. Het is ook mogelijk dat deze lagere positie van 

autochtonen verband houdt met de toenemende stigmatisering van allochtonen in de 

Nederlandse samenleving. Evenals bij de oudere generatie zijn de Turkse & Marokkaanse 

partners de minst ideale partners. 

 

4.4. Oordelen, Motivaties & legitimaties 

Het oordeel over leden van uiteenlopende etnische groepen als potentiele levenspartners 

heeft vooral te maken met onderliggende vooroordelen. Enkele van deze vooroordelen zijn 

soms uitgesproken en soms impliciet in de voorgaande paragrafen ter sprake gekomen. Zo 

zouden autochtone partners betrouwbaar, stabiel en verantwoordelijk zijn terwijl de 

Marronpartners vooral polygaam zijn. In deze paragraaf wordt aandacht besteed aan de 

vooroordelen over zoveel mogelijk verschillende etnische partners in Nederland. Dus de 

vooroordelen of gegeneraliseerde meningen die er bestaan over partners uit andere 

etnische groepen, en de motivaties die deze vrouwen daarvoor hebben. Sommige van deze 

vooroordelen en denkbeelden kunnen nogal affreus overkomen maar het is geenszins de 

bedoeling van de onderzoekster om leden van etnische groepen te beledigen, of Marrons in 

een kwaad daglicht te stellen.  

 

4.4.1. De pushfactoren bij Marronmannen 

De veronderstelling dat eigen etnische partners veelal positiever dan anderen worden 

aangeprezen, gaat voor deze vrouwen niet op. De zware nadruk op etnische puurheid die 

een reeks van auteurs vinden voor Afro-Amerikanen (Frankenberg,1993; Hernton, 1988; 

Lewandowski & Jackson, 2000) is in dit onderzoek niet echt naar voren gekomen. De 

respondenten in dit onderzoek dragen ook stevige stereotypen aan over de mannen uit de 

Marrongroep. Hoewel deze stereotypen vaak worden voorzien van de kanttekening dat niet 

moet worden overgegeneraliseerd: niet alle Marronmannen gaan vreemd of ze hebben niet 

altijd meerdere vrouwen en soms: niet allemaal verwekken ze kinderen en kijken verder niet 

naar ze om, veroorzaken dat deze vrouwen nogal huiverig zijn om relaties aan te gaan met 

hun ‘eigen’ mannen. De hierna volgende denkbeelden, meningen, stereotypen ten aanzien 

van deze etnische partners kwamen in de interviews voorbij. 

Marronmannen hebben vaak meerdere partners. 



  

50 

  

Daar komen ze volgens de respondenten in sommige gevallen duidelijk voor uit, maar soms 

hebben ze deze andere partners achter de rug van hun vrouw om. Er heerst onder de 

vrouwen de veronderstelling dat het in de aard van ‘zwarte’ mannen zit polygaam te zijn en 

dat zij als ze monogaam zijn tot de  uitzonderingen behoren. 

Marronmannen willen meestal geen stabiele relatie met Marronvrouwen, vooral als ze 

succes hebben. 

Als deze mannen succes hebben willen ze een blanke vrouw en ze gaan vaak meteen 

trouwen, terwijl ze dat niet zouden doen met hun Marronpartner. Uit een onderzoek van 

Kalmijn (1998) blijkt dat ‘zwarte’ mannen veel meer trouwen met ‘witte’ vrouwen dan 

‘zwarte’ vrouwen trouwen met ‘witte’ mannen. De hier geïnterviewde vrouwen noemen de 

welbekende voorbeelden van atleten, voetballers, basketballers, etc. maar ook bij 

hoogopgeleide Marronmannen maken Marronvrouwen volgens de respondenten geen kans. 

Uit eerder kwalitatief onderzoek van Stjeward (2005) blijkt dat Surinaamse mannen niet als 

stabiele partners worden gezien door Surinaamse vrouwen. Dat kan in dit geval ook 

doorgetrokken worden naar deze Marronvrouwen.  

Marronmannen hebben niet doorgeleerd. 

Deze bewering van deze respondenten strookt met de statistieken volgens welke allochtone 

vrouwen meer dan allochtone mannen doorleren (CBS). De kans is groot dat als je als 

hoogopgeleide Marronvrouw een relatie aangaat met een Marronman, deze een 

laagopgeleide man is, die dus maatschappelijk minder succesvol is dan jij als vrouw, terwijl 

het hebben van een succesvolle partner ook een belangrijke factor is in het aangaan van een 

relatie. 

Bovengenoemde heersende denkbeelden over Marronmannen zoals die naar voren komen 

uit de interviews maken onder andere dat Marronmannen minder aantrekkelijk zijn voor de 

1ste en 2de generatie. Hiermee stoten zij de volgens Lewandowski & Jackson (2001) 

‘natuurlijke etnische partners’ af. Vervolgens is het dus de taak aan deze vrouwen om 

alternatieve partners te beoordelen en uiteindelijk relaties met hen te overwegen. Het 

resultaat van deze vooroordelen en de idealen die daaraan ten grondslag liggen hebben we 

in de vorige paragrafen al behandeld. Hieronder wordt wat dieper ingegaan op de oordelen 

van de respondenten per etnische groep. 

 



  

51 

  

4.4.2. Heersende (voor)oordelen en stereotypen over ‘vreemde’ partners 

Hier worden de verschillende (voor)oordelen over de verschillende etnische partners die 

gedurende de interviews naar voren zijn gekomen weergegeven. Per slot van rekening, is het 

denkbaar dat positieve beeldvorming leidt tot positief oordeel. En dat is bij de volgende 

partners ook wel duidelijk. We spreken, zoals eerder gesteld van een vooroordeel als er 

onder andere sprake is van overgeneralisatie van een kenmerk van een bepaalde groep. Een 

oordeel is een nogal neutraal en kan zowel een negatieve als positieve lading hebben, terwijl 

vooroordelen en stereotypen alleen op het negatieve aspect zijn gericht. In deze paragraaf 

worden de oordelen behandeld, dus zowel positieve oordelen als (negatieve) stereotypen en 

vooroordelen. De respondenten geven in de interviews verschillende vooroordelen, 

stereotypen en meningen die niet altijd aansluiten bij de voorkeuren die zij hebben en 

manier waarop zij tegen deze ‘vreemde’ partners aankijken. Het betreft in eerste instantie 

dus opsommingen van alle stereotypen en (voor)oordelen, maar het interessante hierbij is 

de manier waarop zij deze al dan niet met motivaties eigen maakten.  

  

 Autochtone partners 

Ten eerste wordt de door de 1ste generatie Marronvrouwen zeer positief beoordeelde 

autochtone groep behandeld. Deze etnische partners staan aan top in de getekende 

hiërarchie van deze generatie. 

Blanke partners hebben doorgeleerd 

Ze hebben daardoor veel meer succes dan andere etnische partners in Nederland. En zoals al 

eerder bij de Marronpartners aangegeven is dit toch een belangrijke factor in relaties 

Blanke mannen zijn stabiele partners 

Dit heeft met name te maken met de veronderstelling dat blanke partners monogaam zijn. 

Ze hebben veelal een partner en kiezen vaker voor huwelijk. Daarnaast hebben ze niet het 

imago van het verwekken van kinderen met verschillende partners.  

Blanke mannen zijn te kritisch, veeleisend en denken dat zij aan top van de beschaving staan. 

Dit komt met name vanuit het kamp van de jongere generatie die de autochtone als minder 

ideale etnische partners hebben. Volgens hen worden zij keer op keer geconfronteerd met 

de kritisch houding van autochtone mannen. Die zeggen een soort sollicitatiegesprek – 

gevoel te hebben als ze met deze mannen praten, en als je één vraag verkeerd beantwoord 

is het voorbij… ze stellen hele hoge eisen aan vrouwen, terwijl ze zelf niet zoveel te bieden 



  

52 

  

hebben (Miraya, 42:27:15). Voor de 1ste generatie Marronvrouwen zijn de blanke partners 

het ideaal. Opvallend is dat zij slechts positieve vooroordelen en meningen over deze groep 

aandragen. Ook proberen ze een positieve draai te geven aan alles wat over deze mannen 

wordt gezegd. Volgens Allport (1954) is het nogal logisch dat nieuwe migranten hun uiterste 

best doen om deel te zijn van de samenleving en daarbij nemen zij onder andere de taal 

over, laten hun kinderen dezelfde ‘goede’ scholen bezoeken, of door middel van 

interetnische relaties deel uit te maken van the common melting pot. En uiteindelijk kunnen 

relaties met autochtone partners statusverhogend werken voor deze groep vrouwen.  

De jongere generatie respondenten moet weinig van deze etnische partners hebben, ook al 

valt het hen wel op dat toch veel vrouwen, met name 1ste generatie vrouwen uit de 

Marrongroep heel lovend zijn over deze etnische partners. De jongere vrouwen zijn samen 

met de autochtonen opgegroeid en zijn volgens hen erachter gekomen dat zij, evenals alle 

andere etnische partners, ook hun minder leuke kanten hebben. Samen opgroeien leidt hier 

tot een reëler en diverser beeld bij de 2de generatie van autochtone mannen. Daardoor zijn 

de autochtone partners niet perse uitgesloten als potentiele partners, maar de 

respondenten van de 2de generatie hebben hen ook niet op een voetstuk staan zoals dat wel 

degelijk het geval is bij hun ouders.  

 

Surinaamse etnische groepen 

Onder deze categorie vallen de verschillende Surinaamse etnische groepen die in Nederland 

beschikbaar zijn. Het grootste heikele punt bij het overwegen van ‘andere’ Surinaamse 

partners is het feit dat deze een bepaalde benaming hebben voor Marrons. Het zeer negatief 

beladen woord ‘dyuka’ wat zoveel betekent als ‘poep van de joden’ is daarbij een issue.  

Stadscreolen kijken neer op Marrons en vroeg of laat zullen ze ons voor ‘dyuka’ uitmaken.  

Stadscreolen zouden een meerwaardigheidsgevoel hebben ten aanzien van de Marrongroep. 

Dit terwijl de stadscreolen volgens oudere respondenten niet dapper genoeg waren om te 

vluchten en de slavernij op de plantage ondergingen. Deze mening komt in een ander 

onderzoek ook al naar voren. Zo zouden Marrons nog steeds een zekere minachting hebben 

voor Creolen die zijn ‘laf en te koop’, nooit zijn weggevlucht en zelfs de wapens tegen hen 

hebben opgepakt (Van Galen 2001: 60).  



  

53 

  

Zoals eerder aangegeven behoren de stadscreolen desalniettemin tot de ideale ‘bruine 

partners’ van de 2e generatie. Ze zijn van Afro – Surinaamse afkomst; staan dus dichterbij de 

eigen etnische Marron-groep dan welke andere ook.  

Hindoestanen trouwen niet met ‘vreemde’ vrouwen.  

De Hindoestaanse mannen willen volgens deze respondenten uiteindelijk toch met een 

vrouw uit hun eigen etnische groep trouwen. Vanuit eigen culturele overwegingen zou hij 

niet zo makkelijk geneigd zijn interetnische relaties aan te gaan.  

Hij laat toch liever een meisje uit de polders van Nickerie6 halen en trouwt met haar (Vera, 

47:22:56). 

 

Daarnaast vinden ze Hindoestanen ook zuinig, gierig, carrièregericht en vooruitstrevend; ze 

zijn wat dat betreft net als de Hollanders. Met deze oordelen rijst de vraag of Hindoestanen 

in de etnische hiërarchieën niet met de categorie van autochtone Nederlanders 

samengevoegd kunnen worden, want de oordelen over deze etnische partners lijken in vele 

opzichten op elkaar. Dat zou voor de eerste generatie betekenen dat deze etnische partners, 

samen de bovenste laag zouden innemen. Wat natuurlijk niet het geval is, want 

Hindoestanen zijn niet de meest ideale partners van deze generatie. Een invoeging tussen 

‘overige etnische partners’ en de categorie van Turken en Marokkanen lijkt dan een meer 

gangbare. Uiteindelijk wordt de ideale etnische hiërarchie niet alleen bepaald door de 

oordelen die deze vrouwen hebben over de verschillende etnische partners.  

Hiermee is het oordeel vermeld over twee van de drie grootste Surinaams etnische groepen 

in Nederland. De derde groep: Javanen is niet voorbij gekomen in de interviews. 

 

Antilianen 

Ze zijn gewelddadig en zijn drugsdealers. 

Antilianen worden verder niet gedifferentieerd naar het eiland van afkomst. Zij behoren ook 

tot de categorie van ideale ‘bruine partners’ van de jongere generaties. Maar het 

gewelddadige imago wordt telkens in de interviews benadrukt, dit kregen de respondenten 

mee tijdens de opvoeding en geven ze daarnaast ook aan dat de rol van de media ook enige 

invloed heeft op de manier waarop zij over andere etnische groepen in de Nederlandse 

                                                      
6
 Dit is een district in het westen van Suriname, waar een grote concentratie Hindoestanen woont. 



  

54 

  

samenleving oordelen. In de media Antillianen worden keer op keer verband gebracht met 

drugs en criminaliteit. Voor de oudere generatie is het met name dit imago waarom zij 

tijdens de opvoeding deze etnische partners afraden, en hen verder ook niet overweegt als 

potentiele partners. 

 

Afrikanen 

Afrikanen zijn niet eerlijk. 

Ze hebben meestal een of meerdere vrouwen in hun thuisland in Afrika.  

Ze zijn polygaam 

Het idee bestaat dat Afrikaanse partners zich anders voordoen dan ze in werkelijkheid zijn. 

En als ze eenmaal het sterk gewilde Nederlands paspoort of de verblijfsvergunning hebben 

bemachtigd kunnen zij als de bladeren der bomen veranderen (Linda, 23:15:58). Dit 

stereotype gaat ervan uit dat alle Afrikaanse mannen illegaal in Nederland zijn, of tenminste 

geen geldig verblijfsvergunning hebben. Het idee bestaat dat Afrikaanse mannen relaties 

aangaan met vrouwen in Nederland en als ze eenmaal wat meer vastigheid hebben in 

Nederland verbreken ze de relaties om vervolgens hun gezinnen in Afrika over te laten 

komen. Deze etnische partners gaan volgens de respondenten dus alleen interetnische 

relaties aan om er voordeel uit de halen. 

 

Moslim gelovigen (Turken &Marokkanen) 

Deze twee etnische groepen worden meestal op een hoop gegooid, omdat zij eerder als 

religieuze groep worden gezien. Er is een zekere angst voor het onbekende moslimgeloof. 

Het feit dat deze religie een nogal negatief imago heeft in Nederland en de rest van de 

wereld draagt niet bij aan positieve beeldvorming. Al tijdens de opvoeding worden deze 

partners als zeer ongewenst aangemerkt.  

…want hebben ouders het gevoel dat ze hun dochters verliezen aan een ‘extreem’ 

geloof. (Gracia, 19:59:00)  

 

De respondenten hebben over Moslimgelovigen ook reserves als relatiepartners. De 

verschillen op religieus vlak zouden te groot zijn wat de nodige spanningen tot gevolg zou 

hebben.  

 



  

55 

  

Ze kijken neer op vrouwen  

Ze willen ooit terug naar Marokko en gaan je daar nog slechter behandelen. 

Volgens de respondenten zouden Moslimmannen wel losse relaties van korte duur met niet–

Turkse of Marokkaanse vrouwen willen maar uiteindelijk trouwen zij een het liefst een 

vrouw uit hun eigen etnische groep, die het liefst nog maagd is. Uit eerder kwalitatief 

onderzoek van Chhum (2008) blijkt dat Cambodjaanse mannen wel degelijk losse relaties 

hebben met ‘vreemde’ partners, maar uiteindelijk vaste relaties aangaan met vrouwen uit 

hun eigen etnische groep. Mogelijk vertonen deze moslimmannen vergelijkend gedrag. 

Turken zijn gewelddadig.  

Ze zijn drugdealers. 

Ze hebben losse handjes 

Een van de oudere respondenten verwijst zelfs naar een Surinaamse uitdrukking: je gaat 

tekeer als een Turk, die het gewelddadig karakter van Turken zou aantonen. Dit zijn de 

etnische partners waarover de meeste oordelen en stereotypen naar voren kwamen tijdens 

dit onderzoek. En deze hebben allemaal een negatieve lading, het is daarom niet vreemd dat 

ze als minst ideale partners worden beoordeeld.  

 

Conclusie  

Op een of andere manier klinken de meeste van de hierboven genoemde oordelen ons niet 

vreemd in de oren. We horen ze in de wandelgangen, op feestjes of binnen het gezin. We 

hebben ze in het uiterste geval zelf eens gebruikt, dat geeft aan dat het leven van alledag 

doordrongen is met vooroordelen en stereotypen. Het is interessant om te zien welke 

denkbeelden ten grondslag liggen aan de partnerkeuze van deze vrouwen. Dat bijvoorbeeld 

1ste generatie Marronvrouwen Nederland binnenkomen en naast hun eigen etnische 

Marronpartners plotseling zeer positief zijn over autochtonen, heeft met het dominante 

ideaal te maken. Het dominante ideaal in Nederland wordt positief gevoed door positieve 

meningen, stereotypen en vooroordelen die op de samenleving worden losgelaten door de 

dominante autochtone groep. Vervolgens zijn deze oordelen op hun beurt bepalend voor de 

keuzes en meningen van de etnische groepen in Nederland. Er is dus een wisselwerking 

tussen aan de ene kant idealen, zij het dominante of etnische specifieke, en aan de andere 

kant stereotyperingen en vooroordelen. Binnen deze wisselwerking is er ruimte voor 

rebellie, persoonlijke invulling en relativisme; dat blijkt bij de jongere generatie die niet 



  

56 

  

blindelings een negatieve houding ontleent aan de negatieve stereotyperingen over 

bijvoorbeeld ‘criminele’ Antillianen. Maar hen desondanks ook als ideale partners 

overweegt. Ook de sociale context is van belang bij de verschillende meningen die de 

respondenten hebben. Interessant is dat een andere context, hier gaat het om de 

verschuiving van de Surinaamse naar de Nederlandse, leidt tot verschuivingen in 

stereotypen en vooroordelen. In de Surinaamse context wordt de basis wordt gelegd voor 

de meningen van de 1ste generatie, waarna deze in de Nederlandse samenleving worden 

aangepast. Het betreft hier twee verschillende typen samenlevingen betreft waarbij de 

Nederlandse samenleving wat de sociale context van de 2e generatie Maronvrouwen is, een 

enorme voorsprong heeft in het moderniseringsproces. Individualistische uitingen van de 

jongere generatie, die durven in te gaan tegen dominante normen van zowel binnen de 

Marrongroep als die van de Nederlandse samenleving, houden mogelijk daarmee verband.  

 



  

57 

  

5. Tot besluit 

5.1. Antwoord op de probleemstelling 

Er zijn binnen de Marrongroep in Nederland verschillende oordelen over mogelijke 

‘vreemde’ partners. En in deze scriptie zijn de oordelen van Marronvrouwen in Nederland 

over interetnische partnerrelaties bekeken. Deze vrouwen zijn in het algemeen nogal 

positief over relaties met partners uit andere etnische groepen. En bij de beoordeling van 

intieme partners springen er belangrijke aspecten in het oog. Ten eerste is geconstateerd 

dat er duidelijke menings- en oordeelsverschillen zijn tussen de 1ste en 2e generatie 

Marronvrouwen in Nederland. Dit houdt verband de vraag die als rode draad loopt door dit 

onderzoek, namelijk:  

Welke verschillen zijn er tussen een oudere generatie en jongere generatie Marronvrouwen 

opgegroeid in respectievelijk Suriname en Nederland inzake een etnische hiërarchie van 

mogelijke interetnische partners en inzake de legitimaties voor die hiërarchie? 

 

De verschillen tussen de jongere, 2e generatie en oudere, 1ste generatie Marronvrouwen ligt 

op het vlak van de ideale partners. Jongere respondenten hebben met name de voorkeur 

voor een partner binnen of dichtbij de eigen etnische Marrongroep. Oudere vrouwen 

verkeren in een (on)bewuste aanpassingsproces waarbij ze conformeren aan de eisen van 

Nederlandse samenleving. Daarbij hangen zij de dominante idealen van de Nederlandse 

samenleving aan, wat trouwens in het verlengde van het oud koloniaal ideaal van de 

Surinaamse samenleving past. Er kunnen voor zowel de 1ste als voor de 2e generatie etnische 

hiërarchieën getekend worden aan de hand van de ideale partners die zij hebben. De top 

van de deze twee hiërarchieën die onttrokken zijn aan de ideale partners van deze twee 

groepen vrouwen, lopen daardoor sterk uiteen maar de onderste lagen komen overeen 

waarmee een sterke afwijzing voor partners die het Moslimgeloof aanhangen wordt 

bevestigd. In de eerste deelvraag van dit onderzoek is de rol etnische hiërarchie aan de kaak 

gesteld. Ondanks de gemeenschappelijke delers: etnische achtergrond en geslacht, staan de 

vrouwen van de 1ste en 2de generatie ver van elkaar. De beïnvloedende factoren bij de 

uiteenlopende idealen zijn met name opleiding, geboorteplaats en de eerstehands ervaring 

met de aanwezige etnische groepen in Nederland. Maar ook de invloed van de media in 

Nederland die bijdraagt aan de stigmatisering van bepaalde autochtone groepen. Het feit 



  

58 

  

dat de Marrons nog maar een jonge migrantengroep zijn en ook nog vrij klein in omvang 

makt de leden van deze etnische groep makkelijker ’oplosbaar’ in de Nederlandse 

samenleving. Daarnaast is hun aanpassingsdrang aan de Nederlandse samenleving hoog 

gebleken, wat zich met name bij de 1ste generatie uit, om het succes diverse gebieden te 

verhogen.  

Het meest interessante deel van het onderzoek betrof mijns inziens het onderdeel waarbij 

onderliggende vooroordelen, meningen en stereotypen over de verschillende etnische 

partners in Nederland werden besproken. Sommigen werden scherper gesteld dan andere, 

en de bias van respondenten ten opzichte van hun ideaal komt dan hier sterk naar voren. 

Over de ideale partners werden veelal positieve vooroordelen en stereotypen genoemd of 

een positieve draai gegeven aan de negatieve. De motivaties voor het al dan niet 

goedkeuren van verschillende etnische partners, lijkt in eerste instantie een sterk 

persoonlijke kwestie. Maar bij nader inzien is de invloed van met name de Nederlandse 

samenleving duidelijk merkbaar. De oudere generatie laat zich met name leiden door 

idealen die weliswaar mede door de Nederlandse koloniale invloeden van ‘opo yu kloru’ 

worden beïnvloedt. In Nederland wordt het ideaal bepaald door de sterke sociaal 

economische status van autochtone partners. De jonge Marronvrouwen hebben allochtone 

partners als ideaal die zij in multicultureel Nederland nader leerden kennen. De 

onderliggende vooroordelen van deze Marronvrouwen over ‘vreemde’ partners is veelal 

hetzelfde, alleen hebben vrouwen uit de 2e generatie een groter relativeringsvermogen, 

vanwege de ervaring met andere minderheden. De laatstgenoemde categorie vrouwen heeft 

in de Nederlandse samenleving in brede zin en meer concreet sociaal-ruimtelijk met andere 

minderheden omdat ze in grote steden: Rotterdam, Amsterdam en Den Haag zijn opgeroeid. 

Een voordeel dus op de 1ste generatie die op oudere leeftijd Nederland binnenkwamen. 

 

5.2. Theoretische terugkoppeling 

De interetnische partners worden in dit onderzoek verschillend door de twee generaties 

Marronvrouwen beoordeeld. Daarbij onderscheiden de generaties zich van elkaar niet in 

termen van de Nederlandse samenleving waarin ze momenteel leven, maar vanwege de 

respectievelijk Surinaamse of Nederlandse samenleving waarin ze zijn opgegroeid. De 1ste 

generatie is geboren en opgegroeid in de Surinaamse samenleving en ontleent aan die 

samenleving mede haar beeld omtrent de interetnische sociale afstanden, terwijl de tweede 



  

59 

  

generatie Marron-vrouwen merendeels is geboren en opgegroeid in de Nederlandse 

samenleving, met name in wijken binnen de grote steden die veelal multicultureel van aard 

zijn en daarbinnen hun beeld omtrent de interetnische sociale afstanden hebben 

ontwikkeld. In dit onderzoek er zijn drie interessante uitkomsten die in deze paragraaf nader 

worden toegelicht, tegen de achtergrond van eerdere onderzoeken en theorieën die al in 

het begin van deze scriptie aan de orde kwamen. 

Ten eerste de contrasterende voorkeuren van de beide generaties vrouwen ten aanzien van 

de Nederlandse autochtone mannen. Opvallend is de zeer positieve attitude van de 1ste 

generatie naar de autochtone blanke partners. Dit kan zoals eerder aangegeven enerzijds 

verklaard worden vanuit het fenomeen van ‘omhoog’ trouwen, waarbij de status van de 

vrouw wordt bepaald door dat van haar man (B. de Hart 2003; Kalmijn & Tubergen, 2006). 

Het betreft hier laagopgeleide vrouwen die middels het aangaan van een relatie met een 

partner uit de dominante groep, mogelijk sociale status en erkenning vergaren. Daarnaast is 

de keus voor de autochtone partners historisch te verklaren. Er heerst toch nog altijd het 

ideaal normbeeld van ‘hoe lichter hoe beter’ bij Surinamers, en kennelijk dus ook bij deze 

Marronvrouwen. De culturele afstand tussen Afro – Surinamers en autochtonen is kleiner 

omdat er kennelijk toch overlappende cultural resources: de taal en religie zijn, in 

vergelijking met andere etnische partners in Nederland (Kalmijn1998), waardoor blanke 

partners in hun beleving de interetnische partners bij uitstek zijn. In dit onderzoek zijn het 

vooral de ervaringen met de autochtone groep als huwelijks – en relatiepartner welke nog 

altijd zeer positief zijn, die het verschil maken voor de 1ste generatievrouwen. De ervaring, zij 

het persoonlijk of in de directe omgeving, met andere etnische partners in Nederland zijn 

vrijwel steeds negatief waardoor leden uit deze andere etnische groepen niet als een 

succesvolle relatiemogelijkheden worden ingeschat. Per slot van rekening is de succesfactor 

van een relatie een belangrijk aspect bij het beoordelen van andere etnische partners. 

Opvallend aan dit onderzoek is de nogal sterke tegenstelling tussen de jongere en de oudere 

generatie. De verwachting dat waarden en normen die tijdens de opvoeding worden 

overgedragen en van invloed zijn op de manier waarop kinderen hun mening en oordelen 

vormen gaat in deze niet volledig op. Met andere woorden niet alleen de opvoeding in het 

gezin is van invloed op normen en waarden, maar zeker ook de sociale omgeving die 

kennelijk voor de Marrons in Nederland veel meer interetnisch is, dan voor de Marrons in 

Suriname. Er zijn meerdere factoren: in dit geval het duidelijke verschil in opleiding, de 



  

60 

  

identificatie met de etnische groep, de sociale interetnische contacten en de sociale context 

waarin de opvoeding plaatsvond, die meebepalend zijn. Deze blijken alle belangrijke 

factoren die het verschil in perceptie van de etnische hiërarchie tussen deze twee generaties 

vrouwen verklaren; al deze factoren bij elkaar zijn van invloed op de meningen en oordelen. 

Zo heeft de jongere generatie gemiddeld een HBO opleiding en daarmee betere 

arbeidspositie, wat hen dan ook betere sociale posities biedt in tegenstelling tot de 1ste 

generatie die maximaal een MBO opleiding.  

Bij eerder onderzoek waarbij ook interetnische relaties werden bekeken, blijken 

Hindoestaanse vrouwen gedurende zes generaties in Nederland nog steevast intra- etnisch 

georiënteerd voor wat betreft intieme partnerrelaties en huwelijken (Lalmohammed, 1992). 

Dit wordt vooral gerelateerd aan de gesloten houding van deze etnische groep. In een wat 

later onderzoek van Kalmijn & Tubergen in 2006 wordt deze trend opnieuw bevestigd met 

de constatering dat het aandeel gemengde huwelijken binnen de Hindoestaanse groep veel 

lager is, dan bij andere Surinaamse etnische groepen: slechts 10% van alle huwelijken binnen 

de Hindoestaanse groep is interetnisch. Dit verschilt nogal sterk met de Marronvrouwen 

binnen dit onderzoek die binnen één generatie helemaal contra de standpunten van de 

voorgaande generatie zijn en nogal wisselende etnische voorkeuren vertonen. Om deze 

verschuiving beter te begrijpen lijkt het mij goed om de relatiepatroon van Afro - Surinamers 

in Nederland te bekijken. Ook hierover is onderzoek gedaan en dan blijkt de openheid naar 

andere etnische partners, met name naar autochtonen, heel groot (Kalmijn, 1998). Volgens 

Kalmijn en Tubergen bedroeg het aantal gemengde huwelijken in Nederland tussen afro – 

Surinaamse vrouwen en autochtonen rond 26% in 2006. De exogame houding van de 1ste 

generatie Marronvrouwen ten aanzien van autochtone partners houdt mogelijk hiermee 

verband. De verschuiving van de voorkeur van de jongere generatie naar meer exogame 

partners kan vanuit de natuurlijke drang om binnen de etnische groep te huwen en intieme 

relaties aan te gaan (Lewandowski & Jackson 2001) worden verklaard. Opvallend hierbij is 

dat onder deze jongere generatie er een overloop is van de voorkeur voor intra – etnische 

Marronpartners naar wat meer exogame ‘bruine’ partners. In het onderzoek van Kalmijn en 

Tubergen (2006) is trouwens ook naar voren gekomen dat Afro – Caraibische groepen in 

Nederland: Afro Surinamers en Antilianen, naast interetnische relaties met autochtonen ook 

huwelijken met andere ‘bruine’ allochtone partners aangaan. Een logische gevolg van deze 

onderlinge openheid van de Afro – groepen ten opzichte van elkaar is dat zij elkaar dan ook 



  

61 

  

als potentiele partners overwegen bij interetnische partnerrelaties. Want andere 

minderheidsgroepen die toch een interetnische relatie overwegen, hebben een voorkeur 

voor autochtone partners. De vooroordelen dat deze Marronvrouwen kennelijk niet als 

‘potentiele’ huwelijkspartners worden gezien door de Hindoestaanse, Marokkaanse en 

Turkse mannen houdt weliswaar daarmee verband. Het feit dat deze jongere generatie in 

Nederland is opgegroeid en daarbij ervaringen met de aanwezige etnische groepen heeft 

meegekregen speelt hierin waarschijnlijk een rol.  

Ten tweede de verschuiving van de etnische identificatie van de 2e generatie vrouwen 

met de Marrongroep naar de wat ruimere afro- of ‘bruine’ groep in Nederland. Onder 

invloed van de Nederlandse context zijn deze jongere Marronvrouwen er toe over gegaan 

om kennelijk de ‘eigen etnische groep’ te herdefiniëren. Deze verschuiving kan worden 

verklaard vanuit de contacthypothese (Allport 1954) waarbij intensief contact met leden uit 

de ‘bruine’ groep tot etnische grensvervaging leidt. Niet alleen trokken ze op met deze 

groepen, maar op den duur achten zij het kennen nodig om zichzelf anders te identificeren, 

en werden ook op die manier gecategoriseerd. In de wijken waarin deze respondenten 

opgroeiden was er een verminderde kans is om Marrons te treffen. Het kleine aanbod van 

deze etnische homogame partners is natuurlijk ook van invloed op de nieuwe ontwikkelde 

etnische voorkeuren van deze 2e generatievrouwen. Het is vooral opvallend dat de afro – 

Afrikanen niet tot de zogenoemde ‘bruine’ groep worden gerekend, wat dus impliceert dat 

dat bij deze herdefiniëring niet zozeer de Afrikaanse wortels worden benadrukt.  

Ten derde, het feit dat de Marronmannen, maar ook andere afro – mannen, vanwege 

hun vermeende polygamische neigingen bij deze vrouwen een zekere mate van wantrouwen 

losmaakt. Het gevolg hiervan is dat deze partners ten eerste over een hoop worden gegooid 

en door met name de 1ste, oudere generatie heeft, niet langer als de meest ideale partners 

worden gezien. Voorheen legden ‘zwarte vrouwen’ zich neer bij het lot van de culturele 

traditie van het matrifocale gezin waarbij de rol en betrokkenheid van mannen bij het 

kerngezin minimaal was. Maar onder invloed van het in Nederland dominante ideaal van het 

kerngezin wordt dit minder aanvaardbaard. De jongere generatie heeft vanwege de eerde 

benoemde nabijheid met deze ‘bruine’, met uitzondering van de Marrons, toch een 

positievere kijk op deze partners en heeft hen nog altijd als ideale partners, natuurlijk met 

de nodige kanttekeningen. Het lijkt erop dat deze vrouwen zich in Nederland in een andere 

levensstijl aanmeten, wat kennelijk het gevolg is van verbeterde sociale positie. En dat leidt 



  

62 

  

er toe dat deze vrouwen in staat zijn om ‘vastere’ relaties op te eisen, ook van deze 

geprefereerde ‘bruine’ partners.  

Tot slot van deze paragraaf nadere toelichting tussen het onderscheid tussen enerzijds 

een etnische hiërarchie (Verkuyten, 1999; Elhadioui, 2006): een sociale stratificatie van een 

samenleving waarbinnen etnische groepen afhankelijk van hun maatschappelijke status in 

de dominante samenleving kunnen worden gerangschikt en anderzijds een hiërarchie van 

ideale partners zoals in §4.3. aangeven. Etnische groepen hebben een natuurlijke neiging om 

aan partners uit de eigen etnische groep de voorkeur te geven (Lewandowski & Jackson 

2001). Mensen hebben in contacten en bij partnerrelaties een voorkeur hebben voor leden 

van de eigen etnische groep omdat de culturele overeenkomsten contacten en relaties 

vergemakkelijkt. Homogamie en intra-etnische contacten hebben dus de voorkeur boven 

exogamie en interetnische contacten. Het is dan ook goed te begrijpen dat in een hiërarchie 

van ideale relatiepartners mannen van de eigen groep de hoogste voorkeur hebben. 

Marronvrouwen lijken echter door hun opleiding, de context van de Nederlandse 

samenleving en de persoonlijke ervaringen negatiever te zijn geworden over het nadeel van 

‘zwarte mannen’ namelijk dat die in beperktere mate hun verantwoordelijkheid als partner 

en vader op zich nemen.  

 

5.3. Aanbeveling 

Interetnische partnerrelaties zijn een veelomvattend onderwerp en daar kun je als 

onderzoeker vele kanten mee op. Het ging in deze scriptie om slechts enkele aspecten, 

namelijk de perceptie over dit relatietype en de verschillende oordelen over de verschillende 

partners die hierbij betrokken zijn. Focus lag op de Marronvrouwen vanuit zowel de 1ste als 

2e generatie, wat tot interessante inzichten leidde. De gekozen groepen nogal scherp 

tegenover elkaar liggende meningen hadden. Dat is mijns inziens de sterkte van dit 

onderzoek omdat daardoor zicht is verkregen op de invloed van verschillende 

opvoedingscontexten, Suriname versus Nederland, op de ontwikkeling van (voor)oordelen.  

Het feit dat er bij dit onderzoek bewust is gekozen voor vrouwelijk respondenten omdat 

Marronvrouwen meer te winnen hebben bij een moderne context dan Marron-mannen. 

Aanvullend onderzoek naar een mannelijke standpunt met name hun meningen en oordelen 

ten aanzien van etnisch ideale partners wordt dus sterk aanbevolen.  



  

63 

  

Dit zijn allemaal aspecten die voor nader onderzoek als interessante toevoeging kunnen op 

deze onderzoeksresultaten. Daarnaast nog het feit dat er haast geen onderzoek is gedaan 

over deze etnische groep in Nederland, en al helemaal niet op het gebied van interetnische 

partnerrelaties. Dus onderzoek betreffende dit onderwerp beveel ik sterk aan, teneinde een 

beter beeld te hebben van sociale ontwikkeling van Marrons in Nederland. Marrons in 

Suriname hebben lange tijd een lage status gehad waartegenover zij altijd een 

counternarrative hebben geplaatst waarbij de nadruk ligt op het feit dat zij anders dan de 

Stadscreolen met trots zich verzetten tegen de slavernij. Marrons worden in de Nederlandse 

samenleving door de meeste groepen niet onderscheiden van de Stadscreolen. Met 

dergelijke onderzoeken worden Marrons zichtbaarder in de Nederlandse samenleving, en 

niet enkel als toevoeging bij de totale Surinaamse gemeenschap. 

Met dit onderzoek is dus niet alleen een goede basis gelegd voor verder onderzoek, maar 

belangrijker nog is het feit dat er onderliggende gevoeligheden van de multiculturele 

Nederlandse samenleving zijn blootgelegd. 

 



  

64 

  

6. Literatuur 

- Adekoya – van Geelen S. (2007) Marroncultuur in een modern jasje. Een studie naar 

Surinaamse Marronjongeren in Nederland en hun verbintenis met Surinaamse 

Marronmuziek en – cultuur. Radboud Universiteit Nijmegen. 

- Allport, G. (1954) The nature of prejudice, Reading, MA: Addison-Wesley 

- Andriessen, I & J. Dagevos (2008) The pecking order in the Dutch labour market: Ethnic 

discrimination and the ethnic hierarchy, Dag van de Sociologie, Katholieke Universiteit 

Leuven. 

- Arends – Tóth, J.V., & Vijver, F.J.R. van de (2001) Het belang van acculturatie voor 

organisaties. Gedrag en Organisatie 14(2), 55-65. 

- Brayboy, T. (1966) Interracial sexuality as an expression of neurotic conflict, Journal of 

Sex Research 2, 179-185. 

- Chhum, V. (2008) Interracial relationships from the perspectives of Cambodians in 

Western Massachusetts, Smith College School for Social work, Massachusetts. 

- Choennie, Ch. & C. Harmsen (2007) Geboorteplaats en etnische samenstelling van 

Surinamers in Nederland, Centraal Bureau voor de Statistiek.  

- De Hart, B. & de Hart, B. (2003). Onbezonnen vrouwen: gemengde relaties in het 

nationaliteitsrecht en het vreemdelingenrecht. 

- Elhadioui, I. (2006) Hoe 'buitenstaanders' 'gevestigden' werden. Een kwalitatief 

onderzoek naar interculturele verhoudingen in de Burgemeesterwijk en de 

Steendijkpolder. Erasmus Universiteit Rotterdam. 

- Foeman K. A. & T. Nance (1999) From Miscegenation to multiculturalism; Perceptions 

and stages of interracial Relationships and Development, in Journal of Black Studies 29, 

540 – 557. 

- Gijsberts, M. & J. Dagevos (2004) Concentratie en wederzijdse beeldvorming tussen 

autochtonen en allochtonen. Migrantenstudies 3, 145-168. 

- Gijsberts, M. & J. Dagevos (2005) De invloed van etnische concentratie, Uit elkaars buurt: 

de invloed van etnische concentratie op integratie en beeldvorming, 9-18 SCP, Den Haag. 

- Gilbert, G. M. (1951) Stereotype persistence and change among college student. Journal 

of abnormal and social Psychology 44, 245 – 254.  

- Gowricharn, R. (2005) Normbeelden als structuurprincipe, in Oso: Tijdschrift voor 

Surinamistiek 1, 66 - 81 



  

65 

  

- Hoffmann, E. (2009) Interculturele gesprekvoering: theorie en praktijk van het Topoi-

model, van Loghum Houten. 

- Jager de, H. & A. Mok (1974) Grondbeginselen der Sociologie; Gezichtspunten en 

begrippen, Leiden. 

- Kalmijn, M. (1998) Intermarriage and homogamy: Causes, patterns, trends, in Annual 

Review of Sociology 24, 395–421. 

- Kalmijn, M. & F. van Tubergen (2006) Ethnic Intermarriage in the Netherlands: 

Confirmations and Refutations of Accepted Insights (forthcoming), in European Journal 

of Population, Tilburg University & Utrecht University. 

- Kortram, L. (1990) De Cultuur van het Oordelen, oordeelsvorming in interetnische 

relaties. Proefschrift Katholieke Universiteit van Nijmegen.  

- Lalmahomed, B. (1999). Creoolse vrouwen. Opvoeding en levensstijl. Utrecht: Van Arkel. 

- Lalmahomed, B. (1992). Hindostaanse vrouwen. De geschiedenis van zes generaties. 

Utrecht: Van Arkel. 

- Latten J. (2004) Trends in samenwonen en trouwen, De schone schijn van burgerlijke 

staat, CBS, Bevolkingstrends, 4e kwartaal. 

- Lewandowski, D. & L. Jackson (2001) Perceptions of Interracial Couples: Prejudice at the 

dyadic level, in Journal of Black Psychology 27, 288-303. 

- Liem, P & Th. Veld (2005) De integratie van Surinamers: voortgang en stagnatie. De 

sociaal – economische en sociaal-culturele integratie van Surinamers in Nederland. ISEO 

Rotterdam. 

- Matteson Langdon, E. Jean & G. Baer, (1992) Portals of Power: Shamanism in South 

America. University of New Mexico Press Albuquerque.  

- Menke, J. (2005) Diversiteit en huidskleur binnen de Surinaamse samenleving, in Oso: 

Tijdschrift voor Surinamistiek 1, 82 – 95.  

- Mutsaers, L. (1998), 'Muziek en migrantenjongeren in Nederland', in: C.H.M. Geuijen 

(red.), Multiculturalisme. Lemma Utrecht, 167-181. 

- Pakosie, A. (2005) De Marrons van Suriname in Siboga, nummer 1. 

- Price, R. (2002) Maroons in Suriname and Guyana: how many and where in New West. 

Indian Guide, 76 nummer 1 en 2,  

- Price, R. (1976) The Guiana Maroons – a historical and bibliographical introduction, The 

John Hopkins University Press. 



  

66 

  

- Qian, Z., D.T. Lichter & C.D. Batson (2006) Interracial and Intraracial Patterns of Mate 

Selection among America’s Divers Black Populations, in Journal of Marriage and Family 

68, 658 – 672. 

- Rosenfeld M. (2005) A Critique of Exchange Theory in Mate Selection, in American 

Journal of Sociology 110, 1284 – 1325. 

- Shadid, W.A.R. (2007) Grondslagen van interculturele communicatie: Studieveld, 

werkterrein. (2e geheel herziene druk). Kluwer Amsterdam. 

- Snel, E. & N. Boonstra (2005) De waarde van interetnisch contact. Een onderzoek over 

initiatieven en beleidsprojecten om interetnisch contact te bevorderen. Verwey – Jonker 

Instituut Enschede. 

- Smits, J. (2000) Etnisch gemengde huwelijken en sociale cohesie, wat Joegoslavië ons kan 

leren. Mens en Maatschappij 75(1), 4–19. 

- Stjeward (2005) Verbroken interetnische partnerrelaties, De rol van cultuur in relaties 

tussen Surinaams – Creolen van de tweede generatie en Nederlanders. Erasmus 

Universiteit Rotterdam 

- Verberk, G. (1999) Attitudes towards Ethnic Minorities, Conceptualizations, 

Measurements, and Models. Katholieke Universiteit van Nijmegen. 

 Verkuyten M. (1999) Etnische identiteit, theoretische en empirische benaderingen. 

Amsterdam: Het Spinhuis. 

 



  

67 

  

7. Bijlage 

7.1. Topiclijst voor de half- gestructureerde interviews 

Intro  

In het algemeen hebben mensen een partnerrelatie met personen die op hen lijken. De 

partners lijken op hen qua opleiding, godsdienst of etniciteit. Dat zie je in Suriname en ook 

hier in Nederland. Het zijn beide multi-etnische samenlevingen waar weliswaar interetnische 

huwelijken / partnerrelaties voorkomen, maar toch ontstaan relaties meestal met partners 

uit de eigen etnische groep. Graag wil ik weten wat naar jouw mening de voor- en nadelen 

zijn van etnisch homogene of heterogene relaties.  

 

Persoonlijk standpunt 

- Heb je een (ex) partner? Wat is zijn etniciteit? 

- Wat is volgens jou de ideale ‘etnische’ partner? Waarom? 

- Hoe kijk je in het algemeen aan tegen interetnische partnerrelaties? is dit een 

‘problematische’ optie? 

- Welke etnische partner(s) zijn voor jou geen ‘reële’ keus zijn? Motivatie hiervoor? 

- Waarom kiezen mensen in het bijzonder Marrons voor een ‘vreemde’ partner? 

- Hoe kijken Marrons (volgens jou) aan tegen interetnische partnerrelaties? In 

hoeverre is jou mening in lijn met overige 1ste of 2e generatie Marrons in NL? 

- Is het volgens jou ‘ok’ een Marron een korte of langdurige relatie aangaat met een 

niet – Marron? Motivatie hiervoor? 

- Hebben vrouwen een heel andere mening over ‘vreemde’ partners dan mannen? 

Waarom denk je? 

- Wat voor relatie type partnerrelatie heeft uw voorkeur? 

- huwelijk/ geregistreerd partnerschap huwelijk en/of geregistreerd partnerschap met 

de daarbij behorende rechten en plichten zoals algemeen geaccepteerd in de 

moderne Nederlandse samenleving? 

- voor de ‘lossere’ partnerschappen zoals bekend in de Marrongroep in Suriname en/of 

matrifocale familiesystemen?  



  

68 

  

Rol van de ouders en familie7 (opvoeding) 

- Hoe was de opvoeding, werden traditionele normen en waarden van de 

Marroncultuur overgedragen? Welke? 

- Is het voor het oordeel van je ouders over je partner (dus ook de etniciteit) 

belangrijk?  

- Wat is volgens jou hun ideale ‘schoonzoon’? (etniciteit van dominante groep tot aan 

minderheidsgroepen passeren) 

- Wat zijn de onderliggende argumenten van dit ideaal? 

- Welke etnische partners zouden nooit door jou ouders getolereerd worden? Waarom 

niet? 

- Hoe belangrijk is de confirmatie van je familie (naast je ouders) belangrijk bij de keus 

van je partner? 

 

De rol van de samenleving (Nederlandse context) 

- Is het oordeel over ‘‘vreemde’’ partner aan het veranderen binnen de Marrongroep 

in Nederland? Hoe? Wat is de oorzaak daarvan? 

- Baart het feit dat er binnen NL steeds meer interetnische huwelijken plaatsvinden u 

zorgen (blijkt uit cijfers van CBS)? Verandert dat het oordeel van de Marrongroep 

over interetnische partnerrelaties? 

- Zijn er volgens jou nog andere factoren in de Nederlandse samenleving die het 

oordeel beïnvloeden? Bespreek deze? 

 

Achtergrond informatie (vertel iets over jezelf) 

- Naam (wordt geanonimiseerd): 

- Leeftijd? Hoe lang woonachtig in NL? 

- Hoogst genoten opleiding? waar gevolgd 

                                                      
7
 In geval van 1

ste
 generatie nagaan in hoeverre zij als ouder invloed hebben (gehad) op het oordeel van hun 

kinderen. 



  

69 

  

7.2. Overzicht van de meningen van de respondenten 

 

 Naam Leeftijd Geboorteland 
Invloed 
context 

Opleiding Relatiestatus Identificatie 
Etnische partners 

tot aan het 
interview 

Mening over 
interetnische 

relaties 

Mening over 
intra – 

etnische 
relaties 

Meest 
ideale 

etnische 
partner 

Minst ideale etnische 
partner 

Positie 
Marron 
partners 

2
e  g

en
er

at
ie

 

Gene 25 Nederland Nl HBO Relatie Afro 1+3 Pos Pos Marron Turken en Marokkanen 1 

Gracia 30 Suriname Nl MBO Relatie Afro 1+3 Neg Pos Afro Turken en Marokkanen 1 

Miraya 31 Suriname Nl HBO Alleenstaand Afro 3 Neutraal Pos Afro Turken en Marokkanen 1 

Berryl 22 Nederland Nl HBO Relatie Afro 3 Neg Pos Afro Turken en Marokkanen 1 

Jurny 25 Nederland Nl HBO Alleenstaand Afro 3 Neg Pos Afro Turken en Marokkanen 1 

Merel 27 Nederland Nl WO Alleenstaand Afro 3 Neg Pos Afro Turken en Marokkanen 1 

Anna 25 Nederland Nl HBO Relatie Afro 3 Neg Pos Afro Turken en Marokkanen 1 

Sher 24 Nederland Nl MBO Alleenstaand Afro 3 Neg Pos Afro Turken en Marokkanen 1 

1
st

e
 g

en
er

at
ie

 

Agnes 48 Suriname Su MBO Getrouwd Marron 1+ 2 Pos Neg Blank Turken en Marokkanen 2 

Marie 51 Suriname Su MBO Alleenstaand Marron 1 Pos Neg Blank Turken en Marokkanen 2 

Joany 43 Suriname Su MBO Getrouwd Marron 1 Pos Pos Blank Turken en Marokkanen 2 

Vera 41 Suriname Su LO Samenwonend Marron 1+2 Pos Pos Blank Turken en Marokkanen 2 

Marlene 47 Suriname Su MBO Alleenstaand Marron 1 Pos Pos Blank Turken en Marokkanen 2 

Magda 46 Suriname Su LO Samenwonend Marron 1+2 Pos Pos Blank Turken en Marokkanen 2 

Linda 43 Suriname Su MBO Samenwonend Marron 1+2 Pos Pos Blank Turken en Marokkanen 2 

Jenny 48 Suriname Su MBO Samenwonend Marron 1+2 Pos Pos Blank Turken en Marokkanen 2 

1. Invloed context : Hier gaat het om de invloed die de sociale context op de oordeelsvorming van de respondenten. NL= overwegende invloed van de Nederlandse 

context, Su= overwegende invloed van de Surinaamse context 

2. Etnische partners tot aan het interview: Hierbij gaat het om de verschillende partners die de respondenten tot aan het moment van interview hebben gehad. 1= 

Marronpartner(s), 2= autochtone partner(s), 3= autochtone partner(s) 

3. Positie Marronpartners: 1= In de categorie van meest ideale partners, 2= Staat op de 2
e
 plaats van meest ideale partners, 3= minst ideale etnische partners 


