
 
 
 

Marokkaan in Nederland 
Nederlander in Marokko  

 
Een onderzoek naar de sociale identiteiten van de 

tweede generatie Marokkanen in Nederland 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
Jannie Kuik     Faculteit der Sociale Wetenschappen  
Studentnummer: 260747   Erasmus Universiteit Rotterdam 

 
 
Scriptiebegeleider : dr. D. Houtman  
Tweede beoordelaar : dr. J.F.A. Braster Den Haag, augustus 2004  
 
 
 
 
 



Woord vooraf 
Waarom dit onderwerp gekozen voor een afstudeerscriptie? Wonend in Den Haag 
word ik dagelijks geconfronteerd met de aanwezigheid van andere culturen en 
gebruiken. Vaak is dat volkomen vanzelfsprekend, soms ergerniswekkend. 
Kleurverschillen vallen absoluut niet meer op. Zo herinner ik me een 
weekenduitstapje enkele jaren geleden naar Maastricht, waar mijn man en ik, 
zittend op het terras tegenover de kapel ‘Maria, Sterre der Zee’, ons zaten af te 
vragen wat er toch zo anders was. Midden in een stad alleen maar ‘witte’ 
gezichten, dat was anders.  
 
Mijn moeder, die haar hele leven doorbracht op het platteland in Drenthe, 
reageerde precies eender als zij een bezoek aan Den Haag bracht. Haar viel 
uiteraard vooral de aanwezigheid van zoveel ‘bruine’ gezichten op. Na aankomst, 
zittend in de Haagse tram, maakte ze dan steevast de opmerking: “Oh, oh, wat 
bint der hier toch veul boet’nlaanders”. Waarop ik, wereldwijs, altijd reageerde 
met de opmerking: “Dat weet je niet mam, dat kunnen allemaal wel Nederlanders 
zijn”. “Ja, ja”, verzuchtte ze dan. Enerzijds had ik natuurlijk gelijk. Formele 
nationaliteit gaat niet over kleur, taal en land van herkomst. Maar zij had ook 
gelijk. Zij stelde de vraag naar het Nederlands zijn, naar identiteit, naar de relatie 
tussen etniciteit, nationaliteit en cultuur.  
 
Die identiteitsvraag dringt zich de laatste jaren steeds meer op. Grote en snelle 
politieke en maatschappelijke veranderingen leiden tot vragen rondom de eigen 
identiteit en de identiteit van de ander. Bij de veelvuldige reorganisaties van 
bedrijven staat de vraag naar de identiteit van de organisatie centraal. Kortom, de 
identiteitsvraag dringt zich aan alle kanten op. De uitdrukking, ‘de spontano’s, 
ook als u dat niet wilt’, een uitvinding van een geliefd familielid, is hier van 
toepassing.  
 
De afgelopen vijfentwintig jaar hebben grote politieke en maatschappelijke 
veranderingen plaatsgevonden, in Nederland, in Europa en wereldwijd. De 
onzekerheden die daardoor zijn ontstaan vinden hun weerslag in een politiek en 
maatschappelijk klimaat.  
In de jaren ’90 van de vorige eeuw ging het politieke debat in Nederland over de 
mislukte integratie van minderheden in de Nederlandse samenleving. Dit debat 
veroorzaakte en veroorzaakt nog steeds zeer veel opwinding. Ik besloot daarom 
het onderzoek waarmee ik mijn studie sociologie aan de Erasmus Universiteit 
afsluit, te richten op identiteitsvragen in relatie tot het integratievraagstuk.  
 
Met hulp van mijn begeleider Dick Houtman is het me gelukt om mijn 
ongebreideldheid te beperken en het onderzoek toe te spitsen op de vraag wat de 
ontwikkelingen van de afgelopen jaren hebben betekend voor de 
identiteitsvorming van tweede generatie Marokkanen in Nederland. Wat zijn hun 
ervaringen, hoe denken zij gezien te worden, hoe zien zij zichzelf en hoe drukken 
zij die ervaringen en gevoelens zelf uit. Zijn kritische begeleiding heeft me ook 
geholpen me te blijven concentreren op de hoofdlijnen in het onderzoek. Het heeft 
er toe geleid dat ik, soms met een beetje pijn in het hart, prachtige zijwegen weer 
heb afgesloten. Ik denk dat dit uiteindelijk aan de kwaliteit van het onderzoek 
heeft bijgedragen 
 



Mijn moeder maakt dit afstuderen helaas niet meer mee. Ik dank haar voor haar 
verwondering. Ik dank mijn man en kinderen voor hun begrip en steun. Ze wisten 
wanneer ze er moesten zijn maar ook wanneer ze zich op afstand moesten houden. 
Zonder hun steun en hun ‘afzien’ had ik deze studie niet af kunnen ronden. De 
overige familieleden, vrienden en collega’s dank ik voor de voortdurende 
belangstelling en hun enthousiaste en positieve support voor dit vierjarige 
avontuur. 
  
 
Den Haag, augustus 2004.  
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



1. Inleiding en probleemstelling.............................................................................. 6 
1.1. Inleiding ....................................................................................................... 6 
1.2 Probleemstelling............................................................................................ 6 

2. Onderzoeksopzet ‘Sociale Identiteit van Marokkaanse Nederlanders’............... 8 
2.1 De onderzoeksgroep...................................................................................... 8 
2.2 De opzet van dit onderzoeksverslag.............................................................. 8 
2.3 Verantwoording van een ‘witte’ onderzoeker............................................... 9 
2.5. Verloop van het onderzoek ........................................................................ 10 

3. Het Nederlandse debat met betrekking tot migranten....................................... 11 
3.1 Inleiding ...................................................................................................... 11 
3.2 Het technische beleidsdebat ........................................................................ 11 
3.3. Onderzoeksbronnen.................................................................................... 12 

3.3.1. Categoriaal beleid................................................................................ 12 
3.3.2. Minderhedenbeleid.............................................................................. 13 
3.3.3. Het integratiebeleid ............................................................................. 14 

3.4. De omslag naar het politieke debat ............................................................ 15 
3.4.1 De inhoud van het politieke debat........................................................ 16 
3.4.2. Beelden in het politieke debat ............................................................. 17 
3.4.3. De toon van het politieke debat........................................................... 19 

3.5. Samenvatting en conclusies ....................................................................... 22 
4. Identiteit en stigmatisering. ............................................................................... 23 

4.1 Inleiding ...................................................................................................... 23 
4.2.Wat is identiteit ........................................................................................... 23 

4.2.1. Definities in de literatuur..................................................................... 24 
4.2.2. De sociale identiteitstheorie ................................................................ 25 
4.2.3. Sociale identiteitstheorie en zelf-categorisering ................................. 26 
4.2.3. De sociale identiteit, etniciteit en het individu.................................... 27 

4.3. Het stigmatiseringproces ............................................................................ 28 
4.3.1. Psychologische gevolgen van een stigma ........................................... 29 

4.4. Reacties op een bedreigde sociale identiteit............................................... 30 
4.4.1. Zwakke groepsbinding ........................................................................ 31 
4.4.2. Sterke groepsbinding........................................................................... 32 
4.4.3. Een overzicht van de mogelijke reacties ............................................. 32 

4.5. Samenvatting.............................................................................................. 34 
5. Beleving van Identiteit ...................................................................................... 36 

5.1. Inleiding ..................................................................................................... 36 
5.2. Onderzoeksopzet. ....................................................................................... 36 

5.2.1. De data verzameling............................................................................ 37 
5.3. Bedreiging door context en content ........................................................... 37 

5.3.1. Theorie ................................................................................................ 37 
5.3.2. Respondenten over categorisering en stigmatisering .......................... 39 
5.3.3. Voorlopige conclusies ......................................................................... 42 
5.3.4. Zelf-categorisering .............................................................................. 43 
5.3.5. Zelf-categorisering als moslim............................................................ 43 
5.3.5.1. Islam als zoekplaatje ........................................................................ 44 
5.3.5.2. Moslims zonder vragen .................................................................... 45 
5.3.5.3. Islam als oplossing ........................................................................... 46 
5.3.6. Zelf-categorisering als Marokkaan en Nederlander. ........................... 47 
5.3.7. Conclusies ........................................................................................... 49 

5.4. Bedreiging en commitment. ....................................................................... 50 



5.4.1. Theorie en hypotheses ......................................................................... 51 
5.4.2. Data over de mate van identificatie..................................................... 52 
5.4.2.1. Groepsleden met een zwakke identificatie. ...................................... 52 
5.4.3.2. Groepsleden met een sterke identificatie.......................................... 54 

5.5. Samenvatting en conclusies........................................................................ 55 
6. Samenvatting en conclusies............................................................................... 57 

6.1. Inleiding...................................................................................................... 57 
6.2. Samenvatting .............................................................................................. 57 
6.3. Conclusies in relatie tot de onderzoeksvragen. .......................................... 58 

6.3.1. Algemene conclusies........................................................................... 60 
6.4. Maatschappelijk relevantie......................................................................... 61 

Literatuuropgave ................................................................................................... 62 

 
 
 
 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



1. Inleiding en probleemstelling 
 

1.1. Inleiding 
Vooral de laatste jaren is er zeer veel aandacht voor het vraagstuk van identiteit en 
integratie. Er zijn zorgen. Het lijkt of de afgelopen jaren de spanning tussen 
meerderheid en minderheden in de Nederlandse samenleving toeneemt en de 
integratie van de nieuwkomers in de Nederlandse samenleving stagneert. 
Nieuwkomers vormen kennelijk steeds meer een probleem in de beleving van de 
ontvangende samenleving. Vanuit de ontvangende samenleving wordt de 
identiteit van de nieuwkomers meer en meer voorgesteld als een obstakel voor 
integratie. Het debat wordt in harde termen gevoerd en er is sprake van harde 
oordelen over de identiteit van migranten, vooral over de groep die in beleids- en 
onderzoekstermen ‘niet-westerse allochtonen’ wordt genoemd. Van die categorie 
staan vooral de Marokkanen in de schijnwerpers.  
Het vraagstuk is overigens niet typisch Nederlands. Het is een onderwerp dat 
(minimaal) in alle Europese landen waar de laatste decennia immigratie heeft 
plaatsgevonden, aan de orde is. Daarnaast speelt het onderwerp ook een rol in 
bijvoorbeeld een land als Israël. Het onderwerp is wezenlijk: hoe verhouden de 
eigen sociale identiteiten van nieuwkomers of minderheden zich tot de 
mogelijkheid en mate van integratie. Die eigen sociale identiteiten zijn niet slechts 
iets van de immigranten zelf, iets wat de migranten nou eenmaal hebben. In hun 
nieuwe situatie zullen ook zij soms ongewild, vaak onbewust, nieuwe 
betekenissen aan hun sociale identiteiten geven. Als de spanningen tussen 
meerderheid en minderheden toenemen is de ontvangende samenleving echter 
snel geneigd te denken; “zo zijn ze!” Daarmee creëert ook de ontvangende 
samenleving zijn eigen beelden van de nieuwkomers, geeft daaraan betekenissen 
en categoriseert de minderheden.  
Hoewel het onderwerp dus niet alleen in Nederland speelt, beperk ik mij in mijn 
onderzoek wel tot Nederland. Uiteraard in eerste aanleg om praktische redenen. 
Maar ook omdat ieder land een eigen geschiedenis kent als het gaat om de komst 
van migranten en het debat over dit onderwerp.  
 

1.2 Probleemstelling 
Over de verhouding tussen sociale identiteiten en integratie ontwikkelt de 
Nederlandse samenleving de laatste jaren steeds stelliger opvattingen. Deze 
opvattingen worden in het maatschappelijke debat, in de media maar ook in het 
parlement, op een harde en directe manier verwoord. De opvatting tendeert veelal 
in de richting dat de sociaal-culturele identiteit van groepen nieuwkomers oorzaak 
is van hun blijvende achterstelling in de Nederlandse samenleving. Een sterke 
schijnwerper staat dus gericht op de identiteit van nieuwkomers en 
minderheidsgroepen. In mijn onderzoek wil ik me vooral richten op de 
Nederlandse Marokkanen van de tweede generatie.  
De vraag die ik me heb gesteld is wat de verharding, die sinds een aantal jaren is 
opgetreden in het politieke en maatschappelijke debat, betekent voor de sociale 
identiteitsvorming onder de tweede generatie Marokkanen.  



Religie, nationaliteit en etnische afkomst zijn belangrijke sociale identiteiten. Wat 
gebeurt er met deze relatief jonge mensen die worden geconfronteerd met 
negatieve oordelen over deze centrale elementen van hun eigen identiteit? Wat 
betekent het voor hun zelfbeeld en functioneren, nu en in de toekomst, in 
Nederland?  
Deze vraagstelling levert de volgende onderzoeksvragen op. 
1. Hoe ervaren en interpreteren Marokkanen van de tweede generatie het 
maatschappelijke debat over de islam en de Marokkaanse cultuur? Vinden zij zelf 
dat het debat is verhard? Voelen ze zich gestigmatiseerd door het debat? 
2. Als zij het debat als stigmatiserend ervaren, op welke onderdelen van hun 
sociale identiteit voelen zij zich dan gestigmatiseerd? Hoe categoriseren zij 
zichzelf? 
3. Hoe reageren ze op dat stigma? Wat zijn de gevolgen voor de Marokkaanse 
sociale identiteit, de Nederlandse sociale identiteit en de islamitische sociale 
identiteit?  
4. Leidt stigmatisering tot een zwakkere of een sterkere identificatie met hun 
sociale identiteiten? Leidt het tot afstand nemen van hun sociale identiteiten of 
leidt het tot een grotere gehechtheid aan die sociale identiteiten en verbondenheid 
met de eigen sociale groep?  
 
.  



2. Onderzoeksopzet ‘Sociale Identiteiten van 
Marokkaanse Nederlanders’. 
 

2.1 De onderzoeksgroep 
De keuze voor de groep Marokkanen komt voort uit het gegeven dat vooral de 
Marokkaanse bevolkingsgroep in Nederland wordt gezien als de meest 
achterblijvende groep op allerlei belangrijke maatschappelijke terreinen; 
onderwijsresultaten, huisvesting, arbeidsmarkt. Daarnaast wordt juist deze groep 
geassocieerd met overlast veroorzakende allochtone jongens. Er wordt veel 
geschreven over deze groep, vaak in negatieve zin en soms in positieve of 
verdedigende zin. Op incidentele basis komen ze daarin ook zelf aan het woord. 
De groep bevindt zich in of is afkomstig uit een maatschappelijke 
achterstandssituatie. CBS onderzoek laat zien dat deze groep nog steeds 
laaggeschoold is.‘Vergeleken met autochtonen is de participatie in het hoger 
onderwijs van niet westerse allochtonen ruim twee keer zo laag’. (CBS,2003, 65). 
Het opleidingsniveau van Marokkanen blijft nog steeds achter, vergeleken met 
autochtonen en andere, qua beleidsindeling, niet westerse allochtonen. Het CBS 
meldt dat in 1999 12% van de schoolgaande Marokkanen deelneemt aan 
HAVO/VWO. In het schooljaar 2001/2002 studeert 8% van de schoolgaande 
Marokkanen aan een HBO opleiding. De tendens onder Marokkanen is om vooral 
voor de hoogste opleiding te gaan. Marokkaanse jongeren die naar het VWO gaan 
stromen dan ook, eveneens volgens CBS cijfers, voor 90% door naar het WO. In 
het studiejaar 2001/2002 volgt echter slechts 3% van de Marokkanen een 
universitaire opleiding.(CBS,2003,67/68).  

Ik vind het van belang om de groep zelf aan het woord te laten over het onderwerp 
sociale identiteit. Daarom heb ik gekozen voor een kwalitatief onderzoek.  
De specifieke groep Marokkanen die ik in dit onderzoek intensief heb willen 
bevragen over hun eigen ervaringen en opvattingen met betrekking tot identiteit 
en integratie is de groep die wordt aangeduid met ‘tweede generatie’. Zij zijn in 
Nederland geboren of op zodanig jonge leeftijd naar Nederland gekomen dat zij 
het Nederlandse onderwijssysteem (bijna) geheel hebben doorlopen. Van deze 
tweede generatie heb ik gekozen voor de leeftijdcategorie van 18 tot 30 jarigen. 
De jongste leden van deze leeftijdscategorie zijn, zeker als zij een hoger 
onderwijstraject doorlopen, nog schoolgaand of studerend. De oudste leden van 
deze categorie zijn ondertussen allemaal beschikbaar voor de arbeidsmarkt. Zij 
spreken de Nederlandse taal en zijn, naar de ervaring met deze leeftijdgroep mij 
heeft geleerd, tegelijkertijd oud genoeg om, terugkijkend, eventueel verschillende 
perioden in de sociale werkelijkheid met betrekking tot het vraagstuk van 
identiteit en integratie te kunnen onderscheiden.  
 

2.2 De opzet van dit onderzoeksverslag 
Zoals hierboven gesteld, gaat het om een kwalitatief onderzoek. Centraal staan 
daarin de interviews met leden van de doelgroep. In dit onderzoeksverslag zal 
echter eerst een deel van de sociale werkelijkheid van buitenaf worden beschreven 
door een compacte beschrijving van het recente Nederlandse debat over 



Marokkanen en de islam. Daarbij wordt zowel een kort overzicht gegeven van het 
beleid door de jaren heen als een korte schets gemaakt van het klimaat waarin het 
huidige maatschappelijke debat over dit onderwerp plaatsvindt. Daarna wordt 
aandacht besteed aan relevante theorievorming ten aanzien van het onderwerp. 
Daarbij gaat het om stigmatiseringtheorieën, theorieën over etniciteit en etnische 
identificatie, en theorieën over sociale identiteit en sociale identiteitsvorming. 
Deze theorieën zullen in het onderzoek fungeren als een sociologisch zoeklicht op 
de in de gesprekken verzamelde data. Daarna worden de onderzoeksvragen 
beantwoord met behulp van de data uit de interviews. Tot slot worden de 
bevindingen samengevat en worden conclusies getrokken.  
 

2.3 Verantwoording van een ‘witte’ onderzoeker  
Het verwijt ligt voor de hand dat je als ‘witte’ Nederlander nooit zult kunnen 
begrijpen wat er werkelijk speelt bij ‘de’ Marokkanen. Dus, je schrijft uiteindelijk 
toch maar weer op wat jezelf, vanuit je eigen kaders, interpreteert. Je weet niet 
hoe het voelt om bijvoorbeeld gediscrimineerd te worden of te moeten leven met 
of tussen twee culturen. Hoe kun je dan hun respons op de juiste waarde schatten? 
Uiteraard kun je geen ‘weet’ hebben van de ervaringen van de Marokkanen. Je 
hebt zelf die ervaringen niet. In de onderzochte groep verschillen de ervaringen 
waarschijnlijk ook van persoon tot persoon, naar gelang situatie en tijdstip waarop 
men ze ervaart. De sociaalpsycholoog en antropoloog Verkuyten stelt echter dat 
het hebben van een ervaring niet hetzelfde is als het ‘kennen’ van de ervaring. 
‘Weten’ is het beschrijven en verklaren van de betekenis van een ervaring of een 
gebeurtenis in een interpretatie achteraf. De ervaring en een interpretatie wordt in 
eerste instantie aangeleverd door de betrokkene zelf. Daarna is het de bedoeling 
dat de onderzoeker via afstand, reflectie en systematisering, kennis ontwikkelt. 
(Verkuyten, 1999,14-15). Dat neemt niet weg dat de onderzoeker, zeker als het 
gaat om vragen van identiteit, een zeer open, onbevangen en gevoelige houding 
dient in te nemen en zich dient te verdiepen in de wereld van de objecten van 
onderzoek. Ik heb dit vooral gedaan door het lezen van literatuur van Marokaans-
Nederlandse schrijvers en door het lezen van door Marokkanen geschreven 
verslagen van door Marokkaanse jongeren zelf georganiseerde congressen en 
activiteiten. Dan nog blijft, zo signaleert Verkuyten, zeker als het gaat om 
identiteit, het gevaar bestaan dat je als onderzoeker je kennis verwerft vanuit een 
bepaald perspectief of een bepaald betekenissysteem. Als je perspectief als 
onderzoeker sterk verschilt van die van de onderzochten zou wat jij over hen 
opschrijft voor hen wel eens onherkenbaar kunnen zijn omdat er dan geen recht 
wordt gedaan aan hun kijk op de sociale werkelijkheid. Ik denk dat het goed is dat 
Verkuyten hier nadrukkelijk op wijst. De groep die hier wordt onderzocht is 
echter al jarenlang aanwezig in de Nederlandse samenleving en heeft het 
Nederlandse onderwijssysteem doorlopen. Rekening houdend met de 
waarschuwing van Verkuyten ga ik er dus vanuit dat er waarschijnlijk geen sprake 
zal zijn van totaal verschillende betekenissystemen. De waarschuwing dwingt je 
echter wel om vooral door te vragen in het interview en niet te snel te denken dat 
je wel begrijpt wat de ander bedoelt.  
 



2.5. Verloop van het onderzoek 
Het bleek niet gemakkelijk om voldoende mensen te vinden die bereid waren mee 
te werken aan een interview. Mijn doelstelling was om 20 mensen een interview 
af te nemen. Het werden er uiteindelijk veertien en één informant. De informant 
houdt zich bezig met buurt- en jongerenwerk maar viel zelf qua leeftijd buiten de 
te interviewen categorie. Ik hoopte via een aantal ingangen een sneeuwbal effect 
te bewerkstelligen. Dat is slechts eenmaal gelukt en die sneeuwbal hield er na 
twee vervolginterviews mee op. In alle andere situaties is het niet gelukt, enkele 
toezeggingen ten spijt. Een aantal geïnterviewden wees op de groep jonge 
Marokkanen die als gevolg van de (wereldwijde) situatie radicaliseren. Pogingen 
om leden van deze groep te bereiken zijn niet gelukt.  
De geïnterviewden wonen verspreid door het land, zowel in de grote steden als in 
kleinere plaatsen, vijf van de geïnterviewden waren vrouwen. De leeftijden 
varieerden van 18 tot 30 jaar. Het merendeel was goed opgeleid (MBO tot 
universitair) of was nog bezig met een opleiding (HAVO en universiteit). In de 
groep geïnterviewden waren dus geen ‘drop-outs’, mensen die geen opleiding 
hebben afgemaakt, betrokken. De informant legde een relatie tussen (een deel 
van) de ‘drop-outs’ en de radicaliserende groep. In het onderzoek zijn geen 
radicaliserende drop-outs betrokken noch Marokkaanse jongeren met alleen een 
vmbo opleiding. Deze laatste laagopgeleide groep is nog steeds de grootste groep, 
ook onder de tweede generatie Marokkanen in Nederland. Dit onderzoek geeft dus 
een beeld van de sociale identiteiten en de veranderingen daarin van de groep 
tweede generatie Marokkaanse Nederlanders met een bovengemiddelde opleiding. 
De onderzochte groep heeft binnen de Marokkaanse gemeenschap daarmee een 
hogere status dan de laagopgeleide jongeren en de drop-outs. Stigmatisering richt 
zich echter op de groep als geheel en wordt uitgevoerd door de meerderheid van 
de dominante groep, ongeacht opleiding en maatschappelijke status. Verwacht 
mag worden dat de ervaringen van de respondenten op dit punt representatief zijn 
voor de gehele Marokkaans Nederlandse gemeenschap. De hogere status binnen 
de eigen gemeenschap kan, als de sociale identiteit wordt bedreigd, theoretisch 
leiden tot het nemen van een grotere afstand van de groep en tot andere 
gedragsalternatieven. Op dit punt is het onderzoek niet representatief voor de 
gehele Nederlands Marokkaanse tweede generatie. Toch kan gesteld worden dat 
uit de reacties van deze hoger opgeleide groep meer afgeleid kan worden over 
reacties in de lager opgeleide groep dan in een omgekeerde situaties het geval zou 
zijn. 
Alle geciteerde opmerkingen van de geïnterviewden zijn voorzien van een bij de 
persoon behorende code. 02, 03, 04, 012 en 014 zijn vrouw. 01, 02, 03, 06, 09 en 
012  zijn universitair opgeleid of volgen een universitaire opleiding. 010, 011, 013 
en 014 hebben of volgen een opleiding op HBO niveau. 04, 05 en 07 hebben een 
opleiding op MBO niveau. 08 volgt de HAVO.  

Het afnemen van de interviews was een inspirerende ervaring. De respondenten 
waren alle bereid om zeer open te praten over hun ervaringen en ideeën met 
betrekking tot henzelf, mede-Marokkanen en mede-Nederlanders. Ze boden me 
daarmee veel gegevens en inzichten over de manier waarop zij zichzelf en de 
anderen zien en verstaan, kortom, in hun sociale identiteiten.  
 
 
 



3. Het Nederlandse debat met betrekking tot 
migranten 
 

3.1 Inleiding 
Waarom een hoofdstuk over het Nederlandse debat met betrekking tot 
immigranten? In de interviews met respondenten bleek dat de opstelling en 
publieke uitspraken van politici, columnisten en beleidsmakers een belangrijke 
bron van ergernis voor hen vormt. Het politieke en maatschappelijke debat levert 
de beeldvorming waarmee de onderzochte groep dagelijks te maken heeft. Tevens 
werd opgemerkt dat er juist ook op dat punt veel is veranderd in de afgelopen 
jaren. Het maatschappelijke en politieke debat vormt dus een belangrijke context 
voor de sociale identiteiten, de zelfbeleving en het zelfverstaan van Marokkanen. 
Dat het maatschappelijke debat van invloed is op de beleving van groepen wordt 
ook onderstreept door de antropoloog Baumann. Hij stelt dat in de moderne 
westerse natie-staat de regerende elite, de alomvattende media en de dominante 
civiele cultuur, de kansen van mensen, van meerderheden en minderheden, 
bepalen. Deze machten bepalen de criteria waarmee mensen en groepen worden 
ingedeeld. De moderne westerse staat is daarbij een mengeling van rationaliteit, 
zich beroepend op doelmatigheid en efficiency, en romantiek, zich uitend in de 
gedachte dat een etniciteit (het volk) de staat (het land) heeft opgebouwd. 
(Baumann, 1999, 18). De dominante cultuur speelt dus een belangrijke rol in de 
sociale identiteitsvorming van minderheden.  

Het maatschappelijke debat in Nederland is pas laat gestart. Vanaf de komst van 
de gastarbeiders in de jaren ‘60 tot aan het begin van de jaren ‘90 heeft zich 
vooral een vrij technisch beleidsdebat onder politici afgespeeld. Opmerkingen en 
reacties vanuit de samenleving op de groei van de aantallen minderheden werden 
ofwel geschaard in de categorie racisme ofwel waren zodanig politiek correct dat 
ze geen vervolg kregen. Vanaf de jaren ’90 wordt het technische beleidsdebat zeer 
gekritiseerd. Deze kritiek speelt een rol in de aard van het maatschappelijke debat 
dat vanaf dat moment is gestart. Beelden die een rol speelden in het technische 
beleidsdebat spelen nu opnieuw een rol in het politieke debat. Daarom wordt in dit 
hoofdstuk eerst op compacte wijze aandacht gegeven aan het technische 
beleidsdebat en daarna aan het maatschappelijke debat.  
 

3.2 Het technische beleidsdebat 
De periode van het technische beleidsdebat is de periode waarin in de Tweede 
Kamer de beleidsdiscussie alleen plaatsvindt op basis van door de regering 
voorgenomen beleid. Dat beleid richt zich vooral op de problemen van 
migrantengroepen zelf. Het zoekt, naar aanleiding van telkens bijgestelde of 
onduidelijke verwachting ten aanzien van de aard en duur van het verblijf van 
grote groepen niet-Nederlanders, naar praktische en zakelijke oplossingen voor 
problemen van juridische, demografische, economische en culturele aard die deze 
minderheden ervaren. De opvatting die voor de jaren ’70 heerste dat ‘ het reeds 
dichtbevolkte Nederland geen immigratieland was of kon worden’.(ACOM 
onderzoeksrapport  1979,21) veranderde vanaf 1976 in het besef  ’dat rekening 
moest worden gehouden met (zeer) langdurige vestiging in Nederland van het 



overgrote deel der etnische minderheden, als gevolg van het feit dat uitstel van 
terugkeer in vele gevallen tot afstel kan leiden’. (ACOM onderzoeksrapport, 
1979,23). Ook in dit onderzoeksrapport, dat wordt opgesteld ten behoeve van het 
Ministerie van CRM vanwege de bovenstaande constatering, gaat de aandacht 
vooral uit naar de vraag wat dit gegeven betekent voor de positie van de 
economisch zwakke en achtergestelde minderheden. Grootschalige migratie is 
echter niet alleen een probleem van immigranten maar ook van de ontvangende 
samenleving. Een reeks kabinetten heeft daarvoor, vanaf de komst van de 
gastarbeiders tot in de jaren ‘90 van de vorige eeuw, nauwelijks oog gehad. Deze 
omissie is als een ‘boomerang’ teruggeslagen op het Nederlandse politieke en 
maatschappelijke debat. Tegelijkertijd zijn in het huidige politiek 
maatschappelijke debat beelden van minderheden  terug te vinden die zijn 
gevormd onder invloed van het technische beleidsdebat. 

3.3. Onderzoeksbronnen  
In januari 2004 presenteert de Commissie Blok het rapport ‘ Bruggen bouwen’, 
het eindresultaat van het parlementaire onderzoek naar het integratiebeleid in 
Nederland van de afgelopen dertig jaar. Het parlementair onderzoek vond plaats 
op basis van de motie Marijnissen (19 september 2002). Die motie vroeg om 
onderzoek van het integratiebeleid, er van uitgaande dat het integratiebeleid tot nu 
toe onvoldoende geslaagd is. 
De onderzoekscommissie, naar zijn voorzitter de commissie Blok genoemd, liet 
een bronnenonderzoek doen door het Verwey-Jonker Instituut. Dit instituut deelde 
de te onderzoeken beleidsperiode (1970 tot 2003) op in drie delen te weten de 
periode van categoriaal beleid van 1970 tot 1980, de periode van 
minderhedenbeleid van 1980 tot 1990 en de periode van integratie beleid vanaf 
1990. Elke periode beslaat grofweg 10 jaar.  
Het bronnenonderzoek van Verwey-Jonker is in verband met dit onderzoek 
interessant om twee redenen. Het beschrijft het technische beleidsdebat en de 
beelden die dat oplevert en het geeft helder aan waar en hoe de periode van het 
technische beleid omslaat in het politieke en maatschappelijke debat. Deze omslag 
heeft veel emoties losgemaakt in Nederland. Emoties waar de onderzochte groep 
de gevolgen van ondervindt. 
Via krantenknipsels en het Internet heb ik relevante bijdragen gevonden die een 
beeld geven van of een oordeel geven over de aard van het maatschappelijke 
debat. 
 

3.3.1. Categoriaal beleid 
De aandacht gaat in de periode van het categoriale beleid (1970-1980) vooral uit 
naar ‘het behoud van de eigen identiteit’ van de gastarbeiders. Vanwege de zeer 
overspannen arbeidsmarkt, worden arbeidsmigranten uit de landen rond de 
Middellandse Zee geworven voor laaggekwalificeerde, industriële arbeid. De 
buitenlandse werknemers worden in het beleid uitsluitend als een economische 
categorie gepresenteerd. Zo wordt in de nota Buitenlandse Werknemers van 1970 
het centrale uitgangspunt van beleid als volgt verwoord: ‘De bestaande en de te 
verwachten noodzaak voor de Nederlandse economie tot tewerkstelling van 
buitenlandse werknemers, waarbij het beleid er op gericht is om het aantal naar 
Nederland komende buitenlanders zoveel mogelijk in evenwicht te brengen met 
de eisen die de arbeidsmarkt stelt’ (Verwey-Jonker 2003, 22). Hun identiteit is 



daarmee voor Nederlanders en het Nederlandse beleid vastgesteld, het gaat om 
tijdelijke werknemer op een laag, ongeschoold niveau en om buitenlanders. Op de 
maatschappelijke terreinen buiten het eigenlijke domein (het werk), mag slechts 
sprake zijn van marginale inpassing. Het beleid richt zich daarom nadrukkelijk op 
het behoud van de eigen identiteit en het instandhouden van de groepsbindingen 
onder de gastarbeiders. Dat gaat zover dat in 1976 rijkssteun wordt gegeven voor 
de bouw van een moskee in Almelo. Voor deze gastarbeiders, de vaders van de 
huidige tweede generatie Marokkanen, is het overheidsbeleid gericht op de 
tijdelijkheid van hun verblijf.  
Op de maatschappelijke spanningen die in die periode in de grote steden en de 
oude arbeiderswijken van industriesteden ontstaan, met als hoogtepunt de rellen in 
de Afrikaanderwijk in Rotterdam in 1972, wordt op een ‘technische’ manier 
gereageerd. Het beleid, gericht op het behoud van eigen identiteit en cultuur en 
het versterken van de etnische groepsvorming, wordt niet kritisch op zijn effecten 
bekeken. Besloten wordt slechts om de Nederlandse bevolking beter voor te 
lichten. Daarnaast wordt bij degenen die in een directe spanningverhouding tot de 
gastarbeiders staan, vooral de zwakkere groepen in de industriesteden en de grote 
steden en de klasse van ongeschoolde arbeiders, benadrukt dat er een gedeeld 
belang bestaat.  
 

3.3.2. Minderhedenbeleid 
Vanaf het begin van de jaren ‘80 wordt een minderhedenbeleid gevoerd. De 
overheid is er min of meer van doordrongen geraakt dat de tijdelijkheid van de 
gastarbeiders is omgezet in een blijvende aanwezigheid, niet alleen van de 
werknemers maar ook van hun gezinnen. Gastarbeiders en hun gezinnen worden 
nu minderheden genoemd. Deze zogenaamde minderheden, waarop het beleid 
zich nu gaat richten, zijn dus groepen allochtonen, die hun ‘cultureel anders-zijn’ 
met een lage maatschappelijke status combineren. Er ontwikkelt zich een 
samenleving waarin etnische en sociaal-economische scheidslijnen samenvallen. 
Allochtoon zijn betekent ‘anders’ zijn, laaggeschoold zijn, een gebrek aan kansen 
en achterstand. Het beleid gaat er vanuit dat de migranten zich vooral als groep 
moeten emanciperen. Doel van het beleid is bestrijding van maatschappelijke 
achterstand en het bieden van ruimte voor de ontwikkeling van eigen cultuur, 
religie en taal. (Verwey-Jonker, 2003,29). Het beleid is een mix van enerzijds 
versterking van de (individuele) rechtspositie, deels op het terrein van de 
arbeidsmarkt, maar ook door invoering in 1985 van het migrantenstemrecht op 
gemeentelijk niveau, en anderzijds nadruk op groepsrechten, op integratie, 
emancipatie en versterking van de arbeidsmarktpositie via versterking van de 
binding van de groep. Allochtonen vormen een ‘zorgcategorie’ voor de overheid.  
Tussen individuele ontwikkeling en ontplooiing van de groep bestaat echter een 
natuurlijke spanning. De politicoloog Stuurman schrijft daarover in zijn studie 
over de verzuiling in Nederland, ‘dat de emancipatie van confessionele arbeiders 
en vrouwen sterk door de verzuiling is afgeremd’. In de verzuiling stond de 
ontplooiing, of emancipatie, van een bevolkingsgroep als geheel centraal. ‘De 
arbeiders werden belemmerd in hun strijd voor sociale en politieke 
zelfstandigheid en de vrouwen werden in hun ‘natuurlijke’ rol van moeder (of 
non) bevestigd. Arbeiders en vrouwen werden ‘opgevoed’ in afhankelijkheid en 
gehoorzaamheid aan het van god gegeven gezag van kerk en staat’. (Stuurman, 
1983, 72/73).  



Er zijn duidelijke verzuilingstendensen aanwezig in het minderhedenbeleid. Op 
het punt van de identiteitsbeleving moeten minderheden evenveel kans hebben als 
andere identiteitsgroepen. (Verwey-Jonker, 2003,33). Als er hier sprake is van 
identiteit wordt religie bedoeld. Jarenlang wordt het woord identiteit in Nederland 
vooral gebruikt in relatie tot het (christelijk) onderwijs, het ‘identiteitsgebonden’ 
onderwijs. Etnische groepen kunnen vanaf nu op deze basis financiële steun 
krijgen voor de ontwikkeling of instandhouding van eigen islamitische 
identiteitsorganisaties (zoals scholen, welzijnsinstellingen, media, enzovoorts), 
gelijkwaardig aan de steun die andere identiteitsgroepen in de Nederlandse 
samenleving daarvoor ontvangen. Het nog steeds verzuild functionerende systeem 
op het terrein van onderwijs, media en welzijnsinstellingen wordt daarmee ook 
open gesteld voor de nieuwe minderheidsgroepen. Het minderhedenbeleid van de 
tachtiger jaren is daarmee in wezen een beleid dat voortborduurt op de 
maatschappelijke verzuiling van de 19de en 20ste eeuw. Echter, het krijgt zijn kans 
in een tijd waarin het verzuilde gedachtegoed inhoudelijk nauwelijks meer 
bestaat, omdat de samenleving, en daarmee ook de uitgangspunten van het 
overheidsbeleid, zeer geïndividualiseerd is. Het vormt daarom een anachronisme. 
Daarbij komt dat de oorspronkelijke verzuiling plaatsvond in een raciaal en 
etnisch homogene, zich democratiserende samenleving. Vooral bij het CDA leeft 
de verzuilingsgedachte echter sterk.  
 

3.3.3. Het integratiebeleid 
In de jaren ‘90 verandert het minderhedenbeleid in integratiebeleid. Deze 
beleidsverandering wordt geïnspireerd door de blijvende achterstand en de hoge 
werkloosheidscijfers onder allochtonen. Allochtonen zijn nu vooral langdurig 
werklozen en uitkeringsgerechtigden. Het integratiebeleid richt zich meer op het 
individu en zijn participatie in het onderwijs en op de arbeidsmarkt. Vanaf het 
midden van de jaren ‘90 wordt ook een ‘burgerschapsbeleid’ ontwikkeld, 
gekenmerkt door een nadruk op de individuele burger met zijn eigen 
verantwoordelijkheid, rechten en plichten. Er wordt afstand gedaan van een 
groepsgerichte benadering van allochtonen als een zorgcategorie voor de 
overheid, en gekozen voor maatwerk. Het recht op zorg wordt een plicht tot 
individuele zelfverantwoordelijkheid. De nadruk wordt gelegd op werken als 
instrument tot het ingroeien in de maatschappij en het bevorderen van inter-
etnische contacten. ‘Alleen wie voldoende Nederlands spreekt, wie een voldoende 
beroepsgerichte scholing heeft gekregen, wie heeft geleerd zich staande te houden 
in een vrij harde en competitieve samenleving, kan met behoud van eigen 
identiteit voluit participeren’. (Verwey-Jonker,2003, 40). Het behoud van de eigen 
identiteit is een annex geworden bij de eis tot integratie. 
In de late jaren ‘90 treedt langzaam een verschuiving van perspectief op in het 
debat onder politici. Het perspectief verschuift van de sociaal-economische 
achterstanden naar de sociaal-culturele verschillen. De politiek plaatst sindsdien 
meer vragen bij de waarden en normen van migranten (Verwey-Jonker, 
2003,179). In het debat speelt cultuur, in de vorm van de ‘moslimidentiteit’, en de 
culturele afstand die dat al dan niet veroorzaakt, een belangrijke rol. In die 
discussie blijft het CDA in eerste instantie nog vasthouden aan het belang van 
zelforganisaties en emancipatie in eigen kring. 
 
 



3.4. De omslag naar het politieke debat 
In de jaren ‘90 beperkt het debat over allochtonen zich niet meer tot het parlement 
maar vindt het in toenemende mate daarbuiten en via de media plaats. De 
maatschappelijke discussie is geen technische beleidsdiscussie. Het is een 
politieke discussie over de betekenis van migranten en immigratie als zodanig 
voor de toekomst van de Nederlandse samenleving als geheel. In dit debat worden 
op meer of minder indringende wijze de problemen in relatie tot integratie 
benoemd en wordt de politiek verweten een beleid van ‘pappen en nathouden’ aan 
te hangen. Ook Fortuyn is sinds het midden van de jaren ‘90 bezig met het 
benoemen van de integratieproblemen en het mobiliseren van weerstand ‘van 
gewone Nederlanders’ tegen het bestaande beleid. Het is een reactie op het 
overheidsbeleid dat geen oplossing zoekt voor de toenemende maatschappelijke 
spanningen. Dit beleid levert Fortuyn de munitie voor zijn aanval op de 
gevestigde politiek. ‘De vertechnocratisering van de politieke boodschap leidt 
onvermijdelijk tot concentratie op het haalbare en niet meer op het denkbare en 
daardoor op het politieke midden, hetgeen nog iets anders is dan op het 
maatschappelijke midden. Het gaat niet meer om wat maatschappelijk haalbaar is, 
maar om wat onder de Haagse kaasstolp van de politieke partijen, en niet te 
vergeten de rijksbureaucratie, haalbaar is. De maatschappelijke werkelijkheid 
dringt door deze kaasstolp slechts sterk gefilterd en veelal zwaar misvormd door’. 
(Fortuyn, 1997, 29). Fortuyn vormt een belangrijke katalysator voor de omslag in 
de aard van het debat onder politici. Het rapport van Verwey-Jonker geeft 
zijdelings aan het met de kritiek van Fortuyn en anderen, die zich al eerder op dit 
punt uitlieten, eens te zijn. ‘Niettegenstaande het feit dat de samenleving als 
geheel vaak (mede) als doelgroep van het integratiebeleid werd omschreven, ging 
dat beleid veelal over de vraag hoe de positie van migranten kon worden 
verbeterd; veel minder over door autochtonen ervaren problemen en kwesties van 
samenleven van verschillende groepen onder soms moeilijke omstandigheden’ 
(Verwey-Jonker,2003, 178). Tegelijkertijd  wordt er echter ook op gewezen dat de 
indruk die in de samenleving is ontstaan en die vooral door de politieke beweging 
van Fortuyn werd gestimuleerd, namelijk dat ‘de integratie van minderheden 
überhaupt geen politiek issue is geweest en dus onvoldoende aandacht heeft 
gekregen’, ook niet strookt met de werkelijkheid.(Verwey-Jonker,2003,174).  
In het bronnenonderzoek van Verwey-Jonker wordt het ‘Schefferdebat’ dat de 
Tweede Kamer in april 2000 voert, als het moment gezien waarop het technische 
beleidsdebat verandert in een politiek debat. Daarmee sluit het debat tussen 
politieke partijen aan bij het debat dat in de samenleving al wordt gevoerd. Het 
‘Schefferdebat’ verwijst naar een in januari 2000 in de NRC verschenen 
spraakmakend artikel van de publicist Scheffer, getiteld ‘Het Multiculturele 
Drama’. Scheffer betoogt daarin dat de integratie is mislukt. In dit debat wijzigt 
het CDA zijn positie op het punt van de zelforganisaties. Fractieleider De Hoop 
Scheffer sluit zich aan bij het betoog van publicist Paul Scheffer. Het CDA is nu 
van mening dat de grote culturele afstand tussen moslims en de Nederlandse 
samenleving de oorzaak vormt van hun achterstandssituatie; het kritiseert die 
culturele afstand, constateert dat de gerichtheid op zelforganisatie de integratie 
niet heeft bevorderd en pleit voor het veranderen van de eigen cultuur van 
minderheden. De PVDA en de VVD blijven in dat debat nog vasthouden aan 
sociaal-economische factoren als redenen voor achterstand. De VVD pleit er 
echter wel voor dat de overheid ‘islamitische groepen’ actief de Nederlandse 
normen en waarden bijbrengt. Het is met het CDA van mening dat zelforganisatie 



de culturele afstand naar de Nederlandse samenleving bevordert. (Verwey-Jonker, 
2003,52,53).  
 

3.4.1 De inhoud van het politieke debat. 
Het bovengenoemde artikel in de NRC van de hand van Scheffer kritiseert 
enerzijds de Nederlandse politiek en samenleving die het over hun kant laten gaan 
dat grote groepen allochtonen blijvend in een achterstandsituatie verkeren. Hij 
kritiseert de politiek ook omdat deze denkt dat het integratieprobleem zich vanzelf 
zal oplossen.  
‘Velen leven met het misverstand dat de integratie van de etnische minderheden 
ongeveer hetzelfde verloop zal hebben als de vreedzame verzoening van 
religieuze groepen in Nederland. Net als voorheen is het een kwestie van 
schikken, plooien, afkopen, onderhandelen en geheimhouding. Daarin openbaart 
zich vooral een grenzeloos geloof in elites. Succesvolle migranten maken het voor 
hun `achterban' gemakkelijker om zich te vereenzelvigen met de Nederlandse 
samenleving, zo luidt de onuitgesproken verwachting. Kortom, velen denken dat 
de regels en gebruiken van de pacificatie-democratie ook de nieuwe verdeeldheid 
kunnen temperen.’  

Ondanks deze kritiek op de verzuilingsaanpak, waarmee de Nederlandse politiek 
op het probleem reageert, ligt voor Scheffer de oorzaak van het mislukken van de 
integratie in de grote culturele afstand tussen de minderheden en de Nederlandse 
samenleving. De minderheden die achterblijven zijn moslims. Scheffer spreekt in 
zijn artikel uit er geen geloof aan te hechten dat een door de islam geïnspireerde 
cultuur kan veranderen en zich kan aanpassen aan de cultuur van een liberale 
samenleving. ‘Waar het vooral om gaat, is dat de scheiding van staat en kerk niet 
werkelijk is aanvaard in islamitische kring’. Dit is zijn wezenlijke analyse van de 
sociaal-economische achterstand en het gebrek aan integratie. Daarnaast benoemt 
hij in het artikel diverse elementen die in de loop van de jaren ‘90 al eerder 
publiekelijk werden benoemd. De antropoloog Sunier vat deze in 2000 in een 
lezing voor de universiteit van Gent als volgt samen.  
De maatschappelijke positie van allochtonen. Het gaat dan vaak over 
schooluitval, taalachterstand, hoge werkloosheid en criminaliteit van met name 
Marokkaanse jongeren. Soms gaat het over oriëntatie op Nederland. Mislukte 
integratie lijkt dan gelijk te worden gesteld met een geringe oriëntatie op 
Nederland en een sterke verbondenheid met het land van herkomst. Verondersteld 
wordt dat bepaalde groepen migranten door afwijkende waarden en normen, maar 
vooral door sterke familiale banden in de landen van herkomst, zich weinig aan 
de Nederlandse samenleving gelegen laten liggen en zich daar vanaf keren. 
We hebben volgens die opvatting te maken met een categorie personen die niet 
wenst deel te nemen aan het maatschappelijke verkeer.  
In verreweg de meeste gevallen echter wordt een gebrek aan integratie gekoppeld 
aan het bestaan van cultuurverschillen. Sommige migranten zouden waarden 
aanhangen die niet passen in ‘onze’ liberale westerse samenleving. Vaak 
wordt dan verwezen naar de positie van vrouwen. (Sunier, 2000 ) 
Scheffer staat dus niet alleen in zijn visie. Zoals we zagen sluit ook CDA-
fractieleider De Hoop Scheffer zich bij hem aan en eerder, in 1991, tijdens een 
toespraak voor de liberale internationale, spreekt ook VVD-leider Frits 
Bolkenstein zich al in dezelfde termen uit. De toon van het debat wordt echter wel 



steeds harder en het debat neemt aan belang toe omdat meer mensen er aan 
deelnemen. Het wordt een populair debat met alle kwalijke vormen van 
oppervlakkigheid en generalisatie die daar ook mee samenhangen. ‘Hoewel het 
lijkt alsof de toon van de discussie indringender is en er meer mensen aan 
deelnemen, is er voor het overige niets nieuws onder de zon’ zo stelt Sunier. ‘Ook 
naar aanleiding van eerdere publicaties vond een heftig debat plaats en steeds was 
de boodschap dezelfde: ‘het beleid van pappen en nathouden en de lankmoedige 
houding van overheid en samenleving jegens cultuurverschillen heeft tot nu toe 
niet geleid tot een wezenlijke positieverbetering van allochtonen’. In wezen 
komen die verhalen op hetzelfde neer: bij ongewijzigd beleid dreigt de integratie 
van migranten te mislukken. Sunier wijst erop dat de positie van vrouwen, een 
aantal kwalijke situaties als vrouwenbesnijdenis en het onthouden van onderwijs 
aan meisjes, in het publieke debat in directe relatie met de islam worden gebracht. 
Juist als het gaat om integratievraagstukken worden de aanhangers van de islam 
als een probleemgroep gezien. De islam wordt voorgesteld als de cultuur of religie 
die het verst afstaat van de westerse cultuur. (Sunier, 2000). Moslims, zo wordt 
dus verondersteld, hebben meer dan andere groepen problemen met het zich 
voegen in de samenleving en vormen daardoor een probleem voor de 
samenleving. Hun aanwezigheid leidt tot sociale fricties en ontregelt het 'normale' 
functioneren van de samenleving.  
Hoewel het beleid nu uitgaat van het individu, en religie en cultuur van 
minderheden als een probleem voor de integratie worden gezien, wordt er 
tegelijkertijd een beleid gevoerd dat zich richt op het allochtone middenveld. 
‘Paradoxaal genoeg wordt de maatschappelijke en politieke rol van allochtone 
organisaties de laatste jaren echter eerder groter dan kleiner. Enerzijds is sprake 
van afnemende acceptatie van immigratie en met religie geassocieerde 
cultuurverschillen bij delen van de autochtone bevolking. Anderzijds moet er 
steeds vaker met vertegenwoordigers van minderheden worden overlegd om de 
spanningen binnen de perken te houden. ‘De boel bij elkaar houden’ noopt tot een 
‘poldermodel’ op het gebied van integratie, waarbij de overheid van allochtonen 
vergt dat zij uit hun midden aanspreekbare en aansprekende vertegenwoordigers 
aanwijzen. Dus, ook al blijven de dilemma’s rondom de zelforganisaties bestaan 
en vrezen de politieke partijen anti-integrerende tendensen, tegelijkertijd is het 
‘allochtone middenveld’ een niet meer weg te denken realiteit’. (Verwey-Jonker, 
2003,178). 
 

3.4.2. Beelden in het politieke debat  
In de discussie in het parlement maar ook in de samenleving, worden diverse 
factoren genoemd die van belang zijn voor (het mislukken van) integratie van de 
nieuwe migranten in de Nederlandse samenleving; sociaal-economische factoren, 
discriminatie, sociale isolatie en culturele afstand. De bijbehorende beelden zijn 
mede door het overheidsbeleid van de afgelopen dertig jaar gecreëerd. 
Allochtonen worden gezien als het ‘troetelkind’ en ‘zorgenkindje’ van de 
overheid. Ze worden voorgetrokken boven Nederlanders in achterstandsituaties. 
Ze zijn slecht opgeleid en slecht aangepast. De toenemende nadruk in de laatste 
beleidsperiode op het leren van de Nederlandse taal, ook voor oud-komers, met 
daarbij een verwijzing naar hun arbeidsmarktsituatie, creëert het beeld van 
uitkeringstrekkers die zich niet willen aanpassen aan de Nederlandse samenleving. 
Uit dit laatste wordt dan steeds vaker de conclusie getrokken dat minderheden het 



daarom aan zichzelf te danken hebben dat ze in een achterstandssituatie verkeren. 
Deze onaangepastheid, zo gaat de redenering verder, leidt ook tot de problemen 
van de tweede generatie. Dit laatste beeld heeft zich vooral geconcentreerd op de 
groep Marokkaanse jongens.  
 
In deze periode komt de nadruk in het maatschappelijke debat ook steeds meer te 
liggen op het karakter van de islam als een beperkende factor in de integratie en 
een verklaringsgrond voor de achtergestelde positie van de moslimmigranten. 
Deze opvatting grijpt terug op het ‘Verlichtingsdenken’ dat zijn begin vindt in de 
18de eeuw. Het Verlichtingsdenken gaat uit van rationaliteit en de gedachte dat 
progressieve culturele ontwikkeling alleen langs die lijn mogelijk is. Religie, een 
niet-rationeel gegeven, kan en mag daarom alleen in de privé-sfeer beleefd 
worden. De seculiere natie-staat is de hoogste vorm van moderne culturele 
ontwikkeling. In de 19de eeuw is er in dit kader ook veel aandacht voor de islam. 
De idee vormt zich dat de islam een pre-moderne religie is die haaks op deze 
culturele vooruitgang en modernisering staat. ‘Not so much the age-old 
controversy between Islam and Christianity is relevant, although it does play a 
role as a canon for rhetoric, but rather the image of Islam as a pre-modern religion 
that by definition does not separate between state and religion’. (Sunier, 2003, 1). 
Dit beeld van de superieure rationele en moderne Westerse staat op basis van een 
superieure cultuur die een voorwaarde vormt voor iedere modernisering en de pre-
moderne, achterlijke, islamitische religie die modernisering tegengaat, speelt 
opnieuw een rol in de directe ontmoeting tussen de westerse samenlevingen en de 
islam door de grootschalige migratie van moslims naar de westerse wereld. Sunier 
wijst er daarbij op dat deze migratie in de tijd samenvalt met de toename van de 
islam als politieke factor in landen in het Midden-Oosten en Azië. De 
ontwikkelingen daar en de incidenten die diepe indruk maken in de westerse 
wereld zoals de Iraanse revolutie, de Rushdie-affaire en de aanslag op de Twin 
Towers in 2001, hebben de aandacht voor de islam opnieuw, en nu op grote 
schaal, gewekt. De ‘gastarbeiders’, Marokkanen en Turken krijgen er een 
belangrijke nieuwe categorisering bij: moslims. ‘At the beginning of the 
twentieth-first century, religion has largely supplanted national origins and 
ethnicity as the key boundary marker. (Sunier, 2003,2)  

Het dominante beeld van de islam en zijn aanhangers in Nederland is niet erg 
gunstig voor de betrokkenen. Sunier wijst erop dat er twee vooronderstellingen 
worden gehanteerd. Hij noemt deze de achterstandsthese en de loyaliteitsthese. 
Van belang bij de achterstandsthese is het feit dat de meeste moslims als 
migranten hier zijn gekomen, als migranten met een 'sterk afwijkende cultuur’. 
Een aanzienlijk deel van deze migranten verkeert in een achterstandspositie. We 
zoeken en vinden daarom ideologische elementen die de achterstand kunnen 
'verklaren' en in zekere zin legitimeren. Daarbij wordt ook - maar niet uitsluitend - 
gebruik gemaakt van vermeende kenmerken van de islam. De islam wordt 
voorgesteld als een stelsel van regels en voorschriften die het dagelijks handelen 
van aanhangers bepaalt en als zodanig een belangrijke hindernis voor volledige 
participatie kan vormen. Bij dit beeld passen ook andere kenmerken die algemeen 
geassocieerd worden met achterstand, achterlijkheid en een pre-ïndustriële 
levenswijze. Dit zijn doorgaans dezelfde kenmerken als die welke in de jaren 
vijftig centraal stonden in het discours met betrekking tot 'asociale gezinnen'. Die 
gezinnen kenmerkten zich door patriarchale man-vrouw verhoudingen, 



huwelijken die niet zijn gebaseerd op affectie, conflictbeslechting door geweld, 
gebrekkige opvoeding van en onderwijsondersteuning aan de kinderen, geen ABN 
spreken, gebrek aan hygiëne, enzovoorts. In het algemeen worden die kenmerken 
negatief gewaardeerd, ze passen niet bij het ideaalbeeld van de eigen 
samenleving. Wie zich verdiept in de kenmerken die aan individuele moslims 
worden toegeschreven zal, volgens Sunier, versteld staan van de talloze 
parallellen met het discours over ‘asociale gezinnen’.  
De loyaliteitsthese gaat er vanuit dat mensen, die zich oriënteren op andere 
samenlevingen en culturen, niet loyaal naar de Nederlandse samenleving zullen 
zijn. Dit laatste punt kan er toe leiden dat aan moslims hoge en verantwoordelijke 
sociale en politieke posities onthouden worden. (Sunier, 2000).  
Als het om Marokkanen gaat, speelt in het maatschappelijke debat naast het 
moslim zijn ook de elementen ‘gebrekkige opvoeding en onderwijsondersteuning’ 
een belangrijke rol. Het lijkt erop dat de Marokkaanse gemeenschap op dit 
moment, meer dan andere allochtone groepen, wordt gezien als een gemeenschap 
waarvan de jongere generatie en dan vooral de jongens, ontspoort. En ook hier 
wordt de oorzaak gezocht in de Marokkaanse cultuur. Toenmalig Amsterdams 
PvdA wethouder Oudkerk liet zich in maart 2002 in een onderonsje met 
burgemeester Cohen, voor een openstaande microfoon, de term ‘kut-Marokkanen’ 
ontvallen. In de landelijke media wordt regelmatig bericht over criminaliteit en 
overlast van groepen Marokkaanse jongens in plaatsen als Amsterdam en Gouda. 
In het maatschappelijke debat wordt, onder andere op gezag van cultureel-
antropoloog Van Gemert, deze ontsporing van de Marokkaanse jongens geweten 
aan de etnische en culturele achtergronden van de Marokkanen. Van Gemert stelt 
in zijn proefschrift dat de verklaring voor het gedrag van Marokkaanse jongens 
moet worden gezocht in de verhoudingen die in Marokko bestaan tussen de 
bewoners van het Rifgebergte, waaruit veel van de Marokkaanse gastarbeiders 
afkomstig zijn, en de Marokkaanse overheid. (Van Gemert, 1998, 13). 
Marokkaanse ouders bemoeien zich van oudsher, vanwege deze relatie met de 
staat, niet met de buitenwereld. In latere publicaties wijst hij ook op het verschil 
tussen een schuld- en een schaamtecultuur. Marokkanen zouden leven in een 
schaamtecultuur waarin zij op het rechte pad worden gehouden door correctie van 
de omgeving en niet door een intern besef van ethisch gedrag. Door het ontbreken 
van sociale controle in een individualistische samenleving, waarin de 
schuldcultuur, het persoonlijke gevoel van schuld, het enige correctiemechanisme 
is, raken juist de Marokkaanse jongens, die op straat opgroeien, op het verkeerde 
pad. (Van Gemert en Fleischer,2002, 36). Pels wijst er op dat enerzijds waarden 
als collectivisme en conformiteit in Marokkaanse gezinnen nog niet veel aan 
belang hebben ingeboet terwijl toch blijkt dat de invulling van de traditionele 
familiewaarden inmiddels behoorlijk is veranderd. (Pels, 2003,21). Omdat 
Marokkaanse jongens zich vooral bezig houden met vormen van communale 
criminaliteit, criminaliteit waar individuele burgers direct slachtoffer van worden, 
en het bezorgen van overlast, ontstaan bij gewone burgers 
onveiligheidsgevoelens, angst voor en afkeer van deze groep. (Van Gemert 2002, 
162). De ‘slip of the tongue’ van Oudkerk vormt daarvan een illustratie.  
 

3.4.3. De toon van het politieke debat. 
Is er sinds het politieke debat in de jaren negentig iets veranderd in de toon van 
het debat? Het ligt voor de hand dat naarmate men in het debat de ‘schuld’ voor 



de maatschappelijke spanningen en de achterstelling van minderheden zoekt in de 
cultuur van die minderheden, de leden van die groep van mening zijn dat het 
maatschappelijke debat verhardt. Alle geïnterviewden zijn inderdaad van mening 
dat het debat is verhard. Het gaat hen er niet om dat de Marokkaanse cultuur niet 
ter discussie mag worden gesteld. Het gaat hen vooral om wat zij zien als een 
aanval op de islam en de toon waarop dat gebeurt. Zij wijzen dan vooral op de 
toonzetting en de aard van publieke uitlatingen van politici als Hirsi Ali en Geert 
Wilders, beide VVD Tweede Kamerleden. Daarnaast verzetten sommigen zich 
tegen het relateren van de problemen van Marokkanen met de islam. Zo stelt een 
van de geïnterviewden: (01) “Want voor de WTC aanval en voor Fortuyn werd er ook 
al gesproken over Marokkanen maar toen werd er gesproken over waar het over moet 
gaan, bijvoorbeeld over de Marokkaanse gemeenschap:’U hebt een 
criminaliteitspercentage dat drie keer zo hoog is als de autochtonen, hoe komt dat? 
Marokkaanse gemeenschap, u bent twee en een half keer zo vaak werkloos als de 
autochtonen, hoe komt dat?’ Dat zijn terechte discussies en dan wil ik ook volop meedoen 
in de discussie want die is constructief. Maar na Fortuyn en na de aanval op de WTC, is 
de discussie over de functionele integratie van allochtonen omgedraaid in een discussie 
over de islam en dat de islam als religie hier niet past en dat kan ik dus niet hebben.”  
“Toen het nog over zulke vragen ging (vragen over Marokkaanse cultuur in relatie tot 
integratieproblemen, jk) voelde ik me geroepen tot de discussie tafel. Maar hoe kun je 
met iemand als Wilders van de VVD in discussie gaan over de islam als hij je eerst 
achterlijk en barbaars en nog een aantal dingen toedicht. Hoe kan je met iemand als 
Ayaan Hirsi Ali in discussie gaan”. 
Een aantal respondenten wijst ook op de voorbeeldfunctie die politici in deze 
hebben. Politici zouden iedere burger in bescherming moeten nemen maar doen 
dat, naar het beleven van deze groep, niet. Andere Nederlanders vinden in de 
uitlatingen van de politici een legitimatie om zich dan ook zo uit te laten. Er is 
niet alleen sprake van boosheid maar ook van angst voor de veranderde toon in 
het debat. 
(012)“Dat taalgebruik opeens, dat harde taalgebruik, dat opeens normaal werd. Dat 
heeft me zorgen gebaard. Dat dat moest kunnen. Dat je gewoon mensen kan beledigen en 
als je dan beledigd wordt en je schiet in de verdediging, dat je er dan tegen moest kunnen 
want dat is gewoon vrijheid van meningsuiting en bla, bla, bla. Dat soort dingen. Dat 
vond ik wel heel vervelend”.  
(03) “Bijvoorbeeld het woord kut Marokkanen dat toen door Oudkerk werd gebruikt. 
Toen werd gezegd, nee, dat had hij niet mogen zeggen, maar nu zegt heel Nederland 
het”.  
(02) “Gewoon ook omdat politici een voorbeeldfunctie hebben en je ziet ook dat mensen 
gewoon in de samenleving dat natuurlijk oppikken en dat zij ook steeds hardere 
uitspraken doen, columnisten en gewone mensen”.  
(01) “Maar we lazen vorige keer een stuk hoe voor de opkomst van Hitler als het ware in 
propaganda over Joden werd gedacht. Vervang de woorden Joden door moslims en je 
hebt precies datgene wat er ten tijde van Fortuyn werd gezegd. Niets minder en niets 
meer. En dat werd beangstigend.” 
(012) “Dan kreeg je het gevoel dat je blij mocht zijn dat je hier in Nederland mocht 
wonen. Dat idee kreeg je meer. Jullie mogen blij zijn dat jullie hier zijn. En als jullie je 
niet aan onze normen en waarden houden dan moeten jullie maar zo snel mogelijk 
oprotten, zeg maar. Dat kreeg je wel.”  
(013) “In Nederland is het tenminste naar mijn mening vroeger niet zo geweest. Maar nu, 
omdat er een aanslag is geweest en iemand heeft geroepen dat de islam een achterlijke 
cultuur is, en gelijk is alles wat met islam te maken heeft negatief.” 
 



Het is dus vooral de aanval op de islam en de combinatie die wordt gelegd met de 
problemen in de Marokkaanse gemeenschap en de Marokkaanse cultuur, die de 
geïnterviewden boos maakt en een machteloos gevoel bezorgt. Daarin ervaren zij 
vooral de verharding. Door die verharding en de snelle omslag in het 
maatschappelijke debat, voelen ze zich ook onzeker en angstig.  
 
De geïnterviewde Marokkanen staan niet alleen in hun mening dat het 
maatschappelijke debat over integratie is verhard. Ook op het niveau van de 
columnisten wordt in de afgelopen jaren een verbeten onderlinge strijd gevoerd 
over de termen van het integratiedebat. Dat leidt ertoe dat columnist Paul Cliteur 
aankondigt te zullen capituleren. Hij zal geen columns meer schrijven en 
uitspreken over vraagstukken van integratie. In zijn columns benadrukte hij in dat 
verband vooral het ‘Verlichtingsdenken’. Sylvain Ephimenco, columnist van 
Trouw, geeft daarop in een column op 25 maart 2004 zijn visie op het 
discussieklimaat.  
‘Het merkwaardige van de ophefmakende zaak Cliteur is de oorlogsretoriek. De publicist Paul 
Cliteur voelt zich omsingeld door krachten die hem voor alles en nog wat uitmaken zodra hij 
kritiek op de (niet bestaande) multiculturele samenleving of de islam uit. Ik capituleer, kondigde 
Paul eergisteren aan in Het Parool. Capitulatie: overeenkomst tussen strijdende partijen 
betreffende overgave van een natie. Je kunt Cliteur misschien van overdrijving betichten maar als 
je de zaak goed bekijkt, is het bewuste woordje nog niet zo slecht gekozen. Het lijkt af en toe wel 
oorlog in Nederland. Zo jodelde columnist Piet Grijs gisteren ook in Het Parool zijn geluk uit zijn 
longen. Hij claimt het terugtreden van de beschaafde man die voor fascist en racist werd 
uitgemaakt, als zijn eigen 'overwinning'. Weer een stem die door de terreur van de doorgeschoten 
retoriek tot zwijgen wordt gebracht. Proficiat!  
Hugo Brandt Corstius alias Piet Grijs deinsde er niet voor terug in Vrij Nederland Cliteur met 
Adolf H. te vergelijken. Dit niveau, dus. Als je genoeg herhaalt dat je tegenstander in het debat een 
Hitleriaanse nazi is, misschien dat er iemand van het kaliber Volkert van der G. op het idee komt 
om zijn P38 vanonder de mottenballen te halen. Exit Cliteur’. (citaat uit Trouw, dd. 25 maart 
2004) 
 
Ook maatschappelijke instituties en bekende oud-politici wijzen op de verharding 
in de toon van het debat. Het NPRD, Nationaal Platform voor overleg en 
samenwerking tegen Racisme en Discriminatie, een door de minister van 
Vreemdelingenzaken geïnstalleerd platform onder voorzitterschap van oud 
minister Els Borst, spreekt in zijn advies aan minister Verdonk in maart 2004 
verontrusting uit over de ontwikkeling in het maatschappelijke en politieke debat. 
Enkele citaten uit het rapport: ‘De toonzetting in het maatschappelijke debat 
verontrust het NPRD, onnodige generalisaties en stigmatisering zijn manifest 
aanwezig in het debat’. ‘Er heeft een verharding van het klimaat plaatsgevonden’. 
‘De (politieke) boodschap is eenzijdig problematiserend naar etnische groepen 
toe, hetgeen eerder leidt tot polarisatie dan tot integratie’. ‘Er wordt een wij-zij-
cultuur geschapen’. (NPRD,2004)  
Zelfs de AIVD (Algemene Inlichtingen en Veiligheids Dienst) waarschuwt voor 
de gevolgen van de verharding van het maatschappelijke klimaat. In een notitie 
die de Minister van Buitenlandse Zaken op 10 maart 2004 aan de Tweede Kamer 
aanbiedt, schrijft de AIVD: ‘Te constateren valt dat een groeiend aantal moslims 
zich door opiniemakers en opinieleiders in het maatschappelijke verkeer onheus 
bejegend voelt. Hierbij komt dat in hun ogen de overheid zich niet - of 
onvoldoende - als onpartijdige arbiter opstelt’. Deze gedachte leeft volgens de 
AIVD onder de kleine groep van politiek radicale moslims maar ook binnen een 
groot deel van moslims dat zich wel verbonden voelt met - en gebonden acht aan - 



de principes van de democratische rechtsstaat. ‘Vooral jongeren uit de groep van 
de tweede of derde generatie immigranten lijken de vermeende verwijdering 
tussen de samenleving en moslimburgers zwaar op te nemen. De groep van de 
zich onheus bejegent voelende jongeren vormt een voorname vijver van voor 
radicalisering en eventueel rekrutering ontvankelijke personen’. De AIVD stipt in 
deze notitie ook het gevoel onder moslims aan dat de overheid hen in de steek 
laat.  

 

3.5. Samenvatting en conclusies 
De overheid heeft in de afgelopen dertig jaar in eerste instantie sterk de nadruk 
gelegd op de etnische groep en op het behoud van de eigen cultuur. Aan de 
gastarbeiders, minderheden en allochtonen werd een collectieve identiteit 
toebedeeld. De angst dat de gastarbeiders zouden ‘ontwortelen’ stond in de eerste 
periode centraal. Cultuur werd als een statisch gegeven gehanteerd.  
Ook in de jaren ‘80 lag de nadruk nog steeds op de etnische identiteit en op de 
religieuze identiteit. De etnische groep werd gezien als het voertuig van 
emancipatie en daarmee van het bevorderen van een betere maatschappelijke 
positie voor de groep als geheel. Emancipatie binnen de etnische groep moest 
leiden tot meer invloed van de etnische minderheidsgroepen op het beleid en de 
inrichting van de samenleving. Zelforganisatie werd daarom zeer gestimuleerd. 
Culturen zouden een zekere verandering ondergaan in dat inpassingproces. 
Culturen hebben het vermogen te veranderen en dus werd er op een meer 
procesmatige manier naar cultuur gekeken. De religieuze identiteit werd 
benadrukt doordat de identiteitsgebonden subsidiëring ook voor islamitische 
organisaties werd opengesteld.  
 
In de laatste periode staat in het beleid het individu met zijn rechten en plichten 
centraal. Er wordt een burgerschapsbeleid gevoerd. De overheid wil af van de 
etnische groep als zorgcategorie en kiest voor ‘maatwerk’. Als er al wordt 
gerefereerd aan de functie van de zelforganisatie staat de mogelijke culturele 
verandering voorop en wordt er op een instrumentele manier mee omgegaan. Er 
ontstaat, althans in theorie, ruimte voor de allochtoon om zichzelf al dan niet als 
allochtoon te zien.  
Er kunnen uit dit beleid diverse beelden van migranten worden gedestilleerd. 
Migranten zijn werknemers op een laag, ongeschoold niveau en het zijn 
buitenlanders. Allochtoon zijn betekent ‘anders’ zijn, laaggeschoold zijn, een 
gebrek aan kansen en achterstand. Allochtonen vormen een ‘zorgcategorie’ want 
het zijn vooral langdurig werklozen en uitkeringsgerechtigden. 
 
Het maatschappelijke klimaat is in de afgelopen periode verslechterd en het 
maatschappelijke debat levert, met de bestaande beelden, de ingrediënten voor de 
stigmatisering van moslims en Marokkanen. Een belangrijke aanname is daarbij 
dat de islam en door de islam gevormde etnische culturen, zich niet kunnen 
aanpassen aan de moderne en liberale westerse cultuur.  
 



4. Identiteit en stigmatisering. 
 

4.1 Inleiding 
Identiteit is niet meer een vanzelfsprekende zaak. Lag vroeger je identiteit zo 
ongeveer vast bij de geboorte, tegenwoordig wordt gesteld dat identiteit een 
complexe, aan fragmentatie en een voortdurend proces van constructie en 
reconstructie onderhevige zaak is geworden. Als je na gaat denken over het begrip 
‘identiteit’ wordt het begrip steeds vager. Wat betekent het werkelijk? In de 
literatuur wordt identiteit beschreven vanuit psychologisch, sociologisch en 
antropologisch perspectief. Vanuit die verschillende invalshoeken wordt 
gesproken over persoonlijke, sociale en culturele identiteiten. Ik zal daarom in dit 
hoofdstuk allereerst aangeven hoe ik zelf tegen het begrip identiteit aankijk en wat 
ik in het kader van dit onderzoek onder identiteit versta. In dit onderzoek gaat het 
vooral over sociale identiteit. Het is echter van belang om te zien dat een sociale 
identiteit niet op zichzelf staat, maar zich baseert op aspecten die de persoonlijke 
en culturele identiteit van een persoon en groep vormen. Ik ga daarna enkele 
definities uit de literatuur na. Ik zal kort stilstaan bij de veranderingen die zijn 
opgetreden in het denken over identiteit en identiteitsvorming, voor zover dit van 
belang is voor dit onderzoek. Daarbij beschrijf ik de sociale identiteitstheorie en 
het begrip zelf-categorisering en het stigmatiseringproces. Ik zal daarna stil staan 
bij de betekenis van sociale identiteit. Tenslotte beschrijf ik welke reacties en 
gedragsvarianten in de theorie zijn beschreven met betrekking tot bedreigingen 
van de sociale identiteit.  
 

4.2.Wat is identiteit 
Wat is identiteit? Identiteit is datgene wat en degene die je als persoon voelt en/of 
denkt te zijn. Ik ga daarbij nog steeds uit van de persoon als kern van de identiteit. 
Een identiteit is niet eenduidig maar opgebouwd uit diverse onderdelen. Er is 
zoiets als een persoonlijke identiteit die is opgebouwd uit dicht bij de persoon 
liggende, niet te wijzigen, aspecten. Je bent het kind van bepaalde ouders, 
onderdeel van een familie, je bent vrouw of man en, als je zelf kinderen hebt, 
vader of moeder. Ook persoonlijke karaktertrekken, huidskleur en intellectuele 
mogelijkheden zijn aspecten van de persoonlijke identiteit. Hoewel op het punt 
van sekse de medische mogelijkheden er aanleiding toe geven dit aspect als te 
wijzigen te beschouwen, is voor de overgrote meerderheid sekse een 
onvervreemdbaar gegeven. Dat geldt zeker voor alle andere bovengenoemde 
aspecten. Het gaat niet alleen om rollen die we spelen. Dat wordt duidelijk als we 
kijken naar een tweede laag van identiteit, de culturele identiteit. Geboren in een 
bepaalde familie, in een bepaald land met een bepaalde cultuur, betekent 
gesocialiseerd worden in die cultuur. Socialisatie is het proces waarin een kind 
wordt geleerd wat in zijn of haar familie, groep en cultuur de betekenis is van kind 
zijn, familielid zijn, vrouw of man zijn, vader of moeder zijn. Maar ook wat de 
betekenis is van de buitenstaander. Het leert je de bijbehorende waarden en leeft 
het bijbehorende gedrag, ofwel de normen, voor. Het leert je de geschiedenis van 
je land en je volk op een bepaalde manier te duiden en maakt je duidelijk wie er 
wel bij hoort en wie er niet bij hoort. Kortom, het leert je wie wat is en wat je wel 



en niet mag doen. Dit zijn echter alle aspecten die te wijzigen zijn, en zeker in de 
moderne tijd, zich ook steeds vaker in de loop van de tijd wijzigen. Je kunt op 
basis van ervaringen, verandering van omgeving, veranderingen van invloed 
vanuit de omgeving en culturele veranderingen tot een andere betekenisgeving 
komen, tot andere waarden en tot andere normen. Die wijziging in culturele 
identiteit kan de hele groep omvatten maar kan ook, gebaseerd op persoonlijke 
ervaringen, op persoonlijk niveau plaatsvinden. Ik ga er dus niet vanuit dat een 
culturele identiteit een vastliggend gegeven is. Tevens ga ik er vanuit dat identiteit 
een contextueel gegeven is. Ten slotte is er nog een derde laag, de sociale 
identiteit. Ging het bij de voorgaande twee lagen van identiteit vooral om 
invulling en betekenisgeving aan de identiteit door de persoon zelf en de eigen 
groep, bij sociale identiteit gaat het zowel om zelfindeling en zelfprofilering in 
een groep of sociale categorie als om indeling of profilering door anderen daarin. 
Je wordt dan ingedeeld in een bepaalde categorie. Aan die categorie geef je niet 
alleen zelf betekenis maar er wordt ook betekenis aan gegeven door anderen. Ook 
de categorisering als zodanig is een subjectief proces. Het gebeurt niet alleen op 
basis van objectieve kenmerken maar ook op basis van bepaalde opvattingen over 
die kenmerken en de bijbehorende beeldvorming. Betekenisgeving impliceert 
altijd selectie omdat slechts aan bepaalde kenmerken betekenis wordt verleend. 
‘Betekenissen liggen hierbij niet voor eens en altijd vast, maar zijn onderwerp van 
onderhandeling en eventueel onenigheid’. (Verkuyten, 1999, 25).  
De overheid kan je, vanwege bepaalde politieke of maatschappelijke opvattingen, 
in een bepaalde beleidscategorie plaatsen. De sociale omgeving kan je, vanwege 
bepaalde maatschappelijke en sociale opvattingen, in een bepaalde categorie 
indelen. Aspecten van persoonlijke en culturele identiteit vormen de basis voor 
deze indeling in sociale identiteiten. Het gaat dan echter niet meer alleen om de 
betekenis die jezelf aan die aspecten verleend maar ook om de betekenis die 
anderen daaraan hechten. De betekenissen die de ander aanbrengt zijn mede 
bepalend voor de manier waarop je jezelf ziet maar kunnen ook botsen met elkaar. 
Ik ga er dus vanuit dat een individu verschillende sociale identiteiten heeft.  
Aan het begin van deze paragraaf bracht ik een onderscheid aan tussen voelen en 
denken. Van sommige aspecten van de persoonlijke, culturele en sociale identiteit 
weet je cognitief dat ze weliswaar bij je horen terwijl ze emotioneel echter geen of 
nauwelijks betekenis hebben. Andere aspecten zijn juist weer zeer bepalend voor 
je zelfbeeld ofwel identiteit en zijn daarmee meer emotioneel beladen. Sommige 
indelingen kun je objectief onderschrijven terwijl ze geen betekenis voor je 
hebben, andere indelingen kun je als bedreigend voor je zelfbeeld ervaren.  

4.2.1. Definities in de literatuur 
De beleidswetenschapper Schoemaker wijst in een paper over sociale identiteit op 
een aantal definities. Allereerst op een definitie van de socioloog Weeks, die de 
verschillende perspectieven, psychologisch, sociologisch en antropologisch, bij 
elkaar brengt. Weeks geeft de volgende definitie van identiteit: ‘Identity is about 
belonging, about what you have in common with some people and what 
differentiates you from others. At its most basic it gives you a sense of personal 
location, the stable core to your individuality. But it is also about your social 
relationships, your complex involvement with others’. (Schoemaker, 2000). Het 
gaat Weeks dus om drie dingen: de groep waarbij je je thuis voelt, de stabiele kern 
in jezelf en om het positioneren van jezelf in sociale relaties met anderen. Er zit 
echter ook een element in van differentiëren, het voor jezelf duidelijk maken bij 



welke groep je niet thuis hoort. In de definitie van Weeks gaat het enerzijds over 
iets wat vaststaat, the ‘stable core’, en anderzijds over iets dat zich voortdurend 
vormt door je relaties met anderen. Identiteit en identiteitsontwikkeling dus.  
Schoemaker wijst ook op de psycholoog Bradley die dezelfde drie elementen van 
het identiteitsbegrip noemt als Weeks.  
‘Personal identity refers to the construction of the self, our sense of ourselves as 
unique individuals, how we perceive ourselves and how we think others see 
us..(it) is highly complex and individualized…  
Social identity refers to the way we, as individuals, locate ourselves within the 
society we live and the way in which we perceive others as locating us. 
Cultural identity refers to the sense of belonging to a particular culture; past or 
present…Cultural identity is a matter of becoming as well as being. It belongs to 
the future as much as to the past’.(Schoemaker, 2000). Bradley brengt ook op het 
niveau van de persoonlijke identiteit al het gegeven ‘hoe je denkt dat de ander je 
ziet’ in, als een element dat mede bepaalt hoe je jezelf ziet. Daarnaast benadrukt 
zij de voortdurende verandering waaraan de culturele identiteit onderhevig is. 
De antropoloog Baumann neemt een zelfde positie als Bradley in als het gaat om 
culturele identiteit. Beiden gaan uit van een dynamisch cultuurbesef dat gevolgen 
heeft voor identiteitsvorming. Cultuur verandert gaandeweg omdat het telkens 
wordt geherinterpreteerd in nieuwe omstandigheden, zowel de cultuur van het 
verleden als de cultuur van heden en toekomst. Baumann stelt dat er weliswaar 
zoiets bestaat als een essentialistische opvattingen over cultuur, waarin cultuur als 
een erfenis wordt gezien en waarin waarden en normen vastliggen. In dit vaste 
patroon vindt ook de opvoeding, die tot een bepaalde culturele identiteit leidt, 
plaats. ‘To socialize a child is always also to enculturate the child, to tell him or 
her that ‘this is what We do, so do it; and that is what They do, so don’t’. Hij wijst 
er echter ook op dat cultuur telkens weer gemaakt wordt. ‘True, culture maketh 
man, but it is men, women and youth who make culture. If they ceased to make it 
and remake it, culture would cease to be’. (Baumann, G,1999,25).  
De sociaal psychologen Turner en Tajfel hebben in het midden van de jaren ’70 
van de vorige eeuw het begrip ‘sociale identiteit’ van een betekenis voorzien. Hun 
definitie is dat ‘Social identity (….) that aspect of a person’s self-concept based 
on their group memberships; (…) a persons definition of self in terms of some 
social group membership with the associated value connotation and emotional 
significance’ (Turner in Ellemers e.a., 1999, 8). Zij gaan uit van een sociale 
identiteit die individuen zichzelf opleggen, gebaseerd op hun lidmaatschap van 
een bepaalde groep. Ook de sociaal psycholoog en antropoloog Verkuyten 
concentreert zich in zijn denken over identiteit vooral op ‘sociale identiteit’. 
Centraal staat bij hem ‘de wijze waarop mensen zichzelf in relatie tot anderen 
definiëren’. (Verkuyten, 1999, 6). Bij hem gaat het, evenals bij Bradley, om de 
relatie waarin het identiteitsbesef tot stand komt.  
 

4.2.2. De sociale identiteitstheorie  
Bij sociale identiteit gaat het vooral om de invloed van de ander en vooral de 
bredere sociale omgeving op de eigen identiteitstoeschrijving, de eigen 
identiteitsbeleving en het bijbehorende gedrag. Het gaat om categoriale 
lidmaatschapskenmerken –zoals geslacht, leeftijd en etnische achtergrond-  die 
een persoon sociaal gezien plaatsen. Daarmee wordt hij of zij onderscheiden van 
mensen die dat kenmerk niet bezitten en samengevoegd met mensen die dat 



kenmerk delen. Hierdoor wordt aangegeven wat iemand wel is ( bijvoorbeeld 
Turk) maar ook wat hij of zij niet is (bijvoorbeeld geen Marokkaan). Sociale 
identiteiten zijn per definitie differentiërend. Ze berusten op het maken van 
onderscheid en krijgen meestal pas relevantie in een context, bijvoorbeeld in 
contact met anderen. Sociale identiteit is overigens niet alleen een kwestie van het 
onvermijdelijk ingedeeld worden in sociale categorieën waarmee een groepslid 
zich daarna meer of minder verbonden kan voelen of een kwestie van jezelf 
categorisering ten eigen bate. Een mens is meer dan een individu dat ‘voor 
zichzelf gaat’. Een mens is een sociaal wezen. Het gezamenlijk geven van 
betekenis aan de dingen om ons heen, het verbonden zijn met mensen met 
bepaalde waarden en normen en het simpele feit sociale identiteiten te hebben, is 
een belangrijke waarde op zich. ‘Social identity is an important motivating 
principle (something to strive for), as well as an end in itself. If positive self-
evaluation was the only goal, there would be little basis for solidarity and 
identification with low status and disadvantaged groups at all.’ (Ellemers, e.a. 
1999, 82).  
 

4.2.3. Sociale identiteitstheorie en zelf-categorisering  
In de sociale identiteitstheorie, ontwikkelt door de sociaal-psychologen Turner en 
Tajfel, wordt er vanuit gegaan dat sociale identiteiten en hun betekenis voor de 
groepsleden tot stand komen in een bepaalde relevante of saillante context. 
Daarnaast wordt onderscheid gemaakt in de mate van commitment aan de groep 
en wordt gekeken wat de aard of inhoud, het doel en de waarden, van de groep is. 
Context, commitment en inhoud (content) zijn alle van wederzijdse invloed op 
elkaar. De relevante context bepaalt mede of iemand zich identificeert met een 
groep en in welke mate men zich identificeert. Als de context bedreigend is voor 
de sociale identiteit worden de diverse reacties uitvergroot. De mate van 
commitment maar ook de inhoud, de content, van een groep bepalen het gedrag 
van de groep en de groepsleden.  
De sociaal psychologen Ellemers, Doosje en Spears baseren zich op de door 
Turner en Tajfel ontwikkelde social identity theorie en wijzen erop dat uit diverse 
onderzoeken is gebleken dat de sociale identiteit van een persoon van grote 
invloed is op zijn perceptie, gevoelens en gedrag. Er bestaan dus niet alleen 
verwachtingen over gedrag maar de indeling als zodanig veroorzaakt ook een 
bepaalde perceptie van de buitenwereld en bepaalde gevoelens en gedrag bij de 
groepsleden.  
Zo zullen mensen die in een bepaalde categorie worden ingedeeld de neiging 
hebben een voorkeur te vertonen voor leden van de eigen groep en, onder 
bepaalde omstandigheden, tot competitie met en discriminatie van andere groepen 
komen. Naarmate mensen zichzelf meer zien als lid van een groep, meer 
committment hebben, vertonen ze steeds meer een gelijk gedrag tegenover 
buitenstaanders. Daarnaast zien ze de anderen, de buitenstaanders, als meer 
homogeen, ze maken minder of geen verschil meer tussen individuen. Naarmate 
groepsleden minder commitment hebben, zich minder identificeren met een 
sociale identiteit, stellen ze over het algemeen hun eigen  persoonlijke identiteit 
voorop.  Toch kunnen deze reacties, dit groepsgedrag, verschillen door de 
waarden die in de groep zelf worden aangehangen. Ondanks het gegeven dat het 
bij sociale identiteit niet noodzakelijkerwijze altijd gaat om een positieve 
groepswaardering is het bereiken van een positieve groepswaardering wel een 



belangrijke motivator voor gedrag. Het is echter vooral een onzekere sociale 
groepsstatus die actie oproept om zich positief van andere groepen te 
onderscheiden of de eigen status te veranderen of te herstellen. Voorwaarde 
daarvoor is wel dat de sociale identiteit saillant is ofwel van belang is voor de 
leden van de categorie of groep. ‘Social identity processes are only expected to 
come into play where social identity is salient and under such conditions people 
act in terms of their shared social identity, not in terms of their individual-level 
self-esteem’. (Turner in Ellemers e.a. 1999, 24)  

Turner ontwikkelt later, op basis van de sociale identiteitstheorie, de zelf-
categorisering theorie. Hij ziet dit als de basale onderliggende theorie en noemt de 
sociale identiteit in dit verband zelfs het mechanisme waarin groepsgedrag kan 
optreden. Deze zelf-categorisering theorie besteedt vooral aandacht aan de 
persoonlijke identificatie met een groep en het relatieve gewicht van deze 
identificatie in een specifieke context. ‘Self-categorization theory began with the 
distinction between social identity (self definition in terms of social category 
memberships) and personal identity (self-definitions in terms of personal or 
idiosyncratic attributes)’. (Turner in Ellemers, e.a., 1999, 10). Als mensen zichzelf 
categoriseren zullen ze de overeenkomsten met de eigen groep en de verschillen 
met andere groepen op relevante onderwerpen, accentueren. ‘People use groups to 
define their identity in relation to other relevant groups in situ’. (Ellemers e.a., 
1999, 1). Mensen gaan zichzelf en anderen stereotyperen op voor hen gewichtige 
sociale categorieën. Als de sociale identiteit op die wijze belangrijker wordt dan 
de persoonlijke identiteit zullen mensen zichzelf minder als individuen zien maar 
vooral als vertegenwoordigers van de groep. ‘There is a depersonalization of the 
self – a cognitive redefinition of the self – from unique attributes and individual 
differences to shared category memberships and associated stereotypes’. ‘Self-
categorization is assumed to provide the fundamental basis of our social 
orientation towards others’. ‘ … the salience of shared social identity leads to the 
depersonalization of self-perception, and, …. depersonalization produces group 
behaviour.  (Turner in Ellemers, e.a.,1999, 11, 14). Zelf-categorisering is dus een 
dynamisch proces dat bepaald wordt door de context. Het gaat erom wat je 
relevant vindt als sociale identiteit en in hoeverre je op dat relevante punt 
overeenkomsten voelt en ziet met leden van de eigen groep en verschillen kunt 
benoemen met leden van andere groepen. Naarmate de verschillen tussen de 
groepsleden, vergeleken met de verschillen met de niet-groepsleden, kleiner zijn 
neemt de geneigdheid jezelf op die relevante sociale identiteit in te delen, toe. 

4.2.3. De sociale identiteit, etniciteit en het individu 
Een sociale identiteit is dus een zelfverstaan op basis van het lidmaatschap van 
een categorie of groep. Het lidmaatschap van de sociale categorie waarin je wordt 
geplaatst, is je sociale identiteit. Omdat ieder individu onderdeel is van 
verschillende categorieën heeft een ieder meerdere sociale identiteiten. Daarmee 
is echter nog niets gezegd over de sociale betekenis en implicaties van dat 
lidmaatschap, over wie het bij de constructie van sociale indelingen voor het 
zeggen heeft, of over wat iemand zelf gevoelsmatig van een sociale indeling 
vindt. ‘Een sociale indeling is niet hetzelfde als een persoonlijke beleving’. 
(Verkuyten, 1999, 24). Wie wordt gecategoriseerd als behorende tot een bepaalde 
categorie of groep heeft dus individueel de ruimte om zich geen onderdeel van die 
groep te voelen. Verkuyten wijst er op dat niet iedere indeling identiteitsbetekenis 



heeft. Hiervoor zijn nog twee elementen nodig, namelijk de culturele component 
van identiteit en de zijnsdefinitie. Het gaat bij de culturele component om 
bijbehorende gedragsmanifestaties en (stereotype) gedragsverwachtingen. Bij de 
zijnsdefinitie gaat het om de bijbehorende beoordeling van de aard van de mensen 
die worden ingedeeld. Als we iemand definiëren als behorende tot een andere 
etnische groepering, verwachten we dat die persoon op een aantal belangrijke 
kenmerken van ons verschilt, zowel in gedrag als psyche. Dit is vooral zo 
wanneer het etnische verschil wordt opgevat als een min of meer natuurlijk en 
onoverbrugbaar verschil. ‘Ze zijn echt verschillend. Hierbij gaat het 
vanzelfsprekend niet meer om de vraag of er daadwerkelijke essentiële verschillen 
zijn. Het gaat om betekenisgeving’. (Verkuyten, 1999, 26,27). Hoewel 
categorisering bijna altijd gepaard gaat met bepaalde verwachtingen, hoeven deze 
verwachtingen dus niet altijd manifest of dwingend te zijn. Mensen worden 
ingedeeld in bepaalde categorieën die geheel sociaal geconstrueerd zijn (sociale 
rollen) of waarbij bijvoorbeeld een zichtbaar verschil (geslacht, leeftijd) de basis 
vormt. Er zijn echter niet op voorhand redenen waarom bepaalde kenmerken wel 
van een sociaal-categoriale betekenis worden voorzien en andere niet. 

Volgens Verkuyten spelen etnische indelingen op uiteenlopende manieren en in 
toenemende mate een rol in het dagelijkse leven. ‘Rechten, plichten, kansen, 
verwachtingen en vormen van uitsluiting en conflict hangen ermee samen en 
worden er door bepaald’. (Verkuyten, M. 1999, 2). Verkuyten wijst nadrukkelijk 
op het belang van etnische identificatie. Het gaat daarbij om de wijze waarop 
mensen uit etnische minderheden betekenis en invulling geven aan hun etnische 
achtergrond.  Mensen uit etnische minderheidsgroepen hebben te maken met tal 
van problemen die van invloed kunnen zijn op de beleving en ontwikkeling van 
hun etnische identiteit. Het gevoel dat men zelf of de eigen etnische groepering, 
niet volledig of slechts conditioneel, dat wil zeggen op voorwaarden van anderen, 
wordt geaccepteerd, laat zijn sporen na. Onzekerheid over acceptatie en respect is 
dan voortdurend op de achtergrond aanwezig, met alle psychische en sociale 
gevolgen van dien. De etnische identiteit moet telkens worden verantwoord en 
verdedigd, zodat het geen vanzelfsprekende basis is om anderen tegemoet te 
treden.  

4.3. Het stigmatiseringproces 
Wat is een stigma? In de definitie van de socioloog Goffman is een stigma een 
attribuut, een eigenschap, dat de bezitter ervan in verregaande mate 
diskwalificeert. (Goffman, 1963,11). Het stigma is een alles overheersende 
kwaliteit, dat in alle situaties voorop staat en vast is verbonden aan een bepaald 
individu. Een stigmatiseringproces begint met het indelen van mensen in 
categorieën. Deze indeling is nodig om onze sociale omgeving te ordenen en het 
geeft rust aan het bestaan. Deze indeling leidt, zoals we zagen, tot verwachtingen 
over mogelijkheden en gedrag maar ook over karaktertrekken. Deze 
verwachtingen kunnen we verheffen tot normatieve verwachtingen en vervolgens 
omzetten in eisen die we als volkomen terecht beschouwen. De verwachtingen 
van de ander zijn een karakterisering geworden. De vraag is op welk moment 
categorisering stigmatisering wordt. Ellemers e.a. hebben aangetoond dat 
categorisering leidt tot het vertonen van bepaald, verwacht, gedrag. Wat is nu het 
onderscheid tussen categorisering en stigmatisering? Stigmatisering treedt op als 
het verwachte gedrag niet meer afhankelijk is van een bepaalde categorisering 



maar in alle categorieën van bepaalde personen een bepaald gedrag en karakter 
wordt verwacht. Het wordt een alles overheersend iets, een attribuut dat iemand 
altijd bij zich draagt en waarop iemand altijd wordt beoordeeld en afgeschreven. 
In het huidige maatschappelijke debat staan etnische minderheden, moslims en de 
mate van integratie zeer centraal. Op basis van die categorieën worden normatieve 
verwachtingen gevormd. Afwijkingen van verwacht normatief gedrag worden, 
gezien het gewicht van het maatschappelijke debat, zeer serieus genomen. 
Marokkanen en moslims voldoen niet aan de normatieve verwachtingen. Dat leidt 
tot een collectief stigma, het toeschrijven van negatieve eigenschappen aan alle 
Marokkanen en aan alle moslims. Bij een collectief stigma, een stigma op een 
groep uit de bevolking, wordt aangenomen dat alle leden van die groep dezelfde 
‘verwijtbare’ karaktereigenschappen hebben in alle omstandigheden. Je plakt 
iedereen met een bepaalde voorgeschiedenis of een bepaalde afkomst altijd een 
bepaalde negatief ingevulde sociale identiteit op. We zien geen personen meer 
maar alleen nog vertegenwoordigers van een groep.’Collectieve stigmata, die het 
behoren tot een bepaald ras, landsaard of religie betreffen (……)  ‘erft’ men als 
het ware van de ouders’. (Goffman,1963,12). 

Een ieder die een bepaald stigma draagt, is volgens de dominante groep niet 
normaal, geen volwaardig mens. Op dit uitgangspunt worden vervolgens 
allerhande discriminerende interpretaties en reacties gebaseerd waarvan de 
dominante, stigmatiserende groep zich niet altijd van bewust is. Zich er niet van 
bewust zijn is een gevolg van de stigmatiseringtheorie die is opgebouwd, een 
ideologie die moet verklaren waarom de gestigmatiseerde inferieur is aan de 
dominante groep en waarom hij een gevaar oplevert. Die theorie legitimeert 
vervolgens het gedrag van de dominante groep. De in hoofdstuk 3 genoemde 
elementen die de achterstands- en loyalititeitsthese van Sunier vormen, zijn ideale 
elementen in de stigmatiseringtheorie van moslims en Marokkanen.  
De defensieve reactie van de gestigmatiseerde op zijn omgeving wordt beschouwd 
als een directe uiting van zijn gebrek. Eenmaal gestigmatiseerd is het dus zeer 
moeilijk om van het stigma af te komen, alles wat je zegt, wordt tegen je gebruikt! 
Gestigmatiseerd worden als groep is een voortdurende bedreiging van de sociale 
en persoonlijke identiteit. En telkens als iemand uit de gestigmatiseerde groep 
extra aandacht trekt, wordt hij of zij minimaal plaatselijk onderwerp van gesprek 
Als de stigmatiseringtheorie zwaar weegt en de overtuiging dat de 
gestigmatiseerde groep een gevaar voor de normale samenleving oplevert breed 
gedragen wordt, is de kans groot dat relatief kleine gebeurtenissen de massamedia 
halen. De soortgenoten van de ‘bekende’ gestigmatiseerde krijgen dan ook 
plotseling weer meer aandacht van de dominante groep, ‘ de normalen’ , om hen 
heen en delen in de ongunstige publiciteit.  

4.3.1. Psychologische gevolgen van een stigma 
Gestigmatiseerd worden leidt tot een permanente onzekerheid in het sociale 
verkeer. Je weet nooit hoe de ander je zal behandelen en of de ander je wellicht, 
ondanks dat hij/zij je lijkt te accepteren, eigenlijk ‘diep van binnen’ toch blijft 
beoordelen op basis van je stigma. De gestigmatiseerde, die niet weet wat de 
ander ‘werkelijk’ van hem/haar denkt, heeft vaak het gevoel in contacten met 
anderen dat hij of zij elk moment ‘af kan gaan’. Hij/zij moet zichzelf voortdurend 
onder controle hebben en opletten wat voor indruk wordt gemaakt, iets dat andere 
mensen in veel mindere mate en bij veel minder gelegenheden hoeven te doen. Dit 



lijkt op wat Verkuyten signaleert met betrekking tot een etnische 
minderheidsidentiteit.  
Evenzo zal de gestigmatiseerde vaak het gevoel krijgen dat het gebruikelijke 
interpretatiekader voor alledaagse gebeurtenissen niet langer geldig is. Allerlei 
onbelangrijke verworvenheden worden beschouwd als buitengewone, 
opmerkelijke prestaties voor zo iemand. Daar staat de angst tegenover dat kleine 
tekortkomingen, afwijkingen of fouten direct worden gerelateerd aan het stigma. 
(Goffman,1963,20/21). Echter, over het algemeen hebben gestigmatiseerden 
dezelfde opvattingen over wenselijke identiteiten als anderen in de samenleving. 
Men wil dus als een normaal mens behandeld worden, dat wil zeggen normaal in 
relatie tot de categorie waarin men zichzelf indeelt qua opleiding, ervaring, 
leeftijd, sekse, beroep, e.d.  

Reacties op een stigma kunnen divers zijn. Ik wil hier een drietal reacties noemen. 
De reacties zijn te vergelijken met reacties in een volgende paragraaf  op een 
bedreiging van een saillante sociale identiteit. Allereerst het terugtrekken op de 
eigen groep en uit de stigmatiserende context. Goffman zegt over dat 
isoleergedrag: ‘Door het ontbreken van de heilzame wisselwerking met anderen in 
het dagelijkse sociaal verkeer kan het vrijwillige isolement leiden tot 
achterdochtig, depressief, vijandig of panisch gedrag’. (Goffman,1963,19). 
Daarnaast kan men proberen iets aan de ‘afwijking’ te veranderen, bijvoorbeeld 
door afstand te nemen van de gewraakte groep of nadrukkelijk het gewraakte 
gedrag te veranderen. Een derde mogelijkheid ligt in compensatie en sociale 
creativiteit. De gestigmatiseerde ontwikkelt dan vaardigheden op een geheel ander 
gebied die de aandacht op een positieve manier trekken, bijvoorbeeld uitblinken 
op een bepaald gebied, de wetenschap, de sport of in de sfeer van de (klein)kunst.  
 

4.4. Reacties op een bedreigde sociale identiteit 
Iedereen bezit een geheel van van elkaar verschillende of elkaar kruisende sociale 
identiteiten. Om te begrijpen hoe mensen met een bepaalde sociale identiteit 
reageren op bedreigingen van de sociale identiteit, is het van belang om na te gaan 
wat een sociale identiteit voor de betreffende persoon betekent. In hoeverre 
identificeert een persoon zich met zijn sociale identiteit. Ellemers e.a. hebben 
daarom aan het begrip sociale identiteit, het begrip ‘commitment’ toegevoegd. Ze 
geven daarmee aan hoe sterk (of zwak) de band van een persoon met de groep (en 
de sociale identiteit) is. Als het commitment, de binding, van een persoon aan een 
groep sterk is, valt te begrijpen waarom mensen er voor kiezen onderdeel van die 
groep te zijn, zelfs als dat een negatieve identiteit betekent.  
In een taxonomie relateren Ellemers e.a. soorten bedreigingen van de sociale 
identiteit met groepsleden die zich zwak of sterk identificeren met die betreffende 
sociale identiteit. De bedreigingen van de identiteit die voor dit onderzoek van 
belang zijn, zijn de categoriseringsdreiging, dat wil zeggen, gecategoriseerd 
worden, ingedeeld worden in een categorie, tegen je eigen wil en de bedreiging 
van de waarden, de inhoud, van de sociale identiteit.(Ellemers e.a. 1999,36-37). 
Daarnaast is ook stigmatisering een ernstige en langdurige bedreiging van de 
sociale identiteit. De door Goffman beschreven reacties op stigmatisering en de 
reacties op ongewenste categorisering en bedreigingen van de waarden van een 
groep komen deels met elkaar overeen.  
 



 
 
 
 
 
Class of threat Who is likely to 

respond 
Type of response 

Categorization Low identifiers 
 
 
 
High identifiers 

Stress in-group heterogeneity 
Further disidentification 
Stress unique personal qualities 
 
None 

Value 
a) Competence 
 
 
 
 
b) Morality 
 
 
 

 
Low identifiers 
 
High identifiers 
 
 
 
Low identifiers 
 
 
High identifiers 

 
Further disidentification 
 
Display out-group derogation 
Perceive in-group homogeneity 
Increase self-stereotyping 
 
Undo morally objectionable 
behaviour 
 
Defensive reactions 
Perceive in-group heterogeneity 

Taxonomie van Ellemers e.a. op voor dit onderzoek relevante bedreigingen (Ellemers e.a. 
1999,37) 
 
Een algemene reactie die uit deze taxonomie is op te maken is dat degenen die 
zich zwak identificeren met de groep geneigd zijn om vooral afstand te nemen en 
te kiezen voor de individuele eigenwaarde. Het lijkt op opportunistisch, niet 
solidair gedrag. Wie zich sterk identificeert met de sociale identiteit verdedigt de 
eigen groep en stelt zich aanvallend naar de buitenwereld op.  

4.4.1. Zwakke groepsbinding 
Als categorisering optreedt, een voorwaarde voor een collectief stigma, zullen 
vooral degenen die zich niet sterk identificeren met de sociale identiteit zich 
bedreigd voelen. Hun reactie zal bestaan uit het benadrukken van de 
heterogeniteit van de groep. Ze zullen zich nog minder identificeren met de 
sociale identiteit en vooral hun unieke, persoonlijke kwaliteiten gaan benadrukken 
en hebben de neiging om zich terug te trekken uit de groep en zich vooral te 
identificeren met een aantrekkelijker groep. Als de groepsgrenzen echter 
ondoordringbaar zijn, is dit een onmogelijke strategie. De vraag kan zelfs gesteld 
worden of een zwakke groepsbinding er niet toe leidt dat iemand die zich in het 
geheel niet bedreigd voelt, in het geheel niet reageert.  
Als de groepswaarden worden bedreigd, hetgeen zoals we gezien hebben in 
hoofdstuk 3, zeker geldt voor  moslims en voor de groep Marokkanen, is de 
reactie afhankelijk van het de aard van de bedreigde waarden. Als het om 
competenties gaat zal degene met een zwakke identificatie zich opnieuw minder 
identificeren. Als het om bedreigingen van de moraliteit van de sociale identiteit 
gaat zullen juist degenen die een zwakke binding met de groep hebben, het 



zwaarste lijden onder een negatieve beeldvorming van de groep. Het gaat dan om 
situaties waarin de morele integriteit van de groep in zijn (historische) 
behandeling van andere groepen in twijfel wordt getrokken en er sprake is van 
collectieve schuld. Onderzoek wijst uit dat in een dergelijke situatie juist degenen 
met de zwakste groepsbinding het grootste schuldgevoel ontwikkelen. De 
minst gecommitteerde leden van een groep zijn dan geneigd om zich het meest 
sociaal op te stellen ten opzichte van de slachtoffers. 

4.4.2. Sterke groepsbinding 
Degenen die zich sterk identificeren met de sociale identiteit zullen niet reageren 
op categorisering. De categorisering van buiten en hun zelf-categorisering vallen 
samen. Als de sociale identiteit wordt bedreigd op het punt van de groepswaarden; 
de competenties of de moraal zijn mensen met een sterke groepsbinding geneigd 
de aanval op hun waarde en waarden zo op te vatten dat het gewicht er aan 
ontnomen wordt. Als de competenties van (leden van) de groep in twijfel worden 
getrokken, wijzen ze daarnaast met nadruk op het verschil met andere groepen 
en zijn geneigd om zichzelf sterker te stereotyperen als leden van de groep. Ze 
benadrukken hun binding en loyaliteit aan de eigen groep en blijven zich 
identificeren met de groep.  
Wie een sterke groepsbinding heeft is, als de groep wordt bedreigd, geneigd om 
op zoek te gaan naar mogelijkheden van collectieve actie om de status te 
veranderen.  
Zeer gecommitteerde leden van machtige groepen zijn in geval van bedreiging 
van de sociale identiteit geneigd om hard op te treden tegen (leden van) andere 
groepen, gecommitteerde leden van minder machtige groepen zijn geneigd 
anderen te discrimineren, te haten of van hun walging voor (leden van) de 
andere groepen blijk te geven; 
Leden met een sterke groepsbinding hechten aan het in stand houden van de 
specifieke groepskenmerken die hen onderscheiden van andere groepen. Zij zijn 
zeker van hun sociale identiteit en wat deze hoort in te houden. In geval van 
bedreiging blijven ze die kenmerken benadrukken en nemen een negatieve 
identiteit, die door dezelfde kenmerken wordt veroorzaakt, op de koop toe.  
Als de morele integriteit van de groep wordt aangetast vanwege kritiek op de 
behandeling van andere groepen, nu of in het verleden, zullen groepsleden met 
een sterke binding vooral geneigd zijn de eigen groep te verdedigen in plaats van 
de slachtoffers te erkennen. Daarnaast wijzen ze in die situatie ook op de 
heterogeniteit van de groep. 
 

4.4.3. Een overzicht van de mogelijke reacties 

In deze paragraaf staan de mogelijke reactie op een bedreigde sociale identiteit en 
een lage sociale (groeps)status en de condities waaronder deze reacties optreden, 
overzichtelijk opgeschreven.  
 

1. Degenen die zich slechts zwak identificeren met een sociale identiteit 
zullen zich terugtrekken als de bedreiging toeneemt. Degenen met een 
sterke identificatie reageren verschillend maar altijd in functie van de 
verdediging van de groep en nooit met een geneigdheid tot 
terugtrekking. 



 

Een belangrijk uitgangspunt van Ellemers e.a. is dat reacties op bedreigingen  
slechts dan kunnen worden begrepen als we de gehele context in ogenschouw 
nemen: ‘A central point of departure in the social identity approach is that the 
impact of social groups on the way people see themselves and others around them 
cannot be understood without taking into consideration the broader social context 
in which they function’. In dat kader is door  Ellemers e.a.  aangetoond dat: 

2. Mensen zich meer als groepslid identificeren naarmate de status van 
de groep onstabiel is, in een situatie van competitie tussen 
verschillende groepen en van sociale veranderingen.  

 
De relevante sociale context bepaalt ook welke sociale identiteit het meest 
geschikt is om met de verschillende sociale stimuli om te gaan.  
De consequentie daarvan is dat, met betrekking tot de keuze voor een sociale 
identiteit, niet moet worden gekeken naar de vraag of een sociale identiteit gunstig 
of ongunstig is voor een persoon. Een sociale identiteit kan namelijk tegelijkertijd 
zowel positief als negatief zijn, afhankelijk van waarmee of met wie de groep 
zichzelf vergelijkt.  
 
Op basis van de zelf-categorisering theorie is de relatieve afstand tot anderen van 
belang. Ook daarbij speelt de sociale context opnieuw een rol. Als religie, zoals 
we zagen in het voorgaande hoofdstuk, een belangrijke context variant is, bepaalt 
de mate waarin moslims het gevoel hebben van elkaar te verschillen en de mate 
waarin ze het gevoel hebben van niet-moslims te verschillen of ze zichzelf als 
moslims categoriseren of niet. Het is niet van belang of de verschillen werkelijk 
groter worden, het gaat om de beleving daarvan.  
 
 

3. Naarmate de verschillen tussen moslims en niet-moslims groter 
worden, neemt de betekenis van de onderlinge verschillen tussen 
moslims af. Men categoriseert zich dan allereerst als moslim.  

 

Mensen zijn uit op een positieve beleving van hun sociale identiteit. Als de status 
van een groep laag is dat een bedreiging voor het zelfbewustzijn van de groep 
maar ook van de individuele groepsleden. Een lage status is een andere bedreiging 
dan categorisering maar kan een relatie hebben met de bedreiging van de waarde 
en de waarden van een groep. Als de bedreiging echter vooral wordt 
geïnterpreteerd als een bedreiging van de status van de groep, hebben groepen en 
leden van groepen een belang bij verhoging van die status. Ze hanteren daartoe 
diverse strategieën. ‘Groups would adopt quite different strategies to achieve 
positive social identity (and in-group bias or ‘social competition’ is only one of 
these strategies). (Turner in Ellemers e.a., 1999,9).  

De strategieën gericht op het overwinnen van een lage status, worden bepaald 
door de collectief gedeelde opvattingen over en percepties van de sociale 
omgeving waarin zij zich bevinden. Afhankelijk van de mate waarin de 
groepsleden denken dat (a) de groepsgrenzen doorlaatbaar zijn, (b) in de sociale 



structuren de status die de eigen groep heeft vastligt of veranderd kan worden en 
(c) de intensiteit van de identificatie met de eigen groep, kunnen leden van 
groepen met een lage status kiezen voor:  

4. ‘In-group bias’, een sterke voorkeur en band met de eigen 
groepsleden. (c) 

5.  Sociale competitie met andere groepen. (b)  

6. een strategie van opwaartse individuele mobiliteit, (a) 

7. sociale creativiteit (b)  

8. een strategie van collectieve, etnocentrische, sociale competitie. (c) 
 
 

4.5. Samenvatting  
De toename van het aantal minderheden in onze samenleving is een van de 
redenen waardoor de belangstelling voor identiteit en vooral de vraag wat sociale 
identiteit is, is toegenomen. In dit hoofdstuk is vooral aandacht besteed aan de 
vraag wat sociale identiteit is en aan de bedreigingen daarvan. Sociale identiteit 
gaat over de manier waarop we ons zelf plaatsen in de samenleving en de manier 
waarop we door anderen geplaatst worden of denken dat anderen ons plaatsen. 
Ieder persoon heeft vele sociale identiteiten. De context bepaalt echter welke 
sociale identiteit saillant is of wordt, het commitment en de inhoud (content) van 
een sociale identiteit bepaalt het gedrag van groepsleden.   

Als mensen zichzelf categoriseren als leden van een sociale categorie, zal hun 
gedrag zich daarbij aanpassen. Ze zullen zichzelf stereotyperen als leden van de 
betreffende categorie. Ook bestaat de neiging buitenstaanders als homogeen te 
zien.  

Naast zelf-categorisering is er ook de indeling in een categorie door anderen. Of 
het gevoel van de gecategoriseerde zich daarbij aansluit is een tweede. 
Categorisering biedt in principe de ruimte aan individuen om zich al dan niet 
aangesproken te voelen, zich al dan niet te identificeren van de sociale identiteit 
die wordt opgelegd. Als echter de culturele component, het bijbehorende 
verwachte gedrag, en de zijnsdefinitie, de bijbehorende en verwachte aard van de 
mensen, in een bepaalde categorie wordt ingevuld, krijgt categorisering 
identiteitsbetekenis en kan een bedreiging van een sociale identiteit gaan vormen. 
De sociale identiteitstheorie zegt dat indeling als zodanig al betekenis heeft voor 
het gedrag en de voorkeuren van mensen.  

Bedreigingen van de sociale identiteit nemen de vorm aan van categoriseren tegen 
de wil van de betrokkenen, stigmatisering en het bedreigen van de waarde en 
waarden van een sociale identiteit. Stigmatisering is daarbij een zeer 
overheersende, zware en langdurige bedreiging van zowel de sociale als de 
persoonlijke identiteit. De aard van de reacties op die bedreigingen wordt bepaald 
door de mate waarin men zichzelf identificeert met de bedreigde sociale identiteit. 
Degenen met een zwakke binding zullen zich ofwel niet geraakt voelen ofwel 



vooral geneigd zijn zich terug te trekken en afstand te nemen. Degenen met een 
sterke binding hebben de neiging zich sterker te binden en de bedreigde groep te 
verdedigen. Naarmate de verschillen met buitenstaanders als groter worden 
gepercipieerd neemt de betekenis van de onderlinge verschillen, de verschillen 
binnen de eigen groep, af 



 

5. Beleving van Identiteit 
 

5.1. Inleiding 
Terwijl ik een van mijn respondenten uitleg waarover mijn onderzoek zou moeten 
gaan zei hij: “Hoor je wel wat je zelf zegt? Je vertelt ons al wat we zijn: tweede 
generatie Marokkanen in Nederland!” Het was een confrontatie met mijn eigen 
vanzelfsprekende categorisering ofwel het zonder nadenken overnemen van 
‘normaal’ spraakgebruik. Het categoriseren, het stigmatiseren en het invullen van 
(de waarde en waarden) van een sociale identiteit van buitenaf, is een van de 
dingen waar de onderzochte groep hard tegenaan loopt. Het is een bedreiging van 
hun sociale identiteiten en het levert hen in de praktijk directe en praktische 
nadelen op in de vorm van vooroordelen en discriminatie.  
In dit hoofdstuk beschrijf ik, in de woorden van de geïnterviewden, hun 
verschillende sociale identiteiten. Hoe zien ze die zelf? Hoe ervaren ze de 
maatschappelijke werkelijkheid? Voelt men zich gestigmatiseerd en op welke 
punten voelt men zich gestigmatiseerd? Wat zijn de reacties van de 
geïnterviewden daarop in de beleving van hun sociale identiteiten? Hoe zien zij 
zelf de waarde en waarden van hun verschillende sociale identiteiten? Wat 
merken ze zelf op over de contextafhankelijkheid van sociale identiteiten? 

De opzet van dit hoofdstuk is als volgt. Ik beschrijf allereerst de onderzoeksopzet 
en de dataverzameling. Daarna geef ik aan op welke wijze de context bepalend is 
voor zowel de categorisering als de zelf-categorisering van de respondenten. Ik 
beschrijf vervolgens de sociale identiteiten van de respondenten aan de hand van 
de wijze waarop zij op bedreigingen van de sociale identiteiten reageren. Daarbij 
beschrijf ik aan de hand van zelfrapportage de veranderingen die de respondenten 
hebben ervaren in hun sociale identiteiten.  
 

5.2. Onderzoeksopzet. 
In het vorige hoofdstuk ben ik nagegaan wat sociale identiteit is. Context, 
commitment en content bleken daarbij van belang te zijn. Ik heb aan de hand van 
de literatuur beschreven welke reacties mogelijk zijn op een bedreiging van een 
sociale identiteit. Ik heb me daarbij geconcentreerd op reacties op bedreigingen 
als categorisering tegen de wil van de betrokkenen en bedreigingen van de waarde 
en waarden van de groep. Stigmatisering wordt door mij gezien als een ernstige en 
langdurige bedreiging van de sociale identiteit op deze beide punten. 
Om een antwoord te vinden op de in de inleiding geformuleerde vragen heb ik 
voor de volgende onderzoeksopzet gekozen. Aan de hand van de theorie en op 
basis van de verzamelde data, ga ik na of er in de beleving van de respondenten 
een verandering in context, content (inhoud) en commitment is opgetreden en wat 
dit betekent voor hun sociale identiteiten. Voelen de respondenten zich bedreigd 
op de bovengenoemde punten; het gecategoriseerd worden tegen hun wil en het 
bedreigd worden in waarde en waarden van de sociale identiteit? Daartoe zal ik 
telkens aan geven wat in theorie posities en reacties zijn, ga ik na of deze terug te 
vinden zijn in de data, en trek ik op basis van deze vergelijkingen conclusies.  



Op basis van de eigen rapportage van de respondenten ga ik na of er een 
verandering is opgetreden in hun sociale identiteiten en in de mate waarmee zij 
zich daarmee identificeren. Alle interview fragmenten worden voorzien van de 
code van de desbetreffende respondent. 
 

5.2.1. De data verzameling 
Om antwoorden te krijgen op de onderzoeksvragen heb ik met behulp van half 
open vragen gesproken met 14 mensen uit de doelgroep en een informant. De 
vragen die ik heb voorgelegd zijn de volgende:  
Wat en hoe waren je ervaringen met Nederlanders tot nu toe? Met de 
geïnterviewden werd hun contact met de Nederlandse samenleving doorgenomen. 
Gevraagd werd om te beschrijven wat voor henzelf belangrijk was of is in 
verschillende situaties. Te denken valt daarbij aan de schoolsituatie, de 
thuissituatie, in vriendschappen, in de relatie met de partner en op het werk. Zijn 
er verschillende dingen belangrijk in de verschillende situaties? Zo ja, waarom is 
dat zo? Zo nee, waarom niet? Er werd steeds aangedrongen op het aangeven van 
zo concreet mogelijke ervaringen, en er is doorgevraagd over de manier waarop 
ze die concrete ervaringen waarderen en de betekenis die ze daaraan geven voor 
hun zelfverstaan ofwel hun sociale identiteit 
Daarna werd gevraagd naar de ervaring van de veranderingen die in de loop van 
de tijd in het maatschappelijke debat over minderheden zijn opgetreden. Is het 
debat van toon veranderd? Zo ja, wanneer en op welke wijze? Hoe wordt deze 
verandering van toon gewaardeerd? Wat betekenen de veranderingen voor het 
zelfverstaan? Hoe reageert de omgeving op de veranderingen in de toon van het 
debat? Er is opnieuw vooral doorgevraagd naar de eigen zeer concrete en 
persoonlijke ervaringen. Vervolgens is de vraag gesteld naar de beleving van 
Marokko en de Marokkaanse cultuur daar. Deze laatste vraag is gaandeweg 
toegevoegd omdat al snel bleek dat juist de ervaringen in Marokko stof gaven 
voor vergelijkingen tussen Marokkanen aldaar woonachtig en de sociale 
identiteiten van de tweede generatie Nederlandse Marokkanen. 
De interviews, die gemiddeld een uur in beslag namen, zijn afgenomen in 
verschillende omstandigheden, thuis bij de geïnterviewde, op de werkplek, in de 
moskee, op de universiteit en in (stations)restauraties.  
  

 

5.3. Bedreiging door context en content 

5.3.1. Theorie 
Een context is bepalend voor zowel het ontstaan van sociale identiteiten als voor 
het belang dat en de betekenis die aan een sociale identiteit wordt gehecht. In een 
context worden mensen gecategoriseerd. Veranderingen in de context kan 
betekenen dat een eenvoudige categorisering een zwaardere lading krijgt. De 
betreffende sociale identiteit wordt door de omgeving dan als saillant gezien. Er 
kan een spanning optreden tussen de categorisering en de zelf-categorisering van 
mensen. Als mensen worden gecategoriseerd tegen hun wil is dat een bedreiging 
van hun sociale identiteit. Als een sociale identiteit als saillant wordt gezien wordt 
aan die sociale identiteit een bepaalde inhoud (content) gegeven. Verkuyten 



noemde dit het aanbrengen van een culturele component en een zijnsdefinitie. Dat 
betekent dat er verwachtingen zijn omtrent het gedrag en het karakter van mensen 
met een bepaalde sociale identiteit. Als de inhoud, de waarde en waarden van de 
betreffende sociale identiteit, als negatief worden gezien, is ook dat een 
bedreiging van zowel de persoonlijke als de sociale identiteit van mensen. 
Stigmatisering is een proces dat zowel leidt tot dwingende categorisering als tot 
een negatieve invulling van een sociale identiteit.  
De context waarmee de onderzochte groep te maken heeft is allereerst de 
Nederlandse context, waarin ze een minderheid vormen, zowel etnisch als 
religieus, en waarin ze afstammen van arbeidsmigranten. In de Nederlandse 
samenleving vindt, zoals we hebben gezien, een maatschappelijke discussie plaats 
over minderheden en de mate van integratie. De toon van dit debat wordt, zoals 
we zagen in hoofdstuk 2, door de respondenten als hard, onaangenaam en 
onterecht ervaren. De respondenten worden alle gecategoriseerd als moslims en 
als Marokkanen. Om vast te kunnen stellen of men zich in deze sociale 
identiteiten bedreigd voelt, moeten we vast kunnen stellen of er een verschil 
bestaat tussen de categorisering en de zelf-categorisering en of men zich bedreigd 
voelt in de waarde en waarden van de sociale identiteiten. Voelt de onderzochte 
groep zich gestigmatiseerd als moslim en /of als Marokkaan? In de theorie hebben 
we gezien dat een stigma een ernstige bedreiging vormt van een sociale identiteit. 
Een stigma is een overheersend negatief attribuut. Stigmatisering gaat vergezeld 
van een stigmatiseringtheorie. Een verdediging tegen een stigma is bijkans 
onmogelijk. Een verdediging wordt gezien als een bevestiging en versterking van 
het stigma.  

We hebben in hoofdstuk 2 gezien wat de stigmatiseringtheorie met betrekking tot 
de sociale identiteiten moslim en Marokkaan inhoudt. Er bestaan een 
achterstands- en een loyaliteitsthese. De islam wordt gelijk gesteld aan 
achterlijkheid, (vrouwen)onderdrukking en terrorisme. Islamieten zijn niet loyaal 
aan de Nederlandse samenleving. De islamitische sociale identiteit is geen 
vanzelfsprekendheid maar iets waarvoor een moslim zich telkens moet 
verantwoorden naar zijn of haar omgeving. Marokkanen worden gezien als 
‘anders cultureel’, crimineel en onaangepast. Islamieten en Marokkanen staan 
volgens deze thesen met hun rug naar de Nederlandse samenleving en oriënteren 
zich op een andere cultuur. Ook de etnische Marokkaanse sociale identiteit is geen 
vanzelfsprekendheid maar iets waarvoor een Marokkaan zich telkens naar de 
omringende samenleving moet verantwoorden. De theorie zegt ook dat, naarmate 
de verschillen met buitenstaanders als groter worden gepercipieerd, de betekenis 
van de onderlinge verschillen, de verschillen binnen de eigen groep, af zullen 
nemen. 
 
Aan de hand van de data gaan we nu na of (1) de respondenten zich 
gecategoriseerd voelen. Of ze zich (2) gestigmatiseerd voelen als Marokkaan 
en/of als moslim. Of ze (3) verschillen ervaren tussen de categorisering en de zelf-
categorisering en op welk punt ze die verschillen ervaren. En (4) hoe men op deze 
verschillen reageert. 
Of men zich gestigmatiseerd voelt moet indirect worden vastgesteld. Ik ga 
daarvoor na of men de categorisering en de inhoud die daaraan wordt gegeven als 
zeer negatief ervaart of men het gevoel heeft zich daartegen niet te kunnen 
verdedigen en of men zelf van mening is gestigmatiseerd te zijn. 



5.3.2. Respondenten over categorisering en stigmatisering 
In deze paragraaf zijn de geïnterviewden aan het woord over de wijze waarop ze 
worden gecategoriseerd en of ze zich daardoor gestigmatiseerd voelen.  
Alle respondenten geven aan dat zij de beelden die over de islam worden 
gecreëerd onjuist en onterecht vinden. Men voelt zich gecategoriseerd als moslim 
en de sociale identiteit moslim wordt voorzien van een negatieve inhoud. Men 
vreest de persoonlijke gevolgen van deze negatieve categorisering.  
(01) “De dingen waar ik zo vreselijk boos over kan worden, kijk, ik ontken niet dat er 
problemen zijn maar probeer de problemen op te lossen door beleid te voeren ten 
opzichte van de cultuur, het culturele element. Met andere woorden: probeer wat te doen 
aan die bijvoorbeeld Turkse eerwraak. Probeer dan wat te doen aan datgene wat 
eerwraak veroorzaakt namelijk een cultuur. Maar ga het niet schuiven op de islam. Dat 
kan ik dus niet tegen omdat de islam te allen tijde naar voren wordt gehaald”. 
(07) “Dat was zo’n beeld van de mensen.. Dat zie je terug in de media, dat als je naar de 
moskee gaat, als je bidt, als je moslim bent, dat je dan wat er op 11 september gebeurde 
goed vindt. Terwijl dat helemaal niet zo is”.  
(05) “Maar de media, de televisie en de kranten zijn heel slecht, vooral over de islam. Ze 
zeggen allemaal dingen over de islam die niet waar zijn. Daar ben ik heel boos over.”  
(06) “Ja, we zaten in een shoarma tent, na een sporttoernooi. Iemand die wat gedronken 
had kwam binnen. Die zei toen, ‘terrorist, wat heb je onder je t-shirt”? 
(09) ”Als ik alleen maar hoor, gooi de moskee dicht, dan roep je alleen maar haat op, 
dan roep je alleen maar extremisme op”. 
(012) “Dat zie ik ook in mijn eigen omgeving, door de nasleep van 11 september en de 
hele veranderingen in de politiek hier in Nederland en de samenleving dat ik wel zie dat 
de nadruk werd gelegd op moslims. Moslims dit en moslims dat. Je hoefde maar een 
krant op te slaan en AIVD dat en rekrutering Jihad. Ik werd er gewoon moe van”. 
 (010) “Er is wel een klimaat van verwijdering en weinig contact. Je werd wel 
aangekeken en af en toe in de trein zag je hoe dames met een hoofddoek werden 
aangekeken en nagekeken. Dat was anders dan anders. Mensen gingen meer negatief op 
elkaar letten”. 
(011) “Dat gaat uit van allemaal vooroordelen over de islam. Daar kan ik me echt boos 
over maken”.  
(013) “Nee, je hebt het gevoel dat mensen je anders aankijken. Mensen durven meer te 
zeggen, vroeger was dat niet zo. Vrienden ook, vroeger werden er ook grappen gemaakt 
en daar kon ik dan ook om lachen. Maar die grappen zijn nu geen grappen meer, begrijp 
je, die zijn nu serieus bedoeld”. “Als je echt in Nederland wilt slagen dan mag je wel 
moslim zijn maar dan moet je niet echt laten zien dat je moslim bent, dus niet met een 
baard of een hoofddoek rond gaan lopen. Het kan wel samengaan maar dan krijg je te 
maken met een hele hoop belemmeringen. Als jij een moslim wilt zijn en tegelijkertijd ook 
een hele hoge functie in een bedrijf wilt, dan lukt dat niet. Dat krijg je niet voor elkaar”. 
 
De ervaringen met het categoriseren als Marokkaan worden vooral gerelateerd aan 
de kleine groep Marokkaanse jongeren die in de media worden gevolgd en die 
voor de Nederlandse samenleving symbool staan voor de Marokkaanse cultuur. 
Men uit ook zijn zorgen over de wijze waarop dit terugslaat op alle andere 
Marokkanen en de persoonlijke gevolgen.  
(01) “Als ze naar je kijken, nou Marokkaan, dat wordt meteen gekoppeld aan 
criminaliteit en terrorisme”.  
(04) “Ik had in de krant gelezen dat de meisjes, de meeste Marokkaanse islamitische 
meisjes hun scholen niet afmaken. Toen werd ik boos. Toen dacht ik, ja, ik weet hoe het 
zit. En dan veranderen de media het zo dat ze zichzelf dan weer als zuiver voordoen en 
dat ze dan de Marokkaanse meisjes weer onder druk zetten. Ze gaan wel over ons praten, 
van ja, ze worden onderdrukt, ze moeten een hoofddoek dragen, ze moeten dit, ze moeten 



dat. Ze hebben heel veel praatjes over ons maar ze hebben nooit met ons gepraat. Er 
wordt over je gepraat terwijl jezelf je eigen mening nooit hebt gegeven. Dus er wordt ook 
weer geoordeeld. Dat is best wel frustrerend onder de Marokkaanse, islamitische 
gemeenschap”. 
(03) “Want toen ik voor het eerst op mijn werk kwam, toen moest ik een brief opstellen en 
moest ik dat bespreken met iemand daar en die zei: ik ben zo verbaasd hoe goed 
Nederlands jij spreekt. Dat was echt een foute opmerking en daar ben ik ook echt in 
discussie mee gegaan. Ik bedoel, ik ben hier geboren, wat verwacht je dan. Oké, 
misschien praat 10% van de jongelui die bij mij in de straat wonen niet goed Nederlands. 
Maar dan moet je niet verwachten dat ik het ook niet spreek en zeker geen opmerking 
maken dat ik het zo goed doe. Hoe bedoel je, ik doe het goed, ik ben hier geboren, heb 
hier op school gezeten, wat verwacht je dan! Ja, waarom verwacht je het negatieve 
eigenlijk. Dat bedoel ik. Daar ben ik kwader om dan om de godsdienst. Dat ik als 
Marokkaanse wordt gezien en altijd gezien zal blijven worden. En dat merk je dan op dit 
soort manieren. Ik wil dat zo’n baas niets anders van mij verwacht dan dat hij van zijn 
eigen zoon verwacht die ook hier in Nederland is opgegroeid en misschien op dezelfde 
basisschool zat, of dezelfde middelbare school en dezelfde universiteit. Waarom zou ik 
anders moeten zijn? Hij moet eigenlijk niet verwachten dat ik anders zou zijn. Dat vind ik 
eigenlijk het ergste”. “Dat het Marokkaanse vaak meer dan het Islamitische eigenlijk 
kritiek krijgt. Ook in de winkels en waar je ook maar bent”.  
(03) “Nee, ik voel me niet aangesproken maar ik voel me er wel op aangekeken . Hoe 
moet ik dat zeggen. Ik voel me niet aangesproken dat ik denk zo ben ik ook. Maar mensen 
zien je wel zo”.  
(012) “Maar kort geleden had ik een sollicitatiegesprek op een advocatenkantoor. Wat 
heel erg opvallend was, het was een ontwikkelde, belezen man, maar in plaats van dat het 
over mijn kwaliteiten ging, ging hij meteen over mijn achtergrond vragen. En hij haalde 
allerlei vooroordelen naar voren over uithuwelijken en dat soort dingen. Toen werd ik 
echt geconfronteerd met mijn achtergrond”. 
(01)“Hoogopgeleide jongeren hebben er het meeste mee te maken. Ze worden er te pas 
en te onpas op hun culturele achtergrond, namelijk als Marokkaan aangesproken en 
daarmee als mislukt op de arbeidsmarkt en als crimineel, etc”. “Laatst was ik in de 
Bijenkorf  en ik vroeg zo’n mevrouw naar een tasje. Dat was op de derde verdieping en 
toen liep ze me helemaal na om te zien of ik niet iets zou stelen of zo”.  
(011) “Via de media wordt geprobeerd om alle Marokkanen in een slecht daglicht te 
stellen”. 
(014) “Ik had een docent en die was echt tegen Marokkanen”. 
 
Alle respondenten voelen zich als moslims en als Marokkanen gecategoriseerd en 
men voelt zich negatief gecategoriseerd. Er is slechts een relatief verschil in de 
beleving. Vrouwen met hoofddoeken zijn duidelijk herkenbaar als moslims en 
voelen zich dan ook vooral daarop aangekeken. Mannen en niet gehoofddoekte 
vrouwen voelen zich relatief meer negatief gecategoriseerd als Marokkaan.  
Respondent 03, een vrouw zonder hoofddoek: “Nou, sommige winkels hoef ik al niet 
binnen te stappen. Bijvoorbeeld de Bijenkorf. Daar wordt je al aangekeken als 
Marokkaanse. Gewoon heel anders. Je kunt het echt ervaren met personeel dat daar 
werkt. Ik kom daar niet graag binnen. Maar ook met mensen die daar iets kopen of zo en 
dan kom je ook in de rij staan en dan staan ze te kijken en dan is het al gauw (maakt  een 
afschermend gebaar). Gewoon, het publiek. Omdat de Bijenkorf meer is voor 
Nederlandse mensen. Er lopen meer Nederlandse mensen rond. Eigenlijk heb ik die 
ervaring een beetje overal”. 
Deze respondent meldt ook dat ze discriminatie op haar werk interpreteert als een 
gevolg van haar Marokkaanse sociale identiteit. Een respondent met hoofddoek 
die traditioneel is gekleed (04), interpreteert eenzelfde discriminerende ervaring 
op haar werk als veroorzaakt door haar islamitische sociale identiteit. “Ik was 



dokterassistente. En toen had ik een telefonisch contact met een andere doktersassistente 
en later zag ze me en toen zei ze, goh, jij draagt een hoofddoek, dat had ik niet verwacht 
want je praatte zo goed Nederlands”. Dat de interpretatie van de negatieve 
categorisering vooral afhangt van de situatie laat de reactie van de respondenten 
(05) en (011) zien. Beide zijn man en zijn getrouwd met vrouwen die 
gehoofddoekt zijn en traditioneel gekleed gaan. Beide melden dat ze zich anders 
bekeken voelen als ze zich met hun vrouw in de publieke ruimte bevinden. “Op 
straat heb ik nooit problemen. En ook in winkels niet. Wat me wel opvalt, sinds ik 
getrouwd ben, is dat als ik met mijn vrouw op straat loop, dan draagt ze altijd een 
hoofddoek, ze draagt een hoofddoek en een lang kleed over haar gewone huiskleding. 
Dan kijken mensen wel op een bepaalde manier. Daar voel ik me niet zo prettig bij. Ik 
weet niet waarom dat zo is maar ik voel dat wel”. 
  
In het uitgaansleven worden de respondenten altijd als Marokkaan 
gecategoriseerd. Alle Marokkanen die in discotheken uitgaan, melden dat ze 
worden gediscrimineerd. Ze interpreteren afwijzingen als veroorzaakt door hun 
Marokkaanse sociale identiteit. Het zijn ook alleen de mannen die uitgaan naar 
discotheken. Mannen die zichzelf vooral als moslims categoriseren melden 
nadrukkelijk dat ze niet uitgaan in discotheken. Vrouwen gaan alleen uit naar de 
bioscoop of naar een restaurant. (01)“Het meest bekende voorbeeld is het 
uitgaansleven. Ik ga meestal naar dezelfde plek, daar ken ik de uitsmijters maar als we 
ergens anders naar toe gaan, bijvoorbeeld Breda, dan wordt het moeilijk. Als ik de enige 
Marokkaan in een groep ben dan willen ze je wel binnenlaten maar zodra het meer zijn 
dan wordt het moeilijk”. Respondent 013 heeft een fantastisch verhaal over het 
verschil in sociale context en de gevolgen daarvan. In Nederland worden ze als 
Marokkanen gezien, in Duitsland als Nederlanders.“Dat is normaal dat je niet wordt 
binnengelaten. We werden met vrienden gedwongen om naar Duitsland uit te gaan. We 
gingen bijvoorbeeld naar de Time Out, dat is in Gemert. Daar kwamen we binnen. Daar 
was op een gegeven moment ruzie, misschien met Marokkanen uit Amsterdam en toen 
kwamen we daar niet meer binnen. Toen zijn we iets anders gaan zoeken. Toen gingen we 
vaker in Nijmegen uit maar daar kwamen we op een gegeven moment ook niet meer 
binnen. Ik weet niet waarom. We hebben alle smoesjes al meegemaakt, je moet lid zijn, je 
moet een pasje hebben, je moet vaste klant zijn of dit keer is het alleen maar voor een 
besloten groep. Van alles en nog wat. Nijmegen is vlak bij de Duitse grens. Toen gingen 
we naar Duitsland, naar Kleef, dat is net over de grens. Daar kwamen we eerst ook niet 
binnen want ze zagen ons gewoon als Marokkanen. Maar toen we zeiden dat we uit 
Nederland kwamen zeiden ze, ja kom maar binnen. Als jullie uit Nederland komen”. 
 
Over de mogelijkheden tot een directe verdediging tegen het stigma dat rust op de 
sociale identiteiten Marokkaan en moslim, zijn de respondenten alle eensluidend. 
Het heeft geen zin. Het is een ideologische kritiek dus wensen Nederlanders 
nuanceringen en uitleg toch niet te begrijpen. Integendeel, Nederlanders koesteren 
de kritiek. Enkele uitspraken hierover: 
(06) “Wat me wel stoort is dat islam als extremistische godsdienst wordt gezien. Dat is 
jammer omdat het juist iets heel moois is. Maar om dat te gaan verwoorden, nationaal of 
in een maatschappelijk debat heeft weinig zin want je staat heel zwak tegenwoordig als 
moslim. Maatschappelijk gezien. Tegenover het nationale debat”. 
(012) “Dat het taalgebruik opeens, dat harde taalgebruik, opeens normaal werd. Dat 
heeft me zorgen gebaard. Dat dat moest kunnen. Dat je gewoon mensen kan beledigen en 
als je dan beledigd wordt en je schiet in de verdediging dat je er dan tegen moest kunnen 
want dat is gewoon vrijheid van meningsuiting en bla, bla, bla. Dat soort dingen. Dat 
vond ik wel heel vervelend”. 



(02) “Nou, bijvoorbeeld Islamitisch onderwijs. Ik heb zo iets van nou goed, als jij dan 
liever geen islamitische scholen wilt, dan denk ik nou, doe dan ook iets aan. Dus, ja, dan 
heb ik zoiets als je daadwerkelijk iets wilt doen dan moet je ook de regels en de wet 
veranderen in plaats van maar te roepen van deze school met moslims, dat kan niet. 
Bijvoorbeeld een wet die bijzonder onderwijs afschaft en dan bedoel ik niet alleen 
islamitische scholen maar ook christelijke scholen. Dan moet je een stap verder gaan”. 
(03) “En dan zeuren ze maar door. Maar ik heb geen zin om het nog tien keer uit te 
leggen. Want een geloof is iets waar je in gelooft. Het hoeft niet allemaal logisch of 
verklaarbaar te zijn. Als ik uitleg dat mijn geloof zo is, willen ze toch een andere 
verklaring, iets dat logischer is, maar ik geloof er in, jij hoeft er niet in te geloven!” 
(04) “Maar wij weten wel beter, maar ja, wij hebben er ook geen behoefte meer aan om 
het door te geven. Het maakt niet meer uit. Dat is wel zo. Op een gegeven moment denk 
je, wat heb ik nog te zeggen. En ook als je wat zegt, het wordt toch verdraaid. Zo heb ik 
dat wel”. 
(01)“Dat zijn geen constructieve discussies, dat zijn destructieve discussies, want daar 
hebben we niks aan en op die manier zorg je er alleen maar voor dat de moslims in dit 
land op een gegeven moment zeggen. Deze samenleving? Who cares. Ik wil hier niets 
meer mee te maken hebben”. 
(06) “Ik doe geen moeite om het mensen uit te leggen. Dat heeft geen zin. Als je alles 
moet uitleggen, begrijpen ze het aan het eind nog niet”.” Ik vind het niet leuk. Maar je 
doet er weinig aan. Je raakt er aan gewend”. 

5.3.3. Voorlopige conclusies 
Alle respondenten voelen dat ze door de Nederlandse samenleving worden 
gecategoriseerd en gediskwalificeerd als moslims en als Marokkanen. Men voelt 
zich op deze beide sociale identiteiten gestigmatiseerd. Volgens de meeste 
geïnterviewden hebben Nederlanders sinds de aanslag op het WTC op 11 
september 2001 en de dreiging van terrorisme, een zondebok gezocht en 
gevonden in de islam. Wie islamitisch is, hoort er in Nederland niet (meer) bij. Er 
is afkeer, angst en haat tegen de islam die spreekt uit de manier waarop 
Nederlanders islamitische buitenlanders benaderen en behandelen.  
Het verschil in de mate waarin men zich gecategoriseerd en gediskwalificeerd 
voelt op de beide sociale identiteiten heeft te maken met ‘figuur en achtergrond’. 
‘Achtergrond’ is de stigmatisering op beide sociale identiteiten die door alle 
respondenten wordt ervaren. ‘Figuur’ is de verschijningsvorm. Vrouwen met 
hoofddoeken en mannen in gezelschap van gehoofddoekte vrouwen voelen zich 
vooral als moslims gestigmatiseerd. Mannen en vrouwen zonder hoofddoek 
worden vooral gecategoriseerd als Marokkanen en voelen zich meer op dit punt 
gestigmatiseerd.  
Dat het naar het gevoel van de betrokkenen wel degelijk gaat om een stigma en 
niet slechts om vooroordelen, blijkt ook uit de machteloosheid die allen zeggen te 
voelen om de kritiek op de islam en op de Marokkaanse identiteit te pareren. Men 
voelt dat er een ideologische soort van kritiek wordt geuit die niet of nauwelijks te 
pareren is. Reacties of een verdediging leiden slechts tot bevestiging van het 
stigma. Het is een kritiek die niet uit is op het vinden van oplossingen maar op het 
bevestigen van de kritiek en daarmee het bevestigen van de positie en het stigma 
van de gekritiseerde groep. Er wordt een stigmatiseringtheorie gehanteerd door 
Nederlanders die bestaat uit een achterstands – en een loyaliteitsthese. Deze 
stigmatiseringtheorie legitimeert de discriminatie. De islam, en bijgevolg zijn 
aanhangers, wordt gezien als achterlijk en vrouwenonderdrukkend en niet loyaal 
aan de Nederlandse samenleving. Marokkanen zijn crimineel en onaangepast. Een 



aantal respondenten spreekt zijn zorgen uit over de gevolgen van het stigma op 
hun carrièremogelijkheden in de nabije toekomst.  
 

5.3.4. Zelf-categorisering 

In deze paragraaf zijn de geïnterviewden aan het woord over de wijze waarop ze 
zichzelf categoriseren. Aan de hand daarvan zal duidelijk moeten worden of er 
een groot verschil is of wordt ervaren tussen de wijze waarop men gecategoriseerd 
wordt, en de betekenis die daaraan wordt gegeven, en de betekenis die men zelf 
geeft aan de categorieën moslim en Marokkaan. Een (groot) verschil betekent een 
bedreiging van de sociale identiteit door categorisering en/of een aanval op de 
waarde en waarden van de sociale identiteiten. 

Ook in het geval van zelf-categorisering speelt de context een rol. De context van 
de onderzochte groep is niet alleen Nederland maar ook Marokko. Ik ga allereerst 
na hoe men zich zelf categoriseert als moslim en daarna hoe men zijn eigen 
etnische identiteit ziet.  
Zelf-categorisering komt uit de persoon zelf voort. Je categoriseert jezelf als lid 
van een sociale categorie. Als mensen zichzelf categoriseren als leden van een 
sociale categorie, zal hun gedrag zich daarbij aanpassen. Ze zullen zichzelf 
stereotyperen als leden van de betreffende categorie. Naarmate de identificatie 
met de betreffende categorie toeneemt, neemt de stereotypering toe en zal men de 
buitenstaanders als meer homogeen zien. Als er een spanning ontstaat tussen de 
(inhoud van) de categorisering en de (inhoud van) de zelf-categorisring is, als het 
om een saillante sociale identiteit gaat, sprake van een bedreigde sociale identiteit. 
Ik ga eerst na of en hoe men zich als moslim, religieus, categoriseert, daarna ga ik 
na of en hoe men zich etnisch categoriseert.  
De hypothese is dat als de verschillen tussen moslims en niet-moslims groter 
worden, de betekenis van de onderlinge verschillen tussen moslims afneemt. Men 
categoriseert zich dan allereerst als moslim.  
Datzelfde geldt voor de verschillen tussen Nederlanders en Marokkanen. Naar 
mate het verschil toeneemt, neemt de betekenis van de onderlinge verschillen af 
en categoriseert men zich allereerst als Marokkanen.  

5.3.5. Zelf-categorisering als moslim 
Hoe kijken de geïnterviewden zelf aan tegen de islam? Het eerste wat daarin 
opvalt is dat alle geïnterviewden zichzelf als moslim categoriseren. Een van de 
respondenten noemt zichzelf weliswaar seculier maar plaatst zich wel 
nadrukkelijk in de ‘islamitische traditie’. Allen benadrukken voor henzelf het 
autonome en individuele keuzeproces. Moslim zijn is een geheel eigen, 
individuele en autonome keuze geweest. Men wijst dus voor zichzelf een 
dwingende categorisering en de bijbehorende culturele componenten en 
zijnsdefinitie af.  
De meerderheid ontkent ook dat er voor henzelf een relatie zou liggen tussen ‘11 
september’ en het maatschappelijke klimaat in Nederland en hun keuze voor de 
islam. Sommigen geven aan dat er natuurlijk wel een reactie heeft 
plaatsgevonden.  
(012)“Als de samenleving kritiek heeft op jou en ze vallen je onterecht aan, dan ga je 
natuurlijk de vraag stellen wie ben ik, waar kom ik vandaan, wat is mijn identiteit en dan 
ga je daar meer de nadruk op leggen”.  



(04)“Na 11 september hebben veel mensen hun hoofddoek afgedaan uit angst dat ze 
gediscrimineerd werden en anderen juist weer niet. Want net zoals er met mij is gebeurd, 
ik wist toen gewoon zeker dat ik niet bij de Nederlanders hoorde”.  
(01) “Je ziet door de kritiek op de islam zie je heel veel jongeren zich bezig houden met 
de islam en in feite voor zichzelf ook proberen te vinden dat het allemaal heel anders is 
dan men ze voorspiegelt” 
.(012) “Dat ik wel in mijn omgeving veel meisjes zie die opeens hoofddoeken gingen 
dragen. Waarvan ik nooit had verwacht dat ze dat zouden gaan doen. En dat ze ineens 
heel fanatiek die lezingen over de islam en over de scheiding tussen islam en terrorisme 
gingen volgen. Dat merkte ik wel. Heel veel mensen. Dat was meer omdat je de nadruk 
legt op moslims. Zo, van je bent geen Fatima of Mohammed of wat dan ook, maar je bent 
een moslim. Dat mensen zich daar dan ook naar gaan gedragen. Dat je je ook gaat 
manifesteren als moslim. Dus dat heb ik wel gemerkt. Maar ik zelf heb daar niet de 
behoefte aan om een hoofddoek te gaan dragen en dat soort dingen”. 
 
In de betekenis die de respondenten geven aan de sociale identiteit moslim valt 
een verschil op. De respondenten vallen uiteen in drie subcategorieën. Ik noem 
deze subcategorieën hier ‘islam als zoekplaatje’, ‘moslims zonder vragen’ en 
‘islam als oplossing’.  
 

5.3.5.1. Islam als zoekplaatje 
De leden van de subcategorie ‘islam als zoekplaatje’ zijn de respondenten 02, 03, 
010, 012, 013 en 014. De opleidingskenmerken zijn vrij homogeen. Men is op 
universitair of HBO niveau opgeleid of is nog in opleiding. Twee respondenten 
hebben een baan, de anderen studeren nog aan een universiteit. Studierichtingen 
en opleidingen zijn sociaal-wetenschappelijk, chemie, bedrijfskunde, 
kunstacademie en recht. De groep bestaat uit twee mannen en vier vrouwen. Zij 
geven aan dat moslim zijn voor hen niet iets is dat vastligt. Ze zijn op zoek naar 
een manier om de islam en wat daar voor hen mee samenhangt, voor zichzelf 
betekenis te geven en in te passen in hun dagelijkse bestaan en in alle andere 
sociale identiteiten die ze ook belangrijk vinden. Zij zien een spanning tussen 
moslim zijn en Nederlander zijn en proberen daar individueel oplossingen voor te 
vinden. Ze staan mede daardoor in een gespannen verhouding tot zowel de 
moslim gemeenschap als de Nederlandse samenleving. Hun positie, maar ook de 
redenen voor deze positie, verschillen individueel. De vrouwen in deze groep 
gebruiken zelf het woord identiteit om aan te geven dat ze zich niet meer geheel 
willen laten bepalen door de etnische en culturele groep waaruit ze voortkomen. 
Soms heeft dat te maken met slechte persoonlijke ervaringen binnen de 
Marokkaanse gemeenschap, soms met een duidelijke visie op de eigen toekomst 
waarvan ze zich niet door de eigen gemeenschap willen laten weerhouden. 
(012)“Nee, er wordt geen extra druk op me uitgeoefend. Ik ben moslim en ik voel me niet 
minder moslim als ik geen hoofddoek draag. In die zin heb ik mijn eigen identiteit wel 
gevormd”. 
 (014) “Ik zei: ik ben heel anders dan jij, ik ben heel modern in mijn hoofd, niet dat je 
gaat tegen mij zeggen, je gaat een hoofddoek dragen of je gaat me manipuleren om jezelf. 
Nee, zei hij, maar dat waren gewoon leugens”. 

Men is er niet meer zo zeker van wat wel en niet echt tot de regels van de islam 
behoort of wat vooral cultureel bepaald is. Vooral op het punt van de regels voor 
omgang van man en vrouw is men niet meer zeker of deze door het geloof of meer 



door de cultuur bepaald zijn. Moskeebezoek is niet iets wat ter sprake komt in de 
interviews met hen.  
Enkele typerende opmerkingen van deze subcategorie zijn:  
(013)“Als je echt in Nederland wilt slagen dan mag je wel moslim zijn maar dan moet je 
niet echt laten zien dat je moslim bent, dus niet met een baard of een hoofddoek rond 
gaan lopen. Maar aan de andere kant, als je het geloof voor 100% goed wilt doen dan 
moet je wel met een baard en met een hoofddoek lopen. Ik denk dat je daar wel 
moeilijkheden mee krijgt”.  
(014)“Het belangrijkste is dat je gelooft en al die andere dingen, die doe ik soms wel en 
soms niet. En al die regels waaraan je je moet houden, vind ik onzin. Mijn moeder heeft 
nu helemaal niets meer te zeggen over mijn leven. Ik wil mijn kind niet besnijden. Hij 
heeft al zoveel meegemaakt. Ik heb gezocht waarom het moest. Mijn huisarts zei dat het 
medisch niet nodig is. Ik zei dat tegen mijn moeder en toen zei ze: ga maar lekker naar de 
kerk, je bent geen moslim meer. Voor haar ben ik een atheïst of zo”.  
 (03)“Ik heb een Afghaanse vriendin maar zij is in Nederlands opgevoed. Bij mij is het 
onderscheid veel meer moslim of niet moslim qua vrienden zeg maar. Omdat veel dingen 
niet mogen in de islam. Of die doe ik liever niet, niet omdat het verboden is, maar omdat 
het niet echt gewenst is volgens de leefregels van de islam. Dus die kan ik makkelijker 
niet doen met zo’n islamitische vriendin dan een niet-islamitische vriendin. Dus je moet 
me eerder vragen heb je een niet-islamitische vriendin dan heb je een Nederlandse 
vriendin”.  
(012)“Zoals met een Nederlandse vriendin, ja die wil natuurlijk uitgaan en dat soort 
dingen en dan wordt het moeilijk vriendschappelijk met elkaar om te gaan terwijl je niet 
meer dezelfde dingen kan doen. Dat is denk ik een van de redenen. En ik denk ook dat als 
je ouder wordt dat je dan van huis uit meekrijgt als moslim meisje mag je niet met 
jongens omgaan. Met Marokkaanse jongens ga je dan ook niet zo snel meer om. Alleen 
nog maar met meisjes. En dan kies je er voor om te gaan met degenen die in diezelfde 
situatie zitten als jou omdat je dan niet elke keer hoeft uit te leggen waarom je iets wel of 
niet mag”.  
(013)“Trouwen wordt bij de Marokkanen, dat heeft denk ik meer met ons geloof te 
maken, als heel erg belangrijk gezien. Als je 25 of 26 bent dan denken Marokkanen 
allemaal aan één ding, ik moet trouwen, ik moet een gezin hebben. Trouwen is voor ons 
een stap naar het echt volwassen zijn”.  
(014) “Die jongens in het buurthuis hebben ook vriendinnen. Ze hebben het altijd over 
wat wel en niet mag, maar ik weet het niet meer. Maar voor vrouwen mag dan niets . Ze 
zijn zo dom met hun regels”. 
 

5.3.5.2. Moslims zonder vragen 
Een tweede subcategorie is een groep die benadrukt dat moslim zijn voor hen de 
belangrijkste sociale identiteit is. Zij zijn ‘moslim zonder vragen’. Deze 
subcategorie wordt gevormd door de respondenten 06, 07, 08, 09. De kenmerken 
van deze groep zijn als volgt. Allen zijn man. Allen zijn actieve moslims. De 
opleidingskenmerken zijn divers. Een van hen gaat nog naar de HAVO, een 
tweede heeft op mbo niveau een sociaaljuridische opleiding gevolgd, een van de 
respondenten studeert bedrijfskunde, de laatste is afgestudeerd aan een technische 
universiteit en heeft een baan die aansluit bij zijn opleidingsniveau. Moslim zijn is 
vanzelfsprekend en is voor hen de belangrijkste sociale identiteit. Het is een 
identiteit die boven iedere nationaliteit uitstijgt. Toch ervaren ze nauwelijks tot 
geen spanning tussen de moslim identiteit en de etnische identiteit. Zij zijn 
dagelijks actief binnen de moskee, ze houden zich zonder problemen of vragen 
aan de voorgeschreven leefregels. Zij zien ook geen inhoudelijke en praktische 
belemmeringen om moslim te zijn in de Nederlandse samenleving en lijken zeer 



ontspannen met de Nederlandse omgeving om te gaan. Er is weliswaar nu nog 
discriminatie en onbegrip voor de islam maar dat zal op den duur wel verdwijnen. 
Bij gewone mensen ontstaat huns inziens langzamerhand meer begrip voor 
moslims. Juist omdat deze groep zelf geen probleem ervaart met hun 
moslimidentiteit in de Nederlandse samenleving, lijkt de hardheid van de kritiek 
die op de islam wordt uitgeoefend niet veel invloed op hen te hebben. Ze staan ver 
af van (de denkwereld) van degenen die hen stigmatiseren zodat ze er niet 
wezenlijk door geraakt lijken te worden. Voor hen zijn de mensen met begrip voor 
de islam de ‘normale mensen’ en bijgevolg de mensen die de islam als een 
probleem beschouwen, de ‘abnormale mensen’. Ze beschouwen hun sociale 
identiteiten als volkomen normaal en vanzelfsprekend. Overheersend is toch dat 
deze groep er het volste vertrouwen in heeft dat de buitenwereld hen als groep op 
den duur beter zal begrijpen en accepteren.  
Enkele kenmerkende uitspraken zijn:  
(09)“In de eerste plaats ben ik trots op mijn geloof. Dat is voor mij het allerbelangrijkste. 
Ik ben geen nationalist, ik ben een moslim”. 
 (07) “Moslim is niet hetzelfde als Marokkaan. Marokkaanse cultuur is niet hetzelfde 
maar er zit ook geen spanning tussen”. 
 (06)“Als ze vragen wie ik ben, zeg ik dat ik in de eerste plaats trots ben op mijn geloof. 
Dat is voor mij het allerbelangrijkste. Ik ben geen nationalist, ik ben een moslim. Dat is 
de eerste prioriteit”.  
(06) “Vanaf jongs af aan kom ik in de moskee”. 
 (08) “Ik heb er niet veel van gemerkt van 11 september. Ik ga nog naar school en daar 
kennen ze me. Ik kom vaak in de moskee. Na school werk ik in een winkel. Ik ben 
begonnen in het magazijn maar mag nu ook klanten helpen. De baas waardeert me en 
met de andere mensen kan ik goed opschieten. Ze kennen me”.  
(09)“In eerste instantie hoorde je alleen maar geluiden waardoor je dacht, die mensen 
begrijpen er niets van. En nu hoor je meer begrip. In mijn omgeving wel. En ik heb ook 
het gevoel dat dat landelijk ook bij normale mensen geldt”. “Ik ben voorzitter van de 
moskee. Ik zie dat meerdere mensen echt naar de moskee toelopen, die vragen om een 
rondleiding om te zien wat er gaande is en die met vragen komen van: hoe denken jullie 
daarover en daarover. En ik heb tot nu toe alleen maar positieve reactie gehad. Van 
mensen die zeggen: eigenlijk was dat beeld dat we hadden verkeerd.”  
(06)“Als je in Nederland woont, is de kans groot dat je Nederlandse vrienden hebt. 
Eventuele vooroordelen bij hen kun je dan weg nemen, over cultuur en godsdienst. Mijn 
vrienden begrijpen dat. We komen bij elkaar over de vloer”.  

5.3.5.3. Islam als oplossing 
Een derde subcategorie bestaat uit respondenten door wie de ‘islam als oplossing’ 
wordt gezien. Moslim is hun belangrijkste sociale identiteit. De groep bestaat uit 
de respondenten 04, 05 en 011, twee mannen en een vrouw. De opleiding varieert 
van mbo tot hbo. Deze subcategorie neemt afstand van de Marokkaanse sociale 
identiteit ten bate van hun islamitische identiteit. Naar hun overtuiging kunnen 
islamitische ouders in de Koran de oplossing vinden voor opvoedingsproblemen. 
Problemen in de Marokkaanse gemeenschap zijn dan ook vooral te wijten aan 
onkunde onder Marokkanen van wat de islam precies inhoudt. Zulke moslims 
geven de islam een slechte naam onder de Nederlanders. Zij stellen dat iemand die 
moslim is, een beter mens wordt. Zij hebben strikte opvattingen over de inhoud en 
de regels van de islam en ergeren zich aan islamieten die ‘de kantjes er af lopen’ 
en niet goed begrijpen wat de islam echt inhoudt. Een geïnterviewde (01) past 
slechts deels in deze subcategorie. Ook voor hem is de islam een belangrijke 
sociale identiteit. Hij kritiseert de Marokkaanse cultuur en is er van overtuigd dat 



het moslim zijn leidt tot een beter mens zijn. Hij is er echter niet van overtuigd dat 
problemen in de Marokkaanse cultuur geheel langs de weg van de islam kunnen 
worden opgelost. Meer dan de ‘moslims zonder vragen’, uit deze groep op 
emotionele wijze zijn ergernis over de foute vooroordelen en de belediging van de 
Koran en de islam. Opvallend is ook dat deze groep ook anderen vooral duidt als 
leden van een religieuze sociale identiteit. Zo zijn Nederlanders in hun ogen 
vooral christenen.  
Kenmerkende uitspraken in deze subcategorie zijn:  
(04)“Mijn probleem is dat de meeste Marokkanen niet weten wat de islam inhoudt. Ze 
doen maar wat. Als ze zich aan de islam zouden houden, zouden het veel betere mensen 
zijn. Dan zouden ze een aantal dingen niet doen. Nu brengen ze de islam in een kwaad 
daglicht. Want dan denken Nederlanders: O, is dat de islam”. 
 (05)“Dat zijn jongeren die niet goed volgens de Koran zijn opgevoed. De Koran is heel 
duidelijk in wat je wel en wat je niet mag doen”.  
(04) “Als je moslim bent, dan creëer je je eigen individu. Dan vergelijk je jezelf niet meer 
met mensen. Je weet waar je grenzen liggen. Je normen en waarden en de regels. Daar 
handel je naar”.  
(05)“Maar de media, de televisie en de kranten zijn heel slecht, vooral over de islam. Ze 
zeggen allemaal dingen over de islam die niet waar zijn. Daar ben ik heel boos over”. 
(011)“Die maatschappelijke discussie gaat uit van allemaal vooroordelen over de islam. 
Daar kan ik me echt boos over maken”.  
(01) “Maar val niet de islam aan. Terwijl, want ik zie om me heen dat zoveel jongeren die 
zich meer bezig gaan houden met de islam, veel betere mensen worden. Ze gaan zich veel 
beter gedragen. Ik vind dus dat de discussie wel gevoerd mag worden maar probeer 
genuanceerd te denken over de islam en geef de islam als religie niet alle schuld van alle 
verkeerde gedragingen die Turken en Marokkanen hier doen. Dat vind ik het ergst”.  
(04) “En dan lees je in de Koran. Allah zegt dan over de mensen van het Jodendom en 
over het christendom dat de mensen van het christendom dan toch het zachtaardigst zijn. 
En dat je toch met hun goed om moet gaan. En dan denk ik, kijk, zelfs al vallen ze ons aan 
(bedoeld worden hier de Nederlanders jk) toch moeten we goed met hun omgaan.”  
 (01) “Ik voel pijn als het over de islam gaat, maar over Marokkanen in het algemeen dat 
vind ik wel erg, soms is het ongenuanceerd, maar ik kan er mee leven”.  
 

5.3.6. Zelf-categorisering als Marokkaan en Nederlander. 
Men categoriseert zichzelf in Nederland als deeltijd Marokkaan en als deeltijd 
Nederlander. De betekenis die de respondenten geven aan de etnisch 
Marokkaanse sociale identiteit wijkt echter af van de betekenis die de 
Nederlanders daaraan geven. Ook hier bepaalt vooral de context zowel de 
categorisering als de betekenis van de sociale identiteit. In de Nederlandse context 
geeft men aan zich, afhankelijk van de omstandigheden, de context, meer of 
minder als Marokkaan te zien. Mannen hebben daarbij meer ruimte om zich 
‘afwisselend’ te categoriseren dan vrouwen. 
Kenmerkende uitspraken over de sociale identiteit Marokkaan-Nederlander zijn: 
(013) “Wij, de Marokkanen in Nederland, hebben voor onszelf zo’n cultuur gevormd dat 
we een beetje Marokkaanse cultuur hebben maar meer van de Nederlandse cultuur”.  
(012)” Ik ben wel Nederlander, ik heb een Nederlands paspoort en de Nederlandse 
nationaliteit maar ik voel me, vooral als ik in contact kom met Nederlanders, voel ik me 
toch wel Marokkaans”. 
 (09)” Als ik hier ben, dan ben ik Marokkaan, dan verdedig ik de islam of de 
Marokkaanse maatschappij, ja dan ben ik weer Marokkaan. Maar ik kan nu niet zeggen: 
ik ben Marokkaan of Nederlander. Ik zit er tussenin”. 



(02) “Maar nee, ik ben in Nederland geboren en opgegroeid. Eigenlijk heb ik meer met 
Nederland dan met Marokko”.  
(013)”Ook al voel ik mezelf Nederlander, een Nederlander zal nooit tegen me zeggen dat 
ik Nederlander ben. Hij zal altijd zeggen, je bent een Marokkaan.In Marokko ben ik 
Nederlander”.  
(012) “Maar er zijn wel duidelijke grenzen. Die liggen bij uitgaan met jongens. En 
discotheken zijn per definitie uitgesloten. Maar we mochten wel naar concerten. En de 
bioscoop in principe wel, maar dan overdag”. 
(04)“En dan denk ik van, ja, waarom zal ik me dan als Nederlander voelen want ik ben 
het niet. Ik ben een Marokkaan en ik ben een Moslim. Ik kies voor de godsdienst. Klaar, 
dat is het”. 
(07) “Nee, ik weet toch voor mezelf wie ik ben. Ik ben een Marokkaanse jongen met 
Marokkaanse cultuur en daar ben ik trots op”.” De Marokkaanse cultuur is hier in 
Nederland ook wel een beetje veranderd”. 
(014) “Soms ben ik heel trots dat ik Marokkaans ben. Ik voel me nog steeds Marokkaans. 
Maar ik ben ook blij dat ze het aan de buitenkant niet zien. Ze zeggen dat ik Spaans ben 
of Italiaans of misschien van de Caraïben. Maar niet Marokkaans”. 
(01)” Die zeiden: we gaan op Fortuyn stemmen. Domme onwetendheid. Ze wisten niets, 
over zijn stellingen, over zijn programma, ze wisten niks. Het was gewoon datgene wat ze 
die dag toevallig bij het nieuws hadden gehoord, zoals de islam is een achterlijke cultuur 
en zo. Toen op dat moment werd het beangstigend maar toen werd ik ook alerter en 
keerde ik in feite meer terug naar de Marokkaanse gemeenschap”. 
(013) “Hoe ouder je wordt, als je een bredere omgeving krijgt en je gaat niet alleen om 
met vrienden die bij jou in de buurt wonen maar ook buiten dat en dan ga je gezellig, dan 
kom je vanzelf meer Marokkanen tegen en dan klikt het want je hebt dezelfde problemen 
of dezelfde gevoelens. Automatisch. En daar komt bij. Toen ik nog alleen met 
Nederlanders omging ben ik door een Marokkaanse vriend gevraagd of ik in een 
Marokkaanse jongerenorganisatie wilde gaan zitten. En dat heb ik toen gedaan en 
sindsdien ben ik stevig met Marokkanen omgegaan en zo krijg je dat, hè. Nu zijn mijn 
beste vrienden Marokkanen”. 
(06) “Je zal wel moeten want zoals je thuis bent, zoals je met de ouders omgaat, de taal 
spreekt en bijvoorbeeld aan tafel zit en dat soort zaken. Dat is toch anders als je met een 
groep uit eten gaat. Je moet je omschakelen maar dat is een automatisme geworden. Het 
is toch een andere manier van doen. Het scheelt niet zo heel veel maar daar ben ik aan 
gewend. Onbewust gaat bij mij de knop om.” 
(013)” Vriendinnen hebben voordat je serieus trouwplannen met ze hebt kan 
niet volgens onze ouders maar het kan wel als je gewoon met Marokkaanse 
vrienden van mijn generatie als je daar mee praat, kan dat wel. Je hoort heel veel 
dat Marokkanen een Nederlandse vriendin nemen maar uiteindelijke toch met een 
Marokkaanse gaan trouwen. Die belazeren eigenlijk die Nederlandse vriendin. 
Die heb je heel veel. Er zijn ook Marokkanen die gewoon een Nederlandse 
vriendin nemen en dan na een jaar of wat denken, ik hou toch echt van haar en ik 
wil met haar verder. Die zijn er ook genoeg. En je zult in de toekomst meemaken 
dat steeds meer Marokkanen met Nederlandse meisjes gaan trouwen. Dat 
Marokkaanse meisjes Nederlandse vrienden hebben kan volgens onze ouders ook 
niet. Dat geldt voor jongens en voor meisjes helemaal, net even iets meer, begrijp 
je, het is meer. Het geeft meer kwaad dan bij jongens. Ik ben het er niet mee eens 
maar volgens onze ouders dan. Maar meisjes, ja, dat gaat niet zo gemakkelijk als 
bij de jongens. Omdat, hoe moet ik dat beschrijven. Bij Marokkanen dan. Meisjes 
zijn meer kwetsbaarder. Worden veel minder los gelaten dan de jongens. Er wordt 
meer op ze gelet. Dus is het moeilijker voor hen om met iemand uit Nederland om 
te gaan. Maar ik denk dat dat ook steeds meer gaat gebeuren. Dat steeds meer 
meisjes gaan kiezen voor een Nederlandse echtgenoot”. 



In de context van Marokko wordt men gecategoriseerd als Nederlander. Als de 
context wordt verlegd naar Marokko, in het contact met de eigen familie en in het 
thuisland van de ouders, categoriseren de respondenten ook zichzelf bijna 
allemaal als Nederlanders. Naar mate de verschillen met de gehele Marokkaanse 
gemeenschap groter worden, identificeert men zich meer met de Nederlandse 
sociale identiteit. 
Enkele sprekende opmerkingen over de sociale identiteit in Marokko zijn:  
(06) “Als je daar bent ben je nog steeds moslim en ook Nederlander. Maar de mensen 
daar zien je dan als iemand die uit Nederland komt. Dat is het enige verschil maar ze 
begrijpen wel dat je moslim en Marokkaan bent”. 
 (013) “Er zijn zoveel verschillen, dat is gewoon niet normaal, dat ik me voor mezelf ook 
daar een buitenlander voel. Dus ik ben gewoon Nederlander, daar ben ik meer 
Nederlander dan ik hier ben. Omdat die verschillen zo groot zijn”.  
(012) “De dingen die ze daar doen, bijvoorbeeld afdingen en onderhandelen en omgaan 
met andere mensen, dat is daar heel anders en dat kan ik ook niet. En het is ook een heel 
andere mentaliteit die daar heerst. En hier in Nederland voel ik me ook Marokkaans. Ik 
zie er ook zo uit. Op bepaalde gebieden”. 
(09) “En dat merk ik nou misschien hier niet maar als ik dan in Marokko ben, onder 
Marokkanen die alleen maar daar wonen, dan merk ik dat ik een totaal ander mentaliteit 
heb. Dat zeggen zij ook, luister eens, jij denkt er zo over na maar dat mag je hier 
eigenlijk niet zeggen. Of je merkt iets op en dat is dan te eerlijk misschien of te bot. Te 
direct. Dat is toch wel iets Nederlands”.  

 5.3.7. Conclusies 
Alle respondenten categoriseren zichzelf als moslim en Marokkaan en, 
afhankelijk van de context, als Nederlanders. Met betrekking tot de sociale 
identiteit Marokkaan wordt de categorisering als dwingend ervaren, de context is 
bepalend. De etnisch sociale identiteit wordt op dit punt bedreigd. Ten aanzien 
van de islamitische sociale identiteit stellen de geïnterviewden dat deze niet 
dwingend wordt opgelegd door categorisering van de dominante omgeving. Deze 
identiteit wordt dus niet door categorisering bedreigd.  Wel bestaat er verschil in 
de inhoud en betekenisgeving aan de sociale identiteiten moslim en Marokkaan. 
De betekenisgeving aan de sociale identiteiten moslim en Marokkaan door de 
categoriserende buitenwereld en de zich zelf als moslims en Marokkanen 
categoriserende geïnterviewden, verschilt zelfs aanzienlijk. Dit verschil wordt 
door de respondenten ervaren als stigmatiserend, ten aanzien van beide sociale 
identiteiten, moslim en Marokkaan. Er is dus ook sprake van een bedreiging van 
de beide sociale identiteiten op het punt van de waarde en waarden van een 
sociale identiteit. De categorisering moslim leidt bij de meerderheid in Nederland 
tot een bepaalde gedragsverwachting en zijnsdefinitie. Respondenten ervaren dat 
ze worden gezien als terroristen, vrouwenonderdrukkers, dom en niet-
geëmancipeerd.  
Nader onderzoek van de zelf-categorisering van moslims laat zien dat er in deze 
categorie ook sprake is van een verschil in betekenisgeving aan de sociale 
identiteit moslim. Dat leidt tot drie subcategorieën.  
 
De categorisering en de daaraan gerelateerde gedragsverwachting en zijnsdefinitie 
van de dominante meerderheid, met betrekking tot de etnische sociale identiteit, 
komt niet overeen met de zelf-categorisering. Respondenten voelen zich 
aangekeken als dom, crimineel en achterlijk. In de zelf-categorisering speelt naast 
de content, die verschilt van de dominante omgeving, ook de context een rol. In 



Nederland zien de respondenten zichzelf afhankelijk van de omstandigheden als 
‘deeltijd’ Marokkanen en ‘deeltijd’ Nederlanders. Er is echter een bedreiging van 
deze deeltijd zelf-categorisering door de als dwingend ervaren categorisering als 
Marokkaan. In Nederland en door Nederlanders wordt men niet als Nederlander 
gezien. In Marokko wordt men gecategoriseerd als Nederlander. Men 
categoriseert daar ook zichzelf vooral als Nederlander.  
De hypothese dat, naarmate de verschillen met de omgeving groter worden, de 
onderlinge verschillen in een sociale identiteit afnemen, kan hier voor de sociale 
identiteit moslim, slechts deels worden onderschreven. Men categoriseert zich 
inderdaad zonder uitzondering als moslim. De vraag is echter of de onderlinge 
verschillen afnemen. Alle geïnterviewden geven enerzijds aan dat de 
belangstelling voor de islam is gestegen vanwege de verschillen met de 
buitenwereld. Alle geïnterviewden geven aan dat hun eigen keuze voor de islam 
een autonome keuze is. Er blijkt ook onder de geïnterviewden onderling nog 
steeds verschil te bestaan. Ik verklaar het voortbestaan van de verschillen uit de 
algemene content van de islam, die zich er op voorstaat dat in de religie geen 
dwang is. Dat biedt alle moslims de mogelijkheid om, zelfs in een vijandige 
buitenwereld, een eigen invulling aan de islam te geven, bestendigt daarmee de 
onderlinge verschillen terwijl voorkomen wordt dat er radicale keuzen moeten 
worden gemaakt.  
Voor de sociale identiteit Marokkaan gaat de hypothese wel op. Men geeft aan 
zichzelf meer als Marokkaan te zien als de verschillen met de (Nederlandse) 
omgeving groter zijn. In de Marokkaanse context speelt hetzelfde, met als gevolg 
dat men zich daar meer als Nederlanders ziet. Of er ook een verschil in 
commitment is, zal in de volgende paragrafen worden nagegaan.  

 

5.4. Bedreiging en commitment. 
In de voorgaande paragrafen hebben we vastgesteld dat de sociale identiteiten 
moslim en Marokkaan worden bedreigd. Hoewel men zich niet geheel ten 
onrechte gecategoriseerd voelt als moslims en Marokkanen, voelt men zich wel 
bedreigd op het punt van waarde en waarden van de beide sociale identiteiten. De 
waarde van de sociale identiteit Marokkaan die wordt bedreigd, is gelegen in de 
aanval op de capaciteiten, de competenties, van de leden van deze groep. 
Marokkanen worden, zoals we zagen, gezien als niet ontwikkeld en slecht 
opgeleid en hebben dat te danken aan de eigen onaangepastheid. De waarde en de 
waarden van de sociale identiteit Marokkaan worden bedreigd door de aanname 
dat Marokkanen crimineel van aard zijn en dat er een relatie ligt tussen hun 
criminaliteit en de opvoeding en culturele achtergrond. De waarden van de sociale 
identiteit moslim die worden bedreigd, zijn dat moslims worden gezien als 
vrouwenonderdrukkers en terroristen. Moslima’s worden gezien als niet 
geëmancipeerd. In de volgende paragrafen wordt, aan de hand van theorie en data, 
nagegaan hoe de geïnterviewden reageren op de bedreigingen van hun sociale 
identiteiten op dit punt. Is hun identificatie met de sociale identiteiten veranderd 
door de bedreiging? Een begrip als commitment speelt daarbij een centrale rol. De 
vraag die hier centraal staat is dus (1) of de geïnterviewden zich in een eerdere 
fase zwak of sterk betrokken voelden bij de sociale identiteiten Moslim en 
Marokkaan en (2) in hoeverre daarin verandering is opgetreden. Ik ga dit 



allereerst na op het punt van de sociale identiteit moslim en vervolgens op het 
punt van de sociale identiteit Marokkaan. 

5.4.1. Theorie en hypotheses  
Een van de beschreven voorwaarden voor een sterkere identificatie met een 
sociale identiteit is dat naarmate de status van de groep onstabiel is, in een situatie 
van competitie tussen verschillende groepen en van sociale veranderingen, 
groepsleden zich meer zullen identificeren met de eigen groep.  
Als de identificatie met de sociale identiteiten laag was en laag is gebleven, zullen 
groepsleden zich echter terugtrekken als men ten onrechte wordt gecategoriseerd 
en als de bedreiging van de waarde en de waarden van de sociale identiteit 
toeneemt. Deze strategie is echter afhankelijk van de mate waarin men denkt dat 
groepsgrenzen doorlaatbaar zijn of niet. 
 

1. Groepsleden hebben een zwakke identificatie als ze in geval van 
bedreigingen van de sociale identiteiten kiezen voor individuele opwaartse 
mobiliteit en het benadrukken van een andere, positieve, sociale identiteit.   

 
3. Groepsleden met een zwakke identificatie zullen, als de waarden van 
een sociale identiteit worden bedreigd, schuldgevoel ten toon zullen 
spreiden en spijt betuigen voor schadelijk gedrag van leden van de groep.  

 
Als de identificatie met de sociale identiteiten hoog is zal een bedreiging van de 
waarde en waarden kunnen leiden tot verschillende reacties maar altijd tot reacties 
in functie van de verdediging van de sociale identiteit.  
Als de waarde van de sociale identiteit bedreigd wordt, zal dat leiden tot een 
poging om de betekenis van de aanval op die waarde zo op te vatten dat het 
gewicht er aan ontnomen wordt.  
  

4. Groepsleden met een sterke identificatie zullen niets doen als hen een 
dwingende categorisering wordt opgelegd. 
 
5. Groepsleden met een sterke identificatie zullen, als de waarde van de 
groep wordt bedreigd, overgaan tot dispersie, door de redeneringen op een 
bepaalde manier te ontleden, en de homogeniteit van de groep te 
onderstrepen.  

 
 
Als de waarden van een groep worden bedreigd, zullen degenen die zich sterk 
identificeren met de groep vooral de heterogeniteit van de groep onder de 
aandacht brengen.  
 

5. Groepsleden met een sterke identificatie zullen, als de waarden van de 
groep worden bedreigd, benadrukken dat er verschillend wordt gedacht, 
mensen verschillen en er kan dus onmogelijk een relatie liggen tussen 
gedrag en (opvoedings)cultuur.  

 



5.4.2. Data over de mate van identificatie 
Ik ga hier eerst na of er onder de respondenten aanwijzingen zijn voor een zwakke 
of zwakker wordende identificatie met de sociale identiteiten moslim en 
Marokkaan. Daarna zoek ik in de data naar aanwijzingen over een sterke of 
sterker wordende identificatie met de beide sociale identiteiten.  
 

5.4.2.1. Groepsleden met een zwakke identificatie. 
Een zwakke identificatie zal zich uiten in individuele pogingen om te komen tot 
een opwaartse sociale mobiliteit en het benadrukken van een andere, positieve 
sociale identiteit. In geval van opwaartse sociale mobiliteit is een voorwaarde dat 
de inschatting is dat groepsgrenzen doorlaatbaar zijn. Er zijn enkele aanwijzingen 
in de data dat sommige groepsleden in het nastreven van de hoogste vorm van 
onderwijs een weg zien of zagen tot sociale mobiliteit. Uit CBS onderzoek is 
bekend dat alle vrijwel alle Marokkanen die het VWO afmaken ook 
daadwerkelijk doorstromen naar de universiteit. Onderwijs is in Nederland de 
belangrijkste weg voor persoonlijke, opwaartse mobiliteit. Ervaringen leiden 
echter tot teleurstellingen en inschattingen dat de groepsgrenzen niet tot 
nauwelijks doorlaatbaar zijn. Dat leidt uiteindelijk tot een sterkere identificatie.  
Zo zegt respondent 01, nu studerend aan een universiteit, over zijn 
onderwijsloopbaan: “Mijn keuze voor die school dat was eigenlijk mijn leerkracht die 
zei, toen ze het VWO advies gaven, zeiden dat je daar meer kans had omdat daar beter 
onderwijs was of zoiets”. “Dat advies van die leerkracht was heel belangrijk. Maar ik 
wist van mezelf ook dat kijk, de meeste Marokkaanse jongens uit de wijk gingen naar het 
…..college. Dat was voor mijzelf ook belangrijk om juist niet naar het ….college te 
gaan”.” Hoogopgeleide jongeren hebben er het meeste mee te maken. Ze worden er te 
pas en te onpas op hun culturele achtergrond, namelijk als Marokkaan aangesproken en 
daarmee mislukt op de arbeidsmarkt en criminaliteit etc. En tegelijkertijd ook als moslim 
en dat zijn dus de jongens die willen spreken over dit soort dingen maar die worden 
geconfronteerd met de werkelijkheid waarvan ze zeggen hè? Kan dit, mag dit allemaal 
zomaar gezegd worden. Die trekken zich terug”. 
Respondent 03 zegt daarover: “Ja, er was een groot verschil tussen het zesde en eerste 
jaar. Het grote verschil was die groepjes. En nu, als ik terug kijk. Het is nu zo anders dan 
tien jaar geleden”. ”Nu lees je meer over de Marokkanen. Vroeger waren die problemen 
er misschien ook wel. Maar nu wordt het veel meer belicht. Mensen willen gewoon niet 
zichzelf verdedigen de hele tijd. En dus krijg je groepjes. Dat is ook een vorm van 
verdedigen als je met velen bent”.  
Respondent 02 vertelt hoe ze binnen een andere, positieve sociale identiteit, 
namelijk die van universitair student, opnieuw stuit op de ondoorlaatbare grenzen 
die aan de sociale identiteiten Marokkaan en moslim worden gesteld. “Ik heb een 
tijd gehad dat ik dat dacht, het interesseert mij niet en het raakt mij niet. Maar nu heb ik 
toch zoiets van nu gaat het toch wel een beetje erg”. “Ja, ik had vorig jaar nog college 
met een groep die zoiets had van nee, sorry, het zijn gewoon de Marokkanen. Een student 
maakte gewoon geen onderscheid. Hij zei, het is de cultuur en die mensen zijn achterlijk. 
En al dat soort dingen”. “En toen zei iedereen, ja maar, als je naar Marokko gaat moet 
je je toch ook aanpassen? Dus waarom doen die Turken en Marokkanen dat niet in 
Nederland. Er is een grote onwetendheid”. “Er zijn wel dingen, hij ging daar individueel 
heel ver in, maar het zijn wel dingen en meningen die ook gedeeld worden door andere 
Nederlanders”.  
De respondenten 04, 05, en 011 hebben een zwakke identificatie met de 
Marokkaanse sociale identiteit. Zij protesteren er tegen dat de sociale identiteiten 
moslim en Marokkaan door de dominante omgeving gelijk gesteld wordt. (04) “Ik 



dacht altijd alleen de Marokkanen zijn moslims. Maar nu ben ik er achter dat zelfs niet 
alle Marokkanen moslims hoeven te zijn”. Daarnaast uit zwakke identificatie met de 
Marokkaanse sociale identiteit zich bij hen vooral in het benadrukken van de 
islamitische sociale identiteit als een andere, positieve identiteit en bij respondent 
04 ook in schaamte over het gedrag van Marokkanen. Respondent 04:”Ik mocht 
toen voor het eerst stemmen. Toen wilde ik voor Pim Fortuyn stemmen. Omdat hij 
gewoon iets wilde doen tegen die Marokkaanse jongens.. Iets doen. Ze moesten werken en 
niet meer zo op straat hangen. Daar was ik voor. Hij kwam met iets, hij deed iets”. “Ik 
volg de Islam en daarom ga ik niet mee met andere mensen, ook niet met die 
Marokkanen”.  
Respondent 05 en 06 benadrukken vooral de islamitische sociale identiteit als een 
positieve identiteit maar hebben geen schuldgevoelens over het gedrag van 
Marokkaanse jongens. Zij benadrukken op dit punt de verschillen, de 
heterogeniteit, in de groep, wat juist een aanwijzing vormt voor een sterke 
identificatie met de Marokkaanse sociale identiteit. (05)“Die criminele 
Marokkaanse jongeren dat vind ik heel erg, Dat ze dat doen. Dat zijn jongeren die niet 
goed volgens de Koran zijn opgevoed. De Koran is heel duidelijk in wat je wel en wat je 
niet mag doen”. “Maar het zijn kleine groepen en het is ook fout dat dan alle 
Marokkanen de schuld krijgen. Ik voel me daarover niet schuldig. Nou, nee, zo voel ik dat 
niet. Ik weet het niet. Dat zeggen ze dan wel maar dat voel ik niet zo. Dat zijn jongens die 
doen foute dingen. En daar moeten ze voor bestraft worden. Dat vind ik en dat vinden 
heel veel Marokkanen”. 
(06) “Ik voel me niet aangesproken. Nee, niet echt. Ik doe veel werk in de moskee voor 
kinderen en jongeren. Op die manier probeer ik jongeren zo goed mogelijk op te vangen 
en te begeleiden. De jongeren die in de moskee komen zijn over het algemeen goed 
opgevoed en doen zulke dingen niet. Ze gaan ook meestal niet uit. En het is toch vaak 
rond dat uitgaan, bij de discotheken en de cafés en zo, dat die problemen ontstaan”. 
“Jongeren die rottigheid uithalen, of crimineel zijn moeten bestraft worden, of het nu 
Marokkaanse of Antilliaanse of Nederlandse jongeren zijn”.  
De subgroep ‘islam als zoekplaatje’ bestaande uit de respondenten 02, 03, 010, 
012, 013 en 014, die zichzelf weliswaar categoriseren als moslims en, vanwege de 
inhoud van de islam, ook de kans hebben een eigen invulling aan deze identiteit te 
geven, identificeren zich zwak met de islamitische sociale identiteit. Ze zien deze 
identiteit als een bedreiging van hun persoonlijke identiteit en streven individueel 
sociale mobiliteit na.  
(013) “Als jij in de Nederlandse samenleving wilt slagen dan kun je wel je geloof 
uitoefenen maar dat moet je thuis uitoefenen. Dat moet je verbergen. Je moet niet 
aan iedereen laten zien dat je moslim bent. Daar ben ik het wel mee eens. Als je 
echt in Nederland wilt slagen dan mag je wel moslim zijn maar dan moet je niet 
echt laten zien dat je moslim bent, dus niet met een baard of een hoofddoek rond 
gaan lopen”.  
(03) “Maar die hoofddoek, kijk, persoonlijk draag ik hem niet, en ik kan me best 
voorstellen dat er bedrijven zijn die zeggen: wij willen niet dat er in ons bedrijf 
hoofddoeken worden gedragen”.  
Respondent 012 is juriste en zij stelt: “Het is wel zo dat als ik een hoofddoekje zou 
dragen dat er dan wel beperkingen zouden zijn, qua banen en opleidingen ook. Maar ik 
vind dat ik nog wel islamitisch kan zijn. Het ligt er ook aan hoe ver je daarin wilt gaan. 
Als je islamitisch wilt zijn en geen contact met niet-islamitische mensen wilt, dan zal het 
onmogelijk zijn. Maar als je gewoon je geloof op je eigen manier uitdraagt, dan is er hier 
in Nederland wel ruimte voor”. “So wie so, in de rechterlijke macht mag je geen teken 
van religie tonen, ook geen kruis of keppel, dus dat is gelijk getrokken. Dat weet je van te 
voren. Dus dan moet je een afweging maken tussen je uiting van je geloof en je carrière”. 

 



Slechts een respondent (014) heeft een zwakke identificatie met zowel de sociale 
identiteit Marokkaan als met de islamitische sociale identiteit. Hoewel ook zij zich 
soms ambivalent uit. Ze toont schuldgevoel naar de Nederlandse samenleving 
over de groep Marokkaanse jongeren die zich misdragen.“Nee, ik wil niet meer met 
Marokkanen omgaan, nu niet meer. Ja, in het buurthuis waar ik werk, daar heb je 
Marokkanen, jongeren, dat is echt een groot probleem. Dat zijn Marokkanen en Turken 
en zo. Dat is afschuwelijk wat ze doen. Ze doen juist helemaal niks, ze zijn gewelddadig. 
Toen 11 september was gebeurd zeiden ze: echt lekker voor hun. Ik heb met hen 
gesproken en ruzie met ze gehad. Ze zijn ongeveer tussen de twaalf en twintig jaar. Soms 
ben ik zo teleurgesteld in Marokkanen”. “Soms ben ik heel trots dat ik Marokkaans ben. 
Ik voel me nog steeds Marokkaans. Maar ik ben ook blij dat ze het aan de buitenkant niet 
zien”. 

 

5.4.3.2. Groepsleden met een sterke identificatie  
Wie zich sterk identificeert zal, als er dwingend wordt gecategoriseerd, niets doen 
en zal, als de waarde van de groep bedreigd wordt, zoeken naar dispersie en de 
homogeniteit onderstrepen. Als de waarden bedreigd worden zal vooral op 
heterogeniteit worden gewezen. Naar de buitenwereld toe voelt men zich niet 
verantwoordelijk voor als schadelijk ervaren gedrag.  
De meeste respondenten identificeren zich sterk met de Marokkaanse sociale 
identiteit met uitzondering van de respondenten 04 en 014. De meeste 
respondenten, met uitzondering van respondent 014 en de bovenbeschreven 
subgroep, identificeren zich ook sterk met de islamitische sociale identiteit. De 
identificatie met de Marokkaanse sociale identiteit uit zich vooral in dispersie en 
het benadrukken van de heterogeniteit van de groep als het gaat om de 
criminaliteit. Criminaliteit vormt zowel een bedreiging van de waarde als van de 
waarden van een groep. Omdat de reacties op bedreiging van waarde bij een 
sterke identificatie het benadrukken van homogeniteit is en de reactie op een 
bedreiging van waarden bij een sterke identificatie bestaat uit het benadrukken 
van de heterogeniteit zijn, waar waarde en waarden zo sterk verbonden zijn, deze 
reacties moeilijk te duiden. Ik ben er vanuit gegaan dat waar dispersie en 
heterogeniteit is dezelfde reactie voorkwamen ook voor de respondenten waarde 
en waarden samenvallen. De beide reacties duiden dan op een sterke identificatie.  
Respondent 010 en met hem de meeste anderen, ontleden vooral het proces als het 
gaat over het criminele gedrag van Marokkaanse jongens (dispersie) en 
benadrukken de heterogeniteit van de groep.“Je voelt je wel aangesproken. Maar aan 
de andere kant plaats ik het ook in een bepaalde context. Het zijn jongeren die in een 
bepaalde setting opgroeien, die niet altijd evenwichtig is. Dat zie je ook bij Nederlandse 
jongeren maar daar wordt het niet zo uitvergroot gebracht. Dan wordt het niet verklaard 
of worden er deskundigen op los gelaten die vertellen dat het komt door hun cultuur. Je 
voelt je aangesproken in de zin dat je vraagt hoe kan dit ontstaan. Je vindt het heel erg 
vervelend in de eerste plaats voor de slachtoffers die leed ondervinden. En het is ook heel 
erg vervelend voor het imago van de Marokkaanse gemeenschap. Maar ik vind het ook 
heel erg vervelend dat de media en de politiek de zaak in een bepaald perspectief gooien 
en zeggen, zie je wel, dat is te wijten aan het falen van het integratie beleid. Of, zie je wel 
die allochtonen die brengen alleen maar narigheid. Daar ben ik boos over. Inderdaad, 
Pim Fortuyn deed er een schepje bovenop. Ja, simpele geesten die dag en nacht last 
hebben van overlast die zeggen dan, ja, zo zit het. Maar de zaak zit ingewikkelder in 
elkaar dan het lijkt”. 
Respondent 09 toont ook de dispersie en onderstreept de homogeniteit als het gaat 
om de opvatting dat moslims achterlijk zijn en Marokkanen slecht zijn opgeleid, 



opvattingen die de waarde van de groep bedreigen. “We hebben hier jongens met 
hoge opleiding. We hebben hier iemand die promoveert. Vroeger dacht je ook, misschien 
hebben ze wel gelijk want er was niemand in mijn omgeving die iets presteert. Maar nu is 
dat heel anders . Nu is er een grote groep die goed opgeleid is, goede posities heeft. En 
dan denk je, ja, dat beeld klopt niet. En als er dan mensen komen met vooroordelen kan je 
zeggen: hier zijn de feiten. Het is toch anders dan je denkt. Je bent trotser op je 
Marokkanen en je hebt er ook reden voor”. 
Respondent (012) benadrukt vooral de heterogeniteit.” Maar als ik naar mijn eigen 
omgeving kijk dan klopt dat wel. Dat vooral de Marokkaanse jongens veel rottigheid 
uithalen. Mijn fiets is vaak gestolen door Marokkaanse jongens. Dus in die zin begrijp ik 
wel dat er berichtgeving komt. Maar het is maar een klein gedeelte die dat doet en ik heb 
zoiets van. Nee, daar heb ik me echt niet opgewonden. Het is meer als ze generaliseren 
als de Marokkanen dit en de Marokkanen dat. Dat is waar ik me meer aan erger dan de 
berichten over problemen van de jongeren. Want dat is gewoon een feit. Er zijn jongens 
die veel problemen hebben en de oorzaken daarvan verschillen per persoon natuurlijk”.  
Ook respondent 013 onderstreept de heterogeniteit. “Dan gaat het gelijk over de hele 
Marokkaanse cultuur, de Marokkaanse opvoeding, de hele Marokkaanse weet ik veel wat 
gaan ze er bij halen. Ze nemen het voorbeeld van vier Marokkaanse jongeren en dan 
halen ze de hele Marokkaanse cultuur er bij, dat die slecht is. Dat Marokkaanse ouders 
slecht zijn. Terwijl, het gaat maar om vier jongeren. Dan voel ik me wel aangesproken, 
als het over de hele Marokkaanse cultuur gaat, en de hele Marokkaanse bevolking. Maar 
dat is ook logisch. Want ik ben ook een Marokkaan”. 
Respondent 01 laat zien dat het als toenemend gevoelde verschil met de 
Nederlandse samenleving leidt tot een als afnemend ervaren verschil met de 
Marokkaanse groep. Dat leidt tot een sterkere identificatie met de sociale identiteit 
Marokkaan en moslim.”En bij jongeren die vroeger haast alleen maar met autochtonen 
omgingen die zie je terugkomen bij lokale allochtonen Marokkaanse gemeenschappen. Ik 
ben wel meer teruggekomen maar het is niet zo dat ik alleen maar Marokkaanse vrienden 
heb. Ik heb in mijn vriendenkring nog altijd meer niet-Marokkaanse dan Marokkaanse 
vrienden. Maar van de niet-Marokkanen zijn het wel overwegend allochtonen. Ik had heel 
veel Nederlandse vrienden die zijn allemaal afgestorven”. 

5.5. Samenvatting en conclusies  
In dit hoofdstuk is met behulp van de data een antwoord gezocht op de vraag hoe 
de geïnterviewden de categorisering door de dominante groep percipiëren en hoe 
ze zichzelf categoriseren. Op het punt van de islamitische sociale identiteit zijn 
een drietal subgroepen onderscheiden. Ten aanzien van de sociale identiteit 
Marokkaan is de zelf-categorisering vrij homogeen. In dit hoofdstuk werd ook 
duidelijk dat context een belangrijke rol speelt in sociale identiteiten. In de 
Nederlandse context vullen de geïnterviewden hun identiteit in als Marokkaan met 
aanpassingen aan de Nederlandse cultuur. In de Marokkaanse context voelen ze 
bijna zonder uitzondering vooral Nederlanders. De zelf-categorisering maar ook 
de context waarin bedreigingen van de identiteit plaatsvinden, bepaalt ook of een 
bedreiging wordt gevoeld als gericht tegen de Marokkaanse of tegen de 
islamitische sociale identiteit.  
Aan de hand van die vergelijking tussen categorisering en zelf-categorisering is 
vastgesteld dat de geïnterviewden zich gestigmatiseerd voelen op de islamitische 
sociale identiteit en de etnisch Marokkaanse sociale identiteit. Er is vastgesteld dat 
de geïnterviewden zich in beide identiteiten vooral bedreigd voelen op punt van 
gedwongen categorisering en de negatieve beoordeling van de waarde en de 
waarden van deze sociale identiteiten.  



Vervolgens is nagegaan in welke mate de geïnterviewden zich identificeren met 
de beide sociale identiteiten. Daarbij is gebruik gemaakt van een aantal 
hypothesen, opgesteld op basis van bevindingen van  Ellemers e.a. bij hun 
onderzoek naar de sociale identiteitstheorie van Turner en Tajfel. Vastgesteld is 
dat een van de subgroepen, hier betiteld als ‘ islam als zoekplaatje’, zich zwak 
identificeert met de islamitische sociale identiteit. Dit is aangetoond door te laten 
zien dat in deze groep het streven naar individuele sociale mobiliteit belangrijker 
wordt gevonden dan het naleven van de islamitische leefregels.  
De bedreiging van de waarde en de waarden van de etnische sociale identiteit 
lopen grotendeels in elkaar over. Dat maakt het moeilijk om de in de hypothesen 
beschreven reacties die wijzen op een sterke identificatie, compleet toe te passen. 
Ik heb daarom de reacties op bedreigingen van waarde en waarden 
samengenomen.  
Zo er ten aanzien van de sociale identiteit Marokkaan bij enkele respondenten in 
het verleden al een zwakke identificatie heeft bestaan, dan is deze door de 
ervaring van de onstabiele status van de groep en de aanname van ondoorlaatbare 
groepsgrenzen, verandert in een sterkere identificatie. Dat geldt ook voor de 
subgroep ‘Islam als zoekplaatje’. Er wordt gemeld dat men weer terugkomt bij de 
eigen groep, zich meer Marokkaan en moslim gaat voelen en dat men zich weer 
meer aansluit bij de eigen groep om zich zo beter te kunnen verdedigen.  
 
 
 



6. Samenvatting en conclusies  
 

6.1. Inleiding  
 In dit hoofdstuk zal ik, aan de hand van de probleemstelling, de bevindingen kort 
samenvatten om daarna tot conclusies te komen. Daarnaast zal ik enige 
opmerkingen maken over de maatschappelijke relevantie van dit onderzoek.  
 

6.2. Samenvatting 
Na ruim dertig jaar aanwezigheid van een Marokkaanse minderheid in Nederland 
voelt deze groep, en ook de tweede generatie die grotendeels van jongs af aan in 
Nederland opgegroeide, zich nog steeds niet geaccepteerd door de Nederlandse 
samenleving. De toon van het maatschappelijke debat over aan hen toegeschreven 
culturele kenmerken is verhard. De verharding in het debat leidt er toe dat de 
tweede generatie Marokkanen zich bedreigd voelt in zijn etnische en religieuze 
sociale identiteiten. Ze voelen zich in de steek gelaten door de Nederlandse 
politiek en samenleving en voelen zich gestigmatiseerd. De suggestie die voor de 
geïnterviewden van de harde toon en de aard van het maatschappelijke debat 
uitgaat, is dat de minderheden de oplossing zelf in handen hebben. Als zij afzien 
van wat hen stigmatiseert, dit is de islam en de Marokkaanse cultuur, is het 
probleem opgelost.  
Er ligt een directe relatie tussen het Nederlandse beleid van de afgelopen dertig 
jaar en de maatschappelijke betekenisgeving op dit moment. En daarmee tussen 
het overheidbeleid en de toegeschreven sociale identiteit van Marokkanen in 
Nederland.  
Er is niet alleen boosheid maar ook angst onder de tweede generatie Marokkanen. 
Vooral vanwege de snelheid waarmee men het debat zag verharden en de grote, 
maar als negatief ervaren, betrokkenheid van gewone Nederlanders. Die 
Nederlanders nemen het taalgebruik van de politici en columnisten over de 
Marokkanen over en nemen geen blad voor de mond. 
De groep voelt zich gestigmatiseerd, als moslims en als Marokkanen. Er is door 
de dominante Nederlandse samenleving een stigmatiseringtheorie gevormd die 
bestaat uit twee elementen, een achterstandsthese, die een relatie legt tussen de 
Marokkaanse cultuur en de sociaal-economische achterstand waarin deze groep 
zich bevindt, en een loyaliteitsthese die hen verwijt gericht te zijn op een 
vreemde, islamitische, cultuur met als gevolg dat zij met hun rug naar de 
Nederlandse samenleving staan en dientengevolge niet loyaal zijn aan deze 
samenleving. Incidenten rond Marokkaanse jongens, die bepaalde vormen van 
communale criminaliteit bedrijven of overlast bezorgen, worden door de 
Nederlandse samenleving verklaard in het kader van de beide thesen.  
Het stigma treft de hele Marokkaanse gemeenschap. Op basis van het stigma 
wordt de groep een sociale identiteit toegewezen, die hen diskwalificeert als 
‘gewone Nederlanders’. Door het stigma wordt hun culturele ontwikkeling als 
Nederlandse Marokkanen niet gezien en herkend. De stigmatiseringtheorie wordt 
op een ideologische manier gebruikt.  
Het collectieve zelf, ofwel de sociale identiteiten, zijn belangrijk voor de reacties 
van leden van de groep. Bijna alle geïnterviewden kiezen er voor zich te laten 



aanspreken op hun Marokkaanse identiteit, ondanks de negatieve connotatie die 
dit in Nederland heeft. Men kiest er niet voor de groep te verlaten of zich 
daartegen af te zetten maar is geneigd de hele groep in bescherming te nemen. 
Een keuze tegen de eigen groep wordt bijna als een onmogelijkheid beschouwd, 
mede vanwege de dwingende categorisering die de groepsgrenzen 
ondoordringbaar maakt. Belangrijke onderdelen van de cultuur betreffen de 
thuissituatie, de verhouding met de oudere generatie, met de ouders, en de 
traditionele vormgeving van de relaties tussen mannen en vrouwen. Dit zijn basale 
culturele verhoudingen die niet snel veranderen in het culturele 
veranderingsproces waarin de Nederlandse Marokkanen zich bevinden. 
Geïnterviewden geven aan zich juist op deze onderdelen van cultuur nog steeds 
‘oorspronkelijk’ Marokkaans te voelen. 
Met betrekking tot de islamitische sociale identiteit ligt de keuze iets 
gecompliceerder. Omdat de islam zich er op voorstaat geen religieuze dwang uit 
te oefenen is er ruimte voor verschillende zelf-categoriseringen. Binnen die 
verschillende subcategorieën bestaat een groep die zich slechts zwak met de 
islamitische sociale identiteit identificeert.  
 
De groepsbinding ofwel de identificatie met de sociale identiteiten is over het 
algemeen sterk en is toegenomen. Alles wat er in negatieve zin gebeurt of wordt 
gezegd op deze twee aspecten van hun identiteit, Marokkaans zijn en moslim zijn, 
raakt de meeste geïnterviewden zeer. Het maakt ze boos, wanhopig en soms 
berustend maar ze zien geen mogelijkheid om er niet op te reageren. Men voelt 
zich meer onderdeel van de sociale groep omdat de status van de groep onstabiel 
is, er sociale veranderingen plaatsvinden en er veel competitie met andere groepen 
is. Ook neemt de binding toe omdat de relatieve onderlinge verschillen afnemen 
in het licht van de toenemende verschillen met de dominante samenleving. 
De kritische afstand ten opzichte van de eigen culturele tradities is door het 
stigmatiseringproces verkleind. Bewust of onbewust trekt men zich zoveel 
mogelijk terug op de eigen groep. Dat uit zich in de samenstelling van 
vriendenkringen, het organiseren en steun zoeken in de moskee of in 
Marokkaanse verenigingen. 
 

6.3. Conclusies in relatie tot de onderzoeksvragen. 
Ik heb in het begin van dit onderzoek de volgende onderzoeksvragen verwoord. 
 
1. Hoe ervaren en interpreteren Marokkanen van de tweede generatie het 
maatschappelijke debat over de islam en de Marokkaanse cultuur? Vinden zij zelf 
dat het debat is verhard? Voelen ze zich gestigmatiseerd door het debat? 
 
2. Als zij het debat als stigmatiserend ervaren, op welke onderdelen van hun 
sociale identiteit voelen zij zich dan gestigmatiseerd? Hoe categoriseren zij 
zichzelf? 
 
3. Hoe reageren ze op dat stigma? Wat zijn de gevolgen voor de Marokkaanse 
sociale identiteit, de Nederlandse sociale identiteit en de islamitische sociale 
identiteit?  
 



4. Leidt stigmatisering tot een zwakkere of een sterkere identificatie met hun 
sociale identiteiten? Leidt het tot afstand nemen van hun sociale identiteiten of 
leidt het tot een grotere gehechtheid aan die sociale identiteiten en verbondenheid 
met de eigen sociale groep?  
 
 
In de navolgende conclusies worden de vragen in volgorde behandeld. Ten 
aanzien van de eerste en tweede onderzoeksvraag zijn de volgende conclusies te 
trekken:  
 

1. De tweede generatie van de Marokkaanse minderheid in Nederland 
interpreteert het maatschappelijke debat over moslims en Marokkanen als 
stigmatiserend.  De toon van het debat is verhard en wordt als zeer 
kwetsend ervaren. Men voelt zich gediskwalificeerd als ‘gewone’ 
Nederlanders.  

 
2. Men categoriseert zichzelf, afhankelijk van de context, als Marokkaan of 

Nederlander. Alle respondenten categoriseren zichzelf als moslim. Er 
bestaat een groot verschil in inhoud van de categorisering door de 
dominante cultuur en de inhoud van de zelf-categorisering.  

 
Ten aanzien van de derde en vierde onderzoeksvraag zijn de volgende conclusies 
te trekken.  
 

 
3. Het grote verschil in de inhoud van de categorisering en de zelf-

categorisering en de stigmatisering op beide sociale identiteiten, leidt tot 
een ernstige bedreiging van de beide sociale identiteiten met betrekking 
tot gedwongen categorisering en  met betrekking tot de waarde en 
waarden van de groep. De nadruk die in Nederland wordt gelegd op de 
etnisch Marokkaanse identiteit maakt dit tot een saillante sociale 
identiteit. De culturele component en de zijnsdefinitie vanuit de 
dominante samenleving leidt tot een dwingende categorisering van de 
sociale identiteit Marokkaan. De identificatie met de sociale identiteit 
Marokkaan wordt onder invloed van deze bedreigingen, in de 
onderzochte groep, sterker. De onderlinge verschillen zijn kleiner 
geworden, of worden als kleiner ervaren, nu de verschillen met de 
omringende samenleving, de buitenstaanders, groter zijn geworden of als 
groter worden ervaren. Terugtrekking in de eigen groep vergroot het 
isolement en bevestigt voor de omringende samenleving het stigma.  

 
4. De identificatie met de sociale identiteit moslim neemt eveneens toe. De 

belangstelling onder de tweede generatie Marokkanen voor de islam is 
toegenomen. Hoewel ook met betrekking tot de islamitische sociale 
identiteit de verschillen met de omringende samenleving groter worden 
of als groter worden ervaren, bestaan er in de onderzochte groep toch 
verschillen in de zelf-categorisering als moslims. Omdat moslim zijn als 
een eigen keuze wordt gezien, verzet men zich tegen dwingende 
stereotypering, ook van binnenuit, en is er ruimte voor verschillende 



reacties en een eigen invulling van de sociale identiteit moslim. De 
content van de islam biedt daarvoor eveneens ruimte.   

6.3.1. Algemene conclusies 
Ondanks de roep vanuit de Nederlandse samenleving om integratie heeft de harde 
toon van het maatschappelijke debat en de stigmatisering ertoe geleid dat de 
Marokkaanse minderheidsgroep zich sterker als groep aaneengesloten heeft. Het 
stigma op de sociale identiteiten moslim en Marokkaan heeft er voor gezorgd dat 
de beleving van de sociale identiteiten belangrijker is geworden ten koste van de 
beleving van de persoonlijke identiteit. Hierbij moet wel opgemerkt worden dat 
een sociale identiteit altijd een onderdeel vormt van een persoonlijke identiteit. De 
identificatie met de sociale identiteiten is echter sterker geworden. 
Het Nederlandse beleid met betrekking tot minderheden en het integratiebeleid 
heeft geleid tot de harde toon in de politiek/maatschappelijke discussie en tot 
stigmatisering van de Marokkaanse minderheidsgroepen in Nederland. Het beleid 
en zijn ongewenste en ongewilde effecten, werpt daarmee als zodanig een 
drempel op voor de integratie van de minderheidsgroep van Nederlandse 
Marokkanen. 
Het stigma Marokkaan ontneemt het zicht op de culturele veranderingen die in de 
groep Nederlandse Marokkanen plaats vonden. 
 
Ontsnappen aan het stigma Marokkaan is een moeilijke opgave. Onderwijs vormt 
de weg uit sociaal-economische achterstandssituaties. Het gegeven dat de 
stigmatiseringtheorie er vanuit gaat dat de achterstand een culturele kwestie is en 
dat de cultuur afwijzend staat ten opzichte van de Nederlandse samenleving, 
maakt het instrument van de hoge opleiding op dit punt bot. Ondanks een hoge 
opleiding biedt de stigmatiseringtheorie een legitimatie voor voortgaande 
discriminatie op de arbeidsmarkt. Hoogopgeleiden vrezen dan ook voor hun 
individuele carrièremogelijkheden in het Nederlandse bedrijfsleven en bij de 
Nederlandse overheid. Men heeft het gevoel dat de omringende samenleving hen 
vraagt, ter wille van een mogelijke carrière, afstand te doen van hun identiteit als 
moslim en Marokkaan. Er is vooral twijfel aan hun loyaliteit vanwege de religie. 
Alleen door nadrukkelijk afstand te nemen van de toegewezen sociale identiteit, 
opent zich de weg naar het acceptatie en een maatschappelijke carrière.  
 
Een tweede weg om te ontsnappen aan een dwingende sociale categorisering is 
emancipatie in eigen kring. Met name de subgroep ‘moslims zonder vragen’ hangt 
deze benadering aan. Deze route gaat uit van elite vorming. Door hoge 
opleidingen van leden van de groep wordt de status van de groep als geheel 
verhoogd en ontwikkelt de groep als geheel voldoende zelfbewustzijn om invloed 
uit te oefenen op die aspecten van de samenleving die henzelf betreffen. De 
strategie gaat ook uit van een blijvend voortbestaan van en commitment aan de 
eigen etnische minderheidsgroep. Daarmee staat de strategie haaks op de hier 
boven beschreven ervaren voorwaarden voor het streven naar een individuele 
carrière. Van de hoogopgeleiden wordt nu gevraagd zich nadrukkelijk als moslim 
en Marokkaan te manifesteren en een leidende positie in de eigen groep in te 
nemen. Deze ‘verzuilingsaanpak’ staat ook haaks op het individuele karakter van 
de Nederlandse samenleving.  
 
 



 6.4. Maatschappelijk relevantie 
Allereerst heb ik in dit onderzoek vooral de stem van de tweede generatie 
Nederlandse Marokkanen willen laten horen. Er wordt veel over deze groep 
gezegd en aangenomen. Er wordt in onderzoek en in de media veel aandacht 
besteed aan kleine segmenten van deze groep; de criminele en/of overlast 
bezorgende jongens, de ‘drop outs’ en de radicaliserende moslims. De aandacht 
voor deze segmenten uit hun groep, stigmatiseert de hele groep tweede generatie 
Nederlandse Marokkanen. Ze hebben zelf het gevoel dat ze weinig kans hebben 
om iets terug te zeggen in reactie daarop. Ik hoop dat dit onderzoek bijdraagt aan 
een kleine verandering daarin.  
 
Tegelijkertijd is mijn hoop dat het onderzoek ook voor hen bijdraagt in het vinden 
van een weg om de stigmatisering te bestrijden. Hoewel de stigmatisering er toe 
leidt dat zij meer dan ooit er voor kiezen de eigen groep te verdedigen en de 
Marokkaanse identiteit te onderstrepen, is de enige weg om het stigma te 
bestrijden, ontideologisering. Die is allereerst aan Nederlandse kant noodzakelijk. 
Maar van de kant van de tweede generatie Marokkanen kan daaraan een bijdrage 
geleverd worden door een meer zakelijke benadering ten opzichte van de kritiek te 
ontwikkelen. Individuen of kleine groepen in de Marokkaanse gemeenschap 
zouden de culturele moed moeten vatten om op een zakelijke manier en op basis 
van eigen initiatief, dat wil zeggen niet naar aanleiding van incidenten, 
publiekelijk afstand te nemen van de ook door henzelf gekritiseerde aspecten van 
de Marokkaanse cultuur, ter wille van ontideologisering van het debat en het 
onder de aandacht brengen en promoten van de zich ontwikkelende Nederlands-
Marokkaanse cultuur. Het onderzoek heeft weliswaar laten zien dat veel er aan 
bijdraagt om vooral nu voor de eigen groep te kiezen maar heeft ook laten zien dat 
er, als het om sociale identiteiten gaat, mogelijkheden tot verandering zijn.  
 
Een tweede punt van relevantie zijn de bevindingen zelf. De harde toon van het 
debat en de stigmatisering die de Nederlandse Marokkanen van de tweede 
generatie ervaren, stokt het integratieproces. Mijn overtuiging naar aanleiding van 
dit onderzoek is dat als de spelers in het politieke en maatschappelijke debat in 
Nederland, politici, columnisten, journalisten en essayisten, al uit zijn op de 
integratie van deze groep in de Nederlandse samenleving, zij zichzelf en deze 
groep een uitermate slechte dienst hebben bewezen door het debat op deze wijze 
te laten ontsporen. Vooral politici mag dit aangerekend worden.  
In de Nederlandse politiek en samenleving is een kritisch debat nodig over de 
grenzen tussen zakelijke cultuurkritiek en stigmatisering. Dit debat moet worden 
gevoerd met het oog op ontideologisering van de kritiek op de (tweede generatie) 
Marokkanen en moet er toe leiden dat er weer oog komt voor de individuele 
personen en hun ontplooiingskansen, die nu dreigen te verstikken onder de deken 
van stigmatisering.  
 
 



Literatuuropgave 
 
Angkor & MO_NL (samenstelling). Maroc.NL. Digitaal lief en leed van 
Marokkaanse jongeren. Amsterdam/Antwerpen. Contact, 2001.  
 
Baumann, G. The multicultural riddle. Rethinking National, Ethnic, and Religious 
Identities. Routledge, New York/Londen, 1999. 
 
Bouw, C, e.a. Een ander succes. De keuze van Marokkaanse meisjes. 
SISWO/SCP, 2003 
 
Castells, M.  The Power of Identity. Malden/Oxford/Carlton, Blackwell 
Publishing, 1997 
 
CBS. Allochtonen in Nederland. Voorburg/Heerlen, 2003. 
 
Dronkers, J. & Ultee, W.C. (red) Verschuivende ongelijkheid in Nederland. 
Sociale gelaagdheid en mobiliteit. Van Gorcum, Assen 1995. 
 
Ellemer, N, Spears, R and Doosje, B, 1999, Social Identity,  Oxford, Blackwell 
Publishers. 
 
Fortuyn, W.S.P. Tegen de islamisering van onze cultuur, Nederlandse identiteit 
als fundament. Bruna Uitgevers BV, Utrecht, 1997.  
 
Gabriëls, R en Engbersen, G. (red.) Sferen van integratie. Naar een 
gedifferentieerd allochtonenbeleid. Boom, Amsterdam/Meppel, 1995. 
 
Gellner, E. Postmodernism, Reason and Religion. Routledge, London/New York, 
1992 
 
Gemert, F, van. Ieder voor zich: Kansen, cultuur en criminaliteit van 
Marokkaanse jongens. Het Spinhuis, Amsterdam, 1998. 
 
Giddens, A. Modernity and self-identity. Self and society in the late modern age. 
Cambridge, Polity Press,1991. 
 
Goffman, I. Stigma. Aantekeningen over het omgaan met een geschonden 
identiteit 
1963, Prentice-Hall Englewood Cliffs, New York. 
 
Pels, T. Respect van twee kanten. Een studie over last van Marokkaanse jongeren. 
van Gorcum, 2003. 
 
Rijkschroeff, R, Duyvendak, J.W en  Pels, T. Bronnen onderzoek Integratie 
Beleid. Verwey-Jonker Instituut, april 2003.  
 
Sociaal en Cultureel Rapport 1998, 25 jaar sociale verandering. SCP, Rijswijk, 
september 1998. 



 
Stuurman, S. Verzuiling, kapitalisme en patriarchaat. Sun, Nijmegen 1983. 
 
Verkuyten. M. Etnische identiteit, theoretische en empirische benaderingen.  
Het Spinhuis,1999. 
 
 
Rapporten 
 
Reactie van het Nationaal Platform voor overleg en samenwerking tegen racisme 
en discriminatie op het Nationaal Actieplan tegen Racisme/Nederland. Maart 
2004. www.lbr/nprd/adviezen/reactie_nap.htm dd. 5 augustus 2004 
 
Advies onderzoek Minderheden. Adviescommissie onderzoek Culturele 
Minderheden (ACOM), Den Haag, mei 1979.  
 
Papers en artikelen.  
 
Schoeman, M.J.R. Zoeken naar identiteit in netwerkorganisaties, zinnig of 
onzinnig? Paper ter gelegenheid van het TVA-WESWA Congres, Amsterdam 
oktober 2000. www.siswo.uva.nl/weswa/schoemaker.doc  14 juli 2004.  
 
Sunier, T. (2000) Moslims als beleidscategorie en onderzoeksobject. Lezing voor 
het Centrum voor Islam in Europa en de Rijksuniversiteit van Gent. 
www.flwi.uregent.be/cie/sunier1.htm    15 April 2004  
 
Sunier, T. (2003) Explaining the Reactions of Nations to Religious Newcomers. 
Osnabruck,  www.imis.uni-osnabrueck.de/biling/papers/sunier.pdf   15 April 2004 
 
Gemert, F, van. 2002. Botsen met de buurt. Tijdschrift voor Criminologie (202) 
Jrg. 44, nr. 2. pag. 167-171. 
 
Ellemers, N., Spears, R., Doosje, B.  Self and Social Identity. In: Annual Review 
of Psychology, 2002, 53:161 -186.  
 
Scheffer, P. ‘Het multiculturele drama’. NRC 29 januari 2000.  
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

http://www.lbr/nprd/adviezen/reactie_nap.htm
http://www.siswo.uva.nl/weswa/schoemaker.doc
http://www.flwi.uregent.be/cie/sunier1.htm
http://www.imis.uni-osnabrueck.de/biling/papers/sunier.pdf


 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


	1. Inleiding en probleemstelling
	1.1. Inleiding
	1.2 Probleemstelling

	2. Onderzoeksopzet ‘Sociale Identiteiten van Marokkaanse Ned
	2.1 De onderzoeksgroep
	2.2 De opzet van dit onderzoeksverslag
	2.3 Verantwoording van een ‘witte’ onderzoeker
	2.5. Verloop van het onderzoek

	3. Het Nederlandse debat met betrekking tot migranten
	3.1 Inleiding
	3.2 Het technische beleidsdebat
	3.3. Onderzoeksbronnen
	3.3.1. Categoriaal beleid
	3.3.2. Minderhedenbeleid
	3.3.3. Het integratiebeleid

	3.4. De omslag naar het politieke debat
	3.4.1 De inhoud van het politieke debat.
	3.4.2. Beelden in het politieke debat
	3.4.3. De toon van het politieke debat.

	3.5. Samenvatting en conclusies

	4. Identiteit en stigmatisering.
	4.1 Inleiding
	4.2.Wat is identiteit
	4.2.1. Definities in de literatuur
	4.2.2. De sociale identiteitstheorie
	4.2.3. Sociale identiteitstheorie en zelf-categorisering
	4.2.3. De sociale identiteit, etniciteit en het individu

	4.3. Het stigmatiseringproces
	4.3.1. Psychologische gevolgen van een stigma

	4.4. Reacties op een bedreigde sociale identiteit
	4.4.1. Zwakke groepsbinding
	4.4.2. Sterke groepsbinding
	4.4.3. Een overzicht van de mogelijke reacties

	4.5. Samenvatting

	5. Beleving van Identiteit
	5.1. Inleiding
	5.2. Onderzoeksopzet.
	5.2.1. De data verzameling

	5.3. Bedreiging door context en content
	5.3.1. Theorie
	5.3.2. Respondenten over categorisering en stigmatisering
	5.3.3. Voorlopige conclusies
	5.3.4. Zelf-categorisering
	5.3.5. Zelf-categorisering als moslim
	5.3.5.1. Islam als zoekplaatje
	5.3.5.2. Moslims zonder vragen
	5.3.5.3. Islam als oplossing
	5.3.6. Zelf-categorisering als Marokkaan en Nederlander.
	5.3.7. Conclusies

	5.4. Bedreiging en commitment.
	5.4.1. Theorie en hypotheses
	5.4.2. Data over de mate van identificatie
	5.4.2.1. Groepsleden met een zwakke identificatie.
	5.4.3.2. Groepsleden met een sterke identificatie

	5.5. Samenvatting en conclusies

	6. Samenvatting en conclusies
	6.1. Inleiding
	6.2. Samenvatting
	6.3. Conclusies in relatie tot de onderzoeksvragen.
	6.3.1. Algemene conclusies

	6.4. Maatschappelijk relevantie

	Literatuuropgave

