Marokkaan in Nederland
Nederlander in Marokko

Een onderzoek naar de sociale identiteiten van de
tweede generatie Marokkanen in Nederland

Jannie Kuik Faculteit der Sociale Wetenschappen
Studentnummer: 260747 Erasmus Universiteit Rotterdam

Scriptiebegeleider  : dr. D. Houtman
Tweede beoordelaar : dr. J.F.A. Braster  Den Haag, augustus 2004



Woord vooraf

Waarom dit onderwerp gekozen voor een afstudeerscriptie? Wonend in Den Haag
word ik dagelijks geconfronteerd met de aanwezigheid van andere culturen en
gebruiken. Vaak is dat volkomen vanzelfsprekend, soms ergerniswekkend.
Kleurverschillen vallen absoluut niet meer op. Zo herinner ik me een
weekenduitstapje enkele jaren geleden naar Maastricht, waar mijn man en ik,
zittend op het terras tegenover de kapel ‘Maria, Sterre der Zee’, ons zaten af te
vragen wat er toch zo anders was. Midden in een stad alleen maar “‘witte’
gezichten, dat was anders.

Mijn moeder, die haar hele leven doorbracht op het platteland in Drenthe,
reageerde precies eender als zij een bezoek aan Den Haag bracht. Haar viel
uiteraard vooral de aanwezigheid van zoveel ‘bruine’ gezichten op. Na aankomst,
zittend in de Haagse tram, maakte ze dan steevast de opmerking: “Oh, oh, wat
bint der hier toch veul boet’nlaanders”. Waarop ik, wereldwijs, altijd reageerde
met de opmerking: “Dat weet je niet mam, dat kunnen allemaal wel Nederlanders
zijn”. “Ja, ja”, verzuchtte ze dan. Enerzijds had ik natuurlijk gelijk. Formele
nationaliteit gaat niet over kleur, taal en land van herkomst. Maar zij had ook
gelijk. Zij stelde de vraag naar het Nederlands zijn, naar identiteit, naar de relatie
tussen etniciteit, nationaliteit en cultuur.

Die identiteitsvraag dringt zich de laatste jaren steeds meer op. Grote en snelle
politieke en maatschappelijke veranderingen leiden tot vragen rondom de eigen
identiteit en de identiteit van de ander. Bij de veelvuldige reorganisaties van
bedrijven staat de vraag naar de identiteit van de organisatie centraal. Kortom, de
identiteitsvraag dringt zich aan alle kanten op. De uitdrukking, ‘de spontano’s,
ook als u dat niet wilt’, een uitvinding van een geliefd familielid, is hier van
toepassing.

De afgelopen vijfentwintig jaar hebben grote politieke en maatschappelijke
veranderingen plaatsgevonden, in Nederland, in Europa en wereldwijd. De
onzekerheden die daardoor zijn ontstaan vinden hun weerslag in een politiek en
maatschappelijk klimaat.

In de jaren *90 van de vorige eeuw ging het politieke debat in Nederland over de
mislukte integratie van minderheden in de Nederlandse samenleving. Dit debat
veroorzaakte en veroorzaakt nog steeds zeer veel opwinding. Ik besloot daarom
het onderzoek waarmee ik mijn studie sociologie aan de Erasmus Universiteit
afsluit, te richten op identiteitsvragen in relatie tot het integratievraagstuk.

Met hulp van mijn begeleider Dick Houtman is het me gelukt om mijn
ongebreideldheid te beperken en het onderzoek toe te spitsen op de vraag wat de
ontwikkelingen van de afgelopen jaren hebben betekend voor de
identiteitsvorming van tweede generatie Marokkanen in Nederland. Wat zijn hun
ervaringen, hoe denken zij gezien te worden, hoe zien zij zichzelf en hoe drukken
zij die ervaringen en gevoelens zelf uit. Zijn kritische begeleiding heeft me ook
geholpen me te blijven concentreren op de hoofdlijnen in het onderzoek. Het heeft
er toe geleid dat ik, soms met een beetje pijn in het hart, prachtige zijwegen weer
heb afgesloten. Ik denk dat dit uiteindelijk aan de kwaliteit van het onderzoek
heeft bijgedragen



Mijn moeder maakt dit afstuderen helaas niet meer mee. Ik dank haar voor haar
verwondering. Ik dank mijn man en kinderen voor hun begrip en steun. Ze wisten
wanneer ze er moesten zijn maar ook wanneer ze zich op afstand moesten houden.
Zonder hun steun en hun “afzien’ had ik deze studie niet af kunnen ronden. De
overige familieleden, vrienden en collega’s dank ik voor de voortdurende
belangstelling en hun enthousiaste en positieve support voor dit vierjarige
avontuur.

Den Haag, augustus 2004.



1. Inleiding en probleemStelliNg.........cccveveiiieiiiiecee e 6

0 101 1= To 13T [ ST TURTURRPOPTURRPON 6
1.2 ProbIeemMSLEIING .....ccveiieiecie e 6
2. Onderzoeksopzet ‘Sociale Identiteit van Marokkaanse Nederlanders’............... 8
2.1 D€ ONUEIZOEBKSGIOBD .. c.vveveeeeeeriesieeteeeestee e s eesteeee s e e eaesreesaeenaesneesaeeneenneas 8
2.2 De opzet van dit onderzoeksverslag.........cocovveeneiieiieie e 8
2.3 Verantwoording van een ‘witte” ONderzoeker..........ccovvevevevevveiesiiesieeieesnnns 9
2.5. Verloop van het onderzoek ..., 10
3. Het Nederlandse debat met betrekking tot migranten............cccccveeevverciienenn, 11
K300 101 1= o T g o USSR UUSURSPR 11
3.2 Het technische beleidsdebat ...t 11
3.3. ONAErzoekShroNNeN ..o 12
3.3.1. Categoriaal Deleid..........coeiiiiiiiiiiieee e 12
3.3.2. Minderhedenbeleid..........ccoeieiiiiiiiie e 13
3.3.3. Het integratiebeleid ... 14
3.4. De omslag naar het politieke debat ...........ccccceeveiieiicic i, 15
3.4.1 De inhoud van het politieke debat............cccoeriiiiiinin, 16
3.4.2. Beelden in het politieke debat ............cccccoeeveiiiiiciicecccc 17
3.4.3. De toon van het politieke debat............ccooeiiiiiiiiin, 19
3.5. Samenvatting €N CONCIUSIES ........c.ccieiiiiiiieee e 22
4. ldentiteit €N StIGMALISEIING. ....coveviieiiiere e 23
o I 1 o1 1= o [T o USRS POSSSRROR 23
4.2 WAt 1S TUBNTITEIT ..o 23
4.2.1. Definities in de HEeratuur...........ccocooiiiiinineee e 24
4.2.2. De sociale identiteitStNeorie .........ccoevvveeiieie e 25
4.2.3. Sociale identiteitstheorie en zelf-categorisering ........c.ccocovevevevveenenne. 26
4.2.3. De sociale identiteit, etniciteit en het iNdividu.........ccccoeevveieeciiiienenns 27
4.3. Het stigmatiSEriNgPIOCES ......vciveiecieie sttt 28
4.3.1. Psychologische gevolgen van een Stigma ..........cccceeerenvninenieeniennenn, 29
4.4. Reacties op een bedreigde sociale identiteit............cccccevveveeieiiiesineiennn, 30
4.4.1. Zwakke groepshinding .........cccooeririniiiinieieiee e 31
4.4.2. Sterke groepshinding........cccccceiieieiie i 32
4.4.3. Een overzicht van de mogelijke reacties..........c.ccoovirvnvnivninicicnnenn, 32
4.5, SAMENVALTING ....ccviiieiiiiecce et e e nnes 34
5. Beleving van Tdentiteil ..........covoiiiiiieiesiree e 36
5.1, INIEIAING oo e e 36
5.2. ONUEIZOEKSOPZEL. ..ottt 36
5.2.1. De data Verzameling.........cccoeiieiieie i 37
5.3. Bedreiging door cOntext €N CONTENT ..........cevvrieieiienienie e, 37
5.3. L. TREOTIE ...ttt bbbt 37
5.3.2. Respondenten over categorisering en stigmatiSering ..........cc.cceeeevene. 39
5.3.3. V0OrIopige CONCIUSIES .....cc.ecveiiecie e 42
5.3.4. Zelf-CategOriSErING ....cceeieieieiesieite sttt 43
5.3.5. Zelf-categorisering als moslim...........ccccceeieiiiiicic e 43
5.3.5.1. Islam als ZOeKPIaat]e .........c.coereieriiiiieieeee e 44
5.3.5.2. M0SIIMS ZONAEr VIAGEN .......ccvveiieieiiiecie ettt 45
5.3.5.3. 1SIam als 0PlOSSING .....c.veiiiiiiieic e 46
5.3.6. Zelf-categorisering als Marokkaan en Nederlander. ...............cc.co.... 47
5.3.7. CONCIUSIES ..ottt sttt nne e 49

5.4. Bedreiging en COMMITMENL. .......cooiieiiiiieieece e 50



5.4.1. Theorie en NYPOtheSES........c.cciveiviiiiiece e 51

5.4.2. Data over de mate van identificatie...........c.ccoovrveieniinieninnecc e 52
5.4.2.1. Groepsleden met een zwakke identificatie..........c..cceecvrverivervinnnne. 52
5.4.3.2. Groepsleden met een sterke identificatie............cccceeveeveeiiecieenne. 54

5.5. Samenvatting en CONCIUSIES.........c.eiverieiiiiieie e 55

6. SamenVvatting €N CONCIUSIES.......c..coiiiieiiiie e 57
G T8 I 1] =TT [ T OSSPSR 57
6.2. SAMENVALLING ...covviiiieiiieiesiie et ae s 57
6.3. Conclusies in relatie tot de onderzoeksvragen. ........cccocevvveveiiveniesiesieennnns 58
6.3.1. Algemene CONCIUSIES........cueiveiicie e 60

6.4. Maatschappelijk relevantie............ccoiiiiiiince s 61

LItEratUUIOPGAVE ......eevieeie ettt sttt sae e te e sreenneenre e 62



1. Inleiding en probleemstelling

1.1. Inleiding

Vooral de laatste jaren is er zeer veel aandacht voor het vraagstuk van identiteit en
integratie. Er zijn zorgen. Het lijkt of de afgelopen jaren de spanning tussen
meerderheid en minderheden in de Nederlandse samenleving toeneemt en de
integratie van de nieuwkomers in de Nederlandse samenleving stagneert.
Nieuwkomers vormen kennelijk steeds meer een probleem in de beleving van de
ontvangende samenleving. Vanuit de ontvangende samenleving wordt de
identiteit van de nieuwkomers meer en meer voorgesteld als een obstakel voor
integratie. Het debat wordt in harde termen gevoerd en er is sprake van harde
oordelen over de identiteit van migranten, vooral over de groep die in beleids- en
onderzoekstermen ‘niet-westerse allochtonen’ wordt genoemd. Van die categorie
staan vooral de Marokkanen in de schijnwerpers.

Het vraagstuk is overigens niet typisch Nederlands. Het is een onderwerp dat
(minimaal) in alle Europese landen waar de laatste decennia immigratie heeft
plaatsgevonden, aan de orde is. Daarnaast speelt het onderwerp ook een rol in
bijvoorbeeld een land als Israél. Het onderwerp is wezenlijk: hoe verhouden de
eigen sociale identiteiten van nieuwkomers of minderheden zich tot de
mogelijkheid en mate van integratie. Die eigen sociale identiteiten zijn niet slechts
iets van de immigranten zelf, iets wat de migranten nou eenmaal hebben. In hun
nieuwe situatie zullen ook zij soms ongewild, vaak onbewust, nieuwe
betekenissen aan hun sociale identiteiten geven. Als de spanningen tussen
meerderheid en minderheden toenemen is de ontvangende samenleving echter
snel geneigd te denken; “zo zijn ze!” Daarmee creéert ook de ontvangende
samenleving zijn eigen beelden van de nieuwkomers, geeft daaraan betekenissen
en categoriseert de minderheden.

Hoewel het onderwerp dus niet alleen in Nederland speelt, beperk ik mij in mijn
onderzoek wel tot Nederland. Uiteraard in eerste aanleg om praktische redenen.
Maar ook omdat ieder land een eigen geschiedenis kent als het gaat om de komst
van migranten en het debat over dit onderwerp.

1.2 Probleemstelling

Over de verhouding tussen sociale identiteiten en integratie ontwikkelt de
Nederlandse samenleving de laatste jaren steeds stelliger opvattingen. Deze
opvattingen worden in het maatschappelijke debat, in de media maar ook in het
parlement, op een harde en directe manier verwoord. De opvatting tendeert veelal
in de richting dat de sociaal-culturele identiteit van groepen nieuwkomers oorzaak
is van hun blijvende achterstelling in de Nederlandse samenleving. Een sterke
schijnwerper staat dus gericht op de identiteit van nieuwkomers en
minderheidsgroepen. In mijn onderzoek wil ik me vooral richten op de
Nederlandse Marokkanen van de tweede generatie.

De vraag die ik me heb gesteld is wat de verharding, die sinds een aantal jaren is
opgetreden in het politieke en maatschappelijke debat, betekent voor de sociale
identiteitsvorming onder de tweede generatie Marokkanen.



Religie, nationaliteit en etnische afkomst zijn belangrijke sociale identiteiten. Wat
gebeurt er met deze relatief jonge mensen die worden geconfronteerd met
negatieve oordelen over deze centrale elementen van hun eigen identiteit? Wat
betekent het voor hun zelfbeeld en functioneren, nu en in de toekomst, in
Nederland?

Deze vraagstelling levert de volgende onderzoeksvragen op.

1. Hoe ervaren en interpreteren Marokkanen van de tweede generatie het
maatschappelijke debat over de islam en de Marokkaanse cultuur? Vinden zij zelf
dat het debat is verhard? Voelen ze zich gestigmatiseerd door het debat?

2. Als zij het debat als stigmatiserend ervaren, op welke onderdelen van hun
sociale identiteit voelen zij zich dan gestigmatiseerd? Hoe categoriseren zij
zichzelf?

3. Hoe reageren ze op dat stigma? Wat zijn de gevolgen voor de Marokkaanse
sociale identiteit, de Nederlandse sociale identiteit en de islamitische sociale
identiteit?

4. Leidt stigmatisering tot een zwakkere of een sterkere identificatie met hun
sociale identiteiten? Leidt het tot afstand nemen van hun sociale identiteiten of
leidt het tot een grotere gehechtheid aan die sociale identiteiten en verbondenheid
met de eigen sociale groep?



2. Onderzoeksopzet ‘Sociale ldentiteiten van
Marokkaanse Nederlanders’.

2.1 De onderzoeksgroep

De keuze voor de groep Marokkanen komt voort uit het gegeven dat vooral de
Marokkaanse bevolkingsgroep in Nederland wordt gezien als de meest
achterblijvende groep op allerlei belangrijke maatschappelijke terreinen;
onderwijsresultaten, huisvesting, arbeidsmarkt. Daarnaast wordt juist deze groep
geassocieerd met overlast veroorzakende allochtone jongens. Er wordt veel
geschreven over deze groep, vaak in negatieve zin en soms in positieve of
verdedigende zin. Op incidentele basis komen ze daarin ook zelf aan het woord.
De groep bevindt zich in of is afkomstig uit een maatschappelijke
achterstandssituatie. CBS onderzoek laat zien dat deze groep nog steeds
laaggeschoold is.“Vergeleken met autochtonen is de participatie in het hoger
onderwijs van niet westerse allochtonen ruim twee keer zo laag’. (CBS,2003, 65).
Het opleidingsniveau van Marokkanen blijft nog steeds achter, vergeleken met
autochtonen en andere, qua beleidsindeling, niet westerse allochtonen. Het CBS
meldt dat in 1999 12% van de schoolgaande Marokkanen deelneemt aan
HAVO/VWO. In het schooljaar 2001/2002 studeert 8% van de schoolgaande
Marokkanen aan een HBO opleiding. De tendens onder Marokkanen is om vooral
voor de hoogste opleiding te gaan. Marokkaanse jongeren die naar het VWO gaan
stromen dan ook, eveneens volgens CBS cijfers, voor 90% door naar het WO. In
het studiejaar 2001/2002 volgt echter slechts 3% van de Marokkanen een
universitaire opleiding.(CBS,2003,67/68).

Ik vind het van belang om de groep zelf aan het woord te laten over het onderwerp
sociale identiteit. Daarom heb ik gekozen voor een kwalitatief onderzoek.

De specifieke groep Marokkanen die ik in dit onderzoek intensief heb willen
bevragen over hun eigen ervaringen en opvattingen met betrekking tot identiteit
en integratie is de groep die wordt aangeduid met ‘tweede generatie’. Zij zijn in
Nederland geboren of op zodanig jonge leeftijd naar Nederland gekomen dat zij
het Nederlandse onderwijssysteem (bijna) geheel hebben doorlopen. Van deze
tweede generatie heb ik gekozen voor de leeftijdcategorie van 18 tot 30 jarigen.
De jongste leden van deze leeftijdscategorie zijn, zeker als zij een hoger
onderwijstraject doorlopen, nog schoolgaand of studerend. De oudste leden van
deze categorie zijn ondertussen allemaal beschikbaar voor de arbeidsmarkt. Zij
spreken de Nederlandse taal en zijn, naar de ervaring met deze leeftijdgroep mij
heeft geleerd, tegelijkertijd oud genoeg om, terugkijkend, eventueel verschillende
perioden in de sociale werkelijkheid met betrekking tot het vraagstuk van
identiteit en integratie te kunnen onderscheiden.

2.2 De opzet van dit onderzoeksverslag

Zoals hierboven gesteld, gaat het om een kwalitatief onderzoek. Centraal staan
daarin de interviews met leden van de doelgroep. In dit onderzoeksverslag zal
echter eerst een deel van de sociale werkelijkheid van buitenaf worden beschreven
door een compacte beschrijving van het recente Nederlandse debat over



Marokkanen en de islam. Daarbij wordt zowel een kort overzicht gegeven van het
beleid door de jaren heen als een korte schets gemaakt van het klimaat waarin het
huidige maatschappelijke debat over dit onderwerp plaatsvindt. Daarna wordt
aandacht besteed aan relevante theorievorming ten aanzien van het onderwerp.
Daarbij gaat het om stigmatiseringtheorieén, theorieén over etniciteit en etnische
identificatie, en theorieén over sociale identiteit en sociale identiteitsvorming.
Deze theorieén zullen in het onderzoek fungeren als een sociologisch zoeklicht op
de in de gesprekken verzamelde data. Daarna worden de onderzoeksvragen
beantwoord met behulp van de data uit de interviews. Tot slot worden de
bevindingen samengevat en worden conclusies getrokken.

2.3 Verantwoording van een ‘witte’ onderzoeker

Het verwijt ligt voor de hand dat je als ‘witte” Nederlander nooit zult kunnen
begrijpen wat er werkelijk speelt bij “‘de’ Marokkanen. Dus, je schrijft uiteindelijk
toch maar weer op wat jezelf, vanuit je eigen kaders, interpreteert. Je weet niet
hoe het voelt om bijvoorbeeld gediscrimineerd te worden of te moeten leven met
of tussen twee culturen. Hoe kun je dan hun respons op de juiste waarde schatten?
Uiteraard kun je geen ‘weet’ hebben van de ervaringen van de Marokkanen. Je
hebt zelf die ervaringen niet. In de onderzochte groep verschillen de ervaringen
waarschijnlijk ook van persoon tot persoon, naar gelang situatie en tijdstip waarop
men ze ervaart. De sociaalpsycholoog en antropoloog Verkuyten stelt echter dat
het hebben van een ervaring niet hetzelfde is als het ‘kennen’ van de ervaring.
‘Weten’ is het beschrijven en verklaren van de betekenis van een ervaring of een
gebeurtenis in een interpretatie achteraf. De ervaring en een interpretatie wordt in
eerste instantie aangeleverd door de betrokkene zelf. Daarna is het de bedoeling
dat de onderzoeker via afstand, reflectie en systematisering, kennis ontwikkelt.
(Verkuyten, 1999,14-15). Dat neemt niet weg dat de onderzoeker, zeker als het
gaat om vragen van identiteit, een zeer open, onbevangen en gevoelige houding
dient in te nemen en zich dient te verdiepen in de wereld van de objecten van
onderzoek. Ik heb dit vooral gedaan door het lezen van literatuur van Marokaans-
Nederlandse schrijvers en door het lezen van door Marokkanen geschreven
verslagen van door Marokkaanse jongeren zelf georganiseerde congressen en
activiteiten. Dan nog blijft, zo signaleert Verkuyten, zeker als het gaat om
identiteit, het gevaar bestaan dat je als onderzoeker je kennis verwerft vanuit een
bepaald perspectief of een bepaald betekenissysteem. Als je perspectief als
onderzoeker sterk verschilt van die van de onderzochten zou wat jij over hen
opschrijft voor hen wel eens onherkenbaar kunnen zijn omdat er dan geen recht
wordt gedaan aan hun kijk op de sociale werkelijkheid. Ik denk dat het goed is dat
Verkuyten hier nadrukkelijk op wijst. De groep die hier wordt onderzocht is
echter al jarenlang aanwezig in de Nederlandse samenleving en heeft het
Nederlandse onderwijssysteem doorlopen. Rekening houdend met de
waarschuwing van Verkuyten ga ik er dus vanuit dat er waarschijnlijk geen sprake
zal zijn van totaal verschillende betekenissystemen. De waarschuwing dwingt je
echter wel om vooral door te vragen in het interview en niet te snel te denken dat
je wel begrijpt wat de ander bedoelt.



2.5. Verloop van het onderzoek

Het bleek niet gemakkelijk om voldoende mensen te vinden die bereid waren mee
te werken aan een interview. Mijn doelstelling was om 20 mensen een interview
af te nemen. Het werden er uiteindelijk veertien en één informant. De informant
houdt zich bezig met buurt- en jongerenwerk maar viel zelf qua leeftijd buiten de
te interviewen categorie. Ik hoopte via een aantal ingangen een sneeuwbal effect
te bewerkstelligen. Dat is slechts eenmaal gelukt en die sneeuwbal hield er na
twee vervolginterviews mee op. In alle andere situaties is het niet gelukt, enkele
toezeggingen ten spijt. Een aantal geinterviewden wees op de groep jonge
Marokkanen die als gevolg van de (wereldwijde) situatie radicaliseren. Pogingen
om leden van deze groep te bereiken zijn niet gelukt.

De geinterviewden wonen verspreid door het land, zowel in de grote steden als in
Kleinere plaatsen, vijf van de geinterviewden waren vrouwen. De leeftijden
varieerden van 18 tot 30 jaar. Het merendeel was goed opgeleid (MBO tot
universitair) of was nog bezig met een opleiding (HAVO en universiteit). In de
groep geinterviewden waren dus geen ‘drop-outs’, mensen die geen opleiding
hebben afgemaakt, betrokken. De informant legde een relatie tussen (een deel
van) de ‘drop-outs’ en de radicaliserende groep. In het onderzoek zijn geen
radicaliserende drop-outs betrokken noch Marokkaanse jongeren met alleen een
vmbo opleiding. Deze laatste laagopgeleide groep is nog steeds de grootste groep,
ook onder de tweede generatie Marokkanen in Nederland. Dit onderzoek geeft dus
een beeld van de sociale identiteiten en de veranderingen daarin van de groep
tweede generatie Marokkaanse Nederlanders met een bovengemiddelde opleiding.
De onderzochte groep heeft binnen de Marokkaanse gemeenschap daarmee een
hogere status dan de laagopgeleide jongeren en de drop-outs. Stigmatisering richt
zich echter op de groep als geheel en wordt uitgevoerd door de meerderheid van
de dominante groep, ongeacht opleiding en maatschappelijke status. Verwacht
mag worden dat de ervaringen van de respondenten op dit punt representatief zijn
voor de gehele Marokkaans Nederlandse gemeenschap. De hogere status binnen
de eigen gemeenschap kan, als de sociale identiteit wordt bedreigd, theoretisch
leiden tot het nemen van een grotere afstand van de groep en tot andere
gedragsalternatieven. Op dit punt is het onderzoek niet representatief voor de
gehele Nederlands Marokkaanse tweede generatie. Toch kan gesteld worden dat
uit de reacties van deze hoger opgeleide groep meer afgeleid kan worden over
reacties in de lager opgeleide groep dan in een omgekeerde situaties het geval zou
zijn.

Alle geciteerde opmerkingen van de geinterviewden zijn voorzien van een bij de
persoon behorende code. 02, 03, 04, 012 en 014 zijn vrouw. 01, 02, 03, 06, 09 en
012 zijn universitair opgeleid of volgen een universitaire opleiding. 010, 011, 013
en 014 hebben of volgen een opleiding op HBO niveau. 04, 05 en 07 hebben een
opleiding op MBO niveau. 08 volgt de HAVO.

Het afnemen van de interviews was een inspirerende ervaring. De respondenten
waren alle bereid om zeer open te praten over hun ervaringen en ideeén met
betrekking tot henzelf, mede-Marokkanen en mede-Nederlanders. Ze boden me
daarmee veel gegevens en inzichten over de manier waarop zij zichzelf en de
anderen zien en verstaan, kortom, in hun sociale identiteiten.



3. Het Nederlandse debat met betrekking tot
migranten

3.1 Inleiding

Waarom een hoofdstuk over het Nederlandse debat met betrekking tot
immigranten? In de interviews met respondenten bleek dat de opstelling en
publieke uitspraken van politici, columnisten en beleidsmakers een belangrijke
bron van ergernis voor hen vormt. Het politieke en maatschappelijke debat levert
de beeldvorming waarmee de onderzochte groep dagelijks te maken heeft. Tevens
werd opgemerkt dat er juist ook op dat punt veel is veranderd in de afgelopen
jaren. Het maatschappelijke en politieke debat vormt dus een belangrijke context
voor de sociale identiteiten, de zelfbeleving en het zelfverstaan van Marokkanen.
Dat het maatschappelijke debat van invloed is op de beleving van groepen wordt
ook onderstreept door de antropoloog Baumann. Hij stelt dat in de moderne
westerse natie-staat de regerende elite, de alomvattende media en de dominante
civiele cultuur, de kansen van mensen, van meerderheden en minderheden,
bepalen. Deze machten bepalen de criteria waarmee mensen en groepen worden
ingedeeld. De moderne westerse staat is daarbij een mengeling van rationaliteit,
zich beroepend op doelmatigheid en efficiency, en romantiek, zich uitend in de
gedachte dat een etniciteit (het volk) de staat (het land) heeft opgebouwd.
(Baumann, 1999, 18). De dominante cultuur speelt dus een belangrijke rol in de
sociale identiteitsvorming van minderheden.

Het maatschappelijke debat in Nederland is pas laat gestart. Vanaf de komst van
de gastarbeiders in de jaren ‘60 tot aan het begin van de jaren 90 heeft zich
vooral een vrij technisch beleidsdebat onder politici afgespeeld. Opmerkingen en
reacties vanuit de samenleving op de groei van de aantallen minderheden werden
ofwel geschaard in de categorie racisme ofwel waren zodanig politiek correct dat
ze geen vervolg kregen. Vanaf de jaren *90 wordt het technische beleidsdebat zeer
gekritiseerd. Deze kritiek speelt een rol in de aard van het maatschappelijke debat
dat vanaf dat moment is gestart. Beelden die een rol speelden in het technische
beleidsdebat spelen nu opnieuw een rol in het politieke debat. Daarom wordt in dit
hoofdstuk eerst op compacte wijze aandacht gegeven aan het technische
beleidsdebat en daarna aan het maatschappelijke debat.

3.2 Het technische beleidsdebat

De periode van het technische beleidsdebat is de periode waarin in de Tweede
Kamer de beleidsdiscussie alleen plaatsvindt op basis van door de regering
voorgenomen beleid. Dat beleid richt zich vooral op de problemen van
migrantengroepen zelf. Het zoekt, naar aanleiding van telkens bijgestelde of
onduidelijke verwachting ten aanzien van de aard en duur van het verblijf van
grote groepen niet-Nederlanders, naar praktische en zakelijke oplossingen voor
problemen van juridische, demografische, economische en culturele aard die deze
minderheden ervaren. De opvatting die voor de jaren *70 heerste dat “ het reeds
dichtbevolkte Nederland geen immigratieland was of kon worden’.(ACOM
onderzoeksrapport 1979,21) veranderde vanaf 1976 in het besef ’dat rekening
moest worden gehouden met (zeer) langdurige vestiging in Nederland van het



overgrote deel der etnische minderheden, als gevolg van het feit dat uitstel van
terugkeer in vele gevallen tot afstel kan leiden’. (ACOM onderzoeksrapport,
1979,23). Ook in dit onderzoeksrapport, dat wordt opgesteld ten behoeve van het
Ministerie van CRM vanwege de bovenstaande constatering, gaat de aandacht
vooral uit naar de vraag wat dit gegeven betekent voor de positie van de
economisch zwakke en achtergestelde minderheden. Grootschalige migratie is
echter niet alleen een probleem van immigranten maar ook van de ontvangende
samenleving. Een reeks kabinetten heeft daarvoor, vanaf de komst van de
gastarbeiders tot in de jaren “90 van de vorige eeuw, nauwelijks oog gehad. Deze
omissie is als een ‘boomerang’ teruggeslagen op het Nederlandse politieke en
maatschappelijke debat. Tegelijkertijd zijn in het huidige politiek
maatschappelijke debat beelden van minderheden terug te vinden die zijn
gevormd onder invloed van het technische beleidsdebat.

3.3. Onderzoekshronnen

In januari 2004 presenteert de Commissie Blok het rapport * Bruggen bouwen’,
het eindresultaat van het parlementaire onderzoek naar het integratiebeleid in
Nederland van de afgelopen dertig jaar. Het parlementair onderzoek vond plaats
op basis van de motie Marijnissen (19 september 2002). Die motie vroeg om
onderzoek van het integratiebeleid, er van uitgaande dat het integratiebeleid tot nu
toe onvoldoende geslaagd is.

De onderzoekscommissie, naar zijn voorzitter de commissie Blok genoemd, liet
een bronnenonderzoek doen door het Verwey-Jonker Instituut. Dit instituut deelde
de te onderzoeken beleidsperiode (1970 tot 2003) op in drie delen te weten de
periode van categoriaal beleid van 1970 tot 1980, de periode van
minderhedenbeleid van 1980 tot 1990 en de periode van integratie beleid vanaf
1990. Elke periode beslaat grofweg 10 jaar.

Het bronnenonderzoek van Verwey-Jonker is in verband met dit onderzoek
interessant om twee redenen. Het beschrijft het technische beleidsdebat en de
beelden die dat oplevert en het geeft helder aan waar en hoe de periode van het
technische beleid omslaat in het politieke en maatschappelijke debat. Deze omslag
heeft veel emoties losgemaakt in Nederland. Emoties waar de onderzochte groep
de gevolgen van ondervindt.

Via krantenknipsels en het Internet heb ik relevante bijdragen gevonden die een
beeld geven van of een oordeel geven over de aard van het maatschappelijke
debat.

3.3.1. Categoriaal beleid

De aandacht gaat in de periode van het categoriale beleid (1970-1980) vooral uit
naar ‘het behoud van de eigen identiteit’ van de gastarbeiders. Vanwege de zeer
overspannen arbeidsmarkt, worden arbeidsmigranten uit de landen rond de
Middellandse Zee geworven voor laaggekwalificeerde, industriéle arbeid. De
buitenlandse werknemers worden in het beleid uitsluitend als een economische
categorie gepresenteerd. Zo wordt in de nota Buitenlandse Werknemers van 1970
het centrale uitgangspunt van beleid als volgt verwoord: ‘De bestaande en de te
verwachten noodzaak voor de Nederlandse economie tot tewerkstelling van
buitenlandse werknemers, waarbij het beleid er op gericht is om het aantal naar
Nederland komende buitenlanders zoveel mogelijk in evenwicht te brengen met
de eisen die de arbeidsmarkt stelt” (Verwey-Jonker 2003, 22). Hun identiteit is



daarmee voor Nederlanders en het Nederlandse beleid vastgesteld, het gaat om
tijdelijke werknemer op een laag, ongeschoold niveau en om buitenlanders. Op de
maatschappelijke terreinen buiten het eigenlijke domein (het werk), mag slechts
sprake zijn van marginale inpassing. Het beleid richt zich daarom nadrukkelijk op
het behoud van de eigen identiteit en het instandhouden van de groepsbindingen
onder de gastarbeiders. Dat gaat zover dat in 1976 rijkssteun wordt gegeven voor
de bouw van een moskee in Almelo. VVoor deze gastarbeiders, de vaders van de
huidige tweede generatie Marokkanen, is het overheidsbeleid gericht op de
tijdelijkheid van hun verblijf.

Op de maatschappelijke spanningen die in die periode in de grote steden en de
oude arbeiderswijken van industriesteden ontstaan, met als hoogtepunt de rellen in
de Afrikaanderwijk in Rotterdam in 1972, wordt op een ‘technische’ manier
gereageerd. Het beleid, gericht op het behoud van eigen identiteit en cultuur en
het versterken van de etnische groepsvorming, wordt niet kritisch op zijn effecten
bekeken. Besloten wordt slechts om de Nederlandse bevolking beter voor te
lichten. Daarnaast wordt bij degenen die in een directe spanningverhouding tot de
gastarbeiders staan, vooral de zwakkere groepen in de industriesteden en de grote
steden en de klasse van ongeschoolde arbeiders, benadrukt dat er een gedeeld
belang bestaat.

3.3.2. Minderhedenbeleid

Vanaf het begin van de jaren ‘80 wordt een minderhedenbeleid gevoerd. De
overheid is er min of meer van doordrongen geraakt dat de tijdelijkheid van de
gastarbeiders is omgezet in een blijvende aanwezigheid, niet alleen van de
werknemers maar ook van hun gezinnen. Gastarbeiders en hun gezinnen worden
nu minderheden genoemd. Deze zogenaamde minderheden, waarop het beleid
zich nu gaat richten, zijn dus groepen allochtonen, die hun ‘cultureel anders-zijn’
met een lage maatschappelijke status combineren. Er ontwikkelt zich een
samenleving waarin etnische en sociaal-economische scheidslijnen samenvallen.
Allochtoon zijn betekent “anders’ zijn, laaggeschoold zijn, een gebrek aan kansen
en achterstand. Het beleid gaat er vanuit dat de migranten zich vooral als groep
moeten emanciperen. Doel van het beleid is bestrijding van maatschappelijke
achterstand en het bieden van ruimte voor de ontwikkeling van eigen cultuur,
religie en taal. (Verwey-Jonker, 2003,29). Het beleid is een mix van enerzijds
versterking van de (individuele) rechtspositie, deels op het terrein van de
arbeidsmarkt, maar ook door invoering in 1985 van het migrantenstemrecht op
gemeentelijk niveau, en anderzijds nadruk op groepsrechten, op integratie,
emancipatie en versterking van de arbeidsmarktpositie via versterking van de
binding van de groep. Allochtonen vormen een “zorgcategorie’ voor de overheid.
Tussen individuele ontwikkeling en ontplooiing van de groep bestaat echter een
natuurlijke spanning. De politicoloog Stuurman schrijft daarover in zijn studie
over de verzuiling in Nederland, ‘dat de emancipatie van confessionele arbeiders
en vrouwen sterk door de verzuiling is afgeremd’. In de verzuiling stond de
ontplooiing, of emancipatie, van een bevolkingsgroep als geheel centraal. ‘De
arbeiders werden belemmerd in hun strijd voor sociale en politieke
zelfstandigheid en de vrouwen werden in hun “natuurlijke’ rol van moeder (of
non) bevestigd. Arbeiders en vrouwen werden ‘opgevoed’ in afhankelijkheid en
gehoorzaamheid aan het van god gegeven gezag van kerk en staat’. (Stuurman,
1983, 72/73).



Er zijn duidelijke verzuilingstendensen aanwezig in het minderhedenbeleid. Op
het punt van de identiteitsbeleving moeten minderheden evenveel kans hebben als
andere identiteitsgroepen. (Verwey-Jonker, 2003,33). Als er hier sprake is van
identiteit wordt religie bedoeld. Jarenlang wordt het woord identiteit in Nederland
vooral gebruikt in relatie tot het (christelijk) onderwijs, het ‘identiteitsgebonden’
onderwijs. Etnische groepen kunnen vanaf nu op deze basis financiéle steun
krijgen voor de ontwikkeling of instandhouding van eigen islamitische
identiteitsorganisaties (zoals scholen, welzijnsinstellingen, media, enzovoorts),
gelijkwaardig aan de steun die andere identiteitsgroepen in de Nederlandse
samenleving daarvoor ontvangen. Het nog steeds verzuild functionerende systeem
op het terrein van onderwijs, media en welzijnsinstellingen wordt daarmee ook
open gesteld voor de nieuwe minderheidsgroepen. Het minderhedenbeleid van de
tachtiger jaren is daarmee in wezen een beleid dat voortborduurt op de
maatschappelijke verzuiling van de 19% en 20 eeuw. Echter, het krijgt zijn kans
in een tijd waarin het verzuilde gedachtegoed inhoudelijk nauwelijks meer
bestaat, omdat de samenleving, en daarmee ook de uitgangspunten van het
overheidsbeleid, zeer geindividualiseerd is. Het vormt daarom een anachronisme.
Daarbij komt dat de oorspronkelijke verzuiling plaatsvond in een raciaal en
etnisch homogene, zich democratiserende samenleving. VVooral bij het CDA leeft
de verzuilingsgedachte echter sterk.

3.3.3. Het integratiebeleid

In de jaren *90 verandert het minderhedenbeleid in integratiebeleid. Deze
beleidsverandering wordt geinspireerd door de blijvende achterstand en de hoge
werkloosheidscijfers onder allochtonen. Allochtonen zijn nu vooral langdurig
werklozen en uitkeringsgerechtigden. Het integratiebeleid richt zich meer op het
individu en zijn participatie in het onderwijs en op de arbeidsmarkt. VVanaf het
midden van de jaren ‘90 wordt ook een *burgerschapsbeleid’ ontwikkeld,
gekenmerkt door een nadruk op de individuele burger met zijn eigen
verantwoordelijkheid, rechten en plichten. Er wordt afstand gedaan van een
groepsgerichte benadering van allochtonen als een zorgcategorie voor de
overheid, en gekozen voor maatwerk. Het recht op zorg wordt een plicht tot
individuele zelfverantwoordelijkheid. De nadruk wordt gelegd op werken als
instrument tot het ingroeien in de maatschappij en het bevorderen van inter-
etnische contacten. ‘Alleen wie voldoende Nederlands spreekt, wie een voldoende
beroepsgerichte scholing heeft gekregen, wie heeft geleerd zich staande te houden
in een vrij harde en competitieve samenleving, kan met behoud van eigen
identiteit voluit participeren’. (Verwey-Jonker,2003, 40). Het behoud van de eigen
identiteit is een annex geworden bij de eis tot integratie.

In de late jaren “90 treedt langzaam een verschuiving van perspectief op in het
debat onder politici. Het perspectief verschuift van de sociaal-economische
achterstanden naar de sociaal-culturele verschillen. De politiek plaatst sindsdien
meer vragen bij de waarden en normen van migranten (Verwey-Jonker,
2003,179). In het debat speelt cultuur, in de vorm van de ‘moslimidentiteit’, en de
culturele afstand die dat al dan niet veroorzaakt, een belangrijke rol. In die
discussie blijft het CDA in eerste instantie nog vasthouden aan het belang van
zelforganisaties en emancipatie in eigen Kkring.



3.4. De omslag naar het politieke debat

In de jaren “90 beperkt het debat over allochtonen zich niet meer tot het parlement
maar vindt het in toenemende mate daarbuiten en via de media plaats. De
maatschappelijke discussie is geen technische beleidsdiscussie. Het is een
politieke discussie over de betekenis van migranten en immigratie als zodanig
voor de toekomst van de Nederlandse samenleving als geheel. In dit debat worden
op meer of minder indringende wijze de problemen in relatie tot integratie
benoemd en wordt de politiek verweten een beleid van ‘pappen en nathouden’ aan
te hangen. Ook Fortuyn is sinds het midden van de jaren ‘90 bezig met het
benoemen van de integratieproblemen en het mobiliseren van weerstand ‘van
gewone Nederlanders’ tegen het bestaande beleid. Het is een reactie op het
overheidsbeleid dat geen oplossing zoekt voor de toenemende maatschappelijke
spanningen. Dit beleid levert Fortuyn de munitie voor zijn aanval op de
gevestigde politiek. ‘De vertechnocratisering van de politieke boodschap leidt
onvermijdelijk tot concentratie op het haalbare en niet meer op het denkbare en
daardoor op het politieke midden, hetgeen nog iets anders is dan op het
maatschappelijke midden. Het gaat niet meer om wat maatschappelijk haalbaar is,
maar om wat onder de Haagse kaasstolp van de politieke partijen, en niet te
vergeten de rijksbureaucratie, haalbaar is. De maatschappelijke werkelijkheid
dringt door deze kaasstolp slechts sterk gefilterd en veelal zwaar misvormd door’.
(Fortuyn, 1997, 29). Fortuyn vormt een belangrijke katalysator voor de omslag in
de aard van het debat onder politici. Het rapport van Verwey-Jonker geeft
zijdelings aan het met de kritiek van Fortuyn en anderen, die zich al eerder op dit
punt uitlieten, eens te zijn. ‘Niettegenstaande het feit dat de samenleving als
geheel vaak (mede) als doelgroep van het integratiebeleid werd omschreven, ging
dat beleid veelal over de vraag hoe de positie van migranten kon worden
verbeterd; veel minder over door autochtonen ervaren problemen en kwesties van
samenleven van verschillende groepen onder soms moeilijke omstandigheden’
(Verwey-Jonker,2003, 178). Tegelijkertijd wordt er echter ook op gewezen dat de
indruk die in de samenleving is ontstaan en die vooral door de politieke beweging
van Fortuyn werd gestimuleerd, namelijk dat ‘de integratie van minderheden
uberhaupt geen politiek issue is geweest en dus onvoldoende aandacht heeft
gekregen’, ook niet strookt met de werkelijkheid.(\Verwey-Jonker,2003,174).

In het bronnenonderzoek van Verwey-Jonker wordt het ‘Schefferdebat’ dat de
Tweede Kamer in april 2000 voert, als het moment gezien waarop het technische
beleidsdebat verandert in een politiek debat. Daarmee sluit het debat tussen
politieke partijen aan bij het debat dat in de samenleving al wordt gevoerd. Het
‘Schefferdebat” verwijst naar een in januari 2000 in de NRC verschenen
spraakmakend artikel van de publicist Scheffer, getiteld *‘Het Multiculturele
Drama’. Scheffer betoogt daarin dat de integratie is mislukt. In dit debat wijzigt
het CDA zijn positie op het punt van de zelforganisaties. Fractieleider De Hoop
Scheffer sluit zich aan bij het betoog van publicist Paul Scheffer. Het CDA is nu
van mening dat de grote culturele afstand tussen moslims en de Nederlandse
samenleving de oorzaak vormt van hun achterstandssituatie; het kritiseert die
culturele afstand, constateert dat de gerichtheid op zelforganisatie de integratie
niet heeft bevorderd en pleit voor het veranderen van de eigen cultuur van
minderheden. De PVDA en de VVD blijven in dat debat nog vasthouden aan
sociaal-economische factoren als redenen voor achterstand. De VVD pleit er
echter wel voor dat de overheid ‘islamitische groepen’ actief de Nederlandse
normen en waarden bijbrengt. Het is met het CDA van mening dat zelforganisatie



de culturele afstand naar de Nederlandse samenleving bevordert. (Verwey-Jonker,
2003,52,53).

3.4.1 De inhoud van het politieke debat.

Het bovengenoemde artikel in de NRC van de hand van Scheffer kritiseert
enerzijds de Nederlandse politiek en samenleving die het over hun kant laten gaan
dat grote groepen allochtonen blijvend in een achterstandsituatie verkeren. Hij
kritiseert de politiek ook omdat deze denkt dat het integratieprobleem zich vanzelf
zal oplossen.

‘Velen leven met het misverstand dat de integratie van de etnische minderheden
ongeveer hetzelfde verloop zal hebben als de vreedzame verzoening van
religieuze groepen in Nederland. Net als voorheen is het een kwestie van
schikken, plooien, afkopen, onderhandelen en geheimhouding. Daarin openbaart
zich vooral een grenzeloos geloof in elites. Succesvolle migranten maken het voor
hun “achterban' gemakkelijker om zich te vereenzelvigen met de Nederlandse
samenleving, zo luidt de onuitgesproken verwachting. Kortom, velen denken dat
de regels en gebruiken van de pacificatie-democratie ook de nieuwe verdeeldheid
kunnen temperen.’

Ondanks deze kritiek op de verzuilingsaanpak, waarmee de Nederlandse politiek
op het probleem reageert, ligt voor Scheffer de oorzaak van het mislukken van de
integratie in de grote culturele afstand tussen de minderheden en de Nederlandse
samenleving. De minderheden die achterblijven zijn moslims. Scheffer spreekt in
zijn artikel uit er geen geloof aan te hechten dat een door de islam geinspireerde
cultuur kan veranderen en zich kan aanpassen aan de cultuur van een liberale
samenleving. “‘Waar het vooral om gaat, is dat de scheiding van staat en kerk niet
werkelijk is aanvaard in islamitische kring’. Dit is zijn wezenlijke analyse van de
sociaal-economische achterstand en het gebrek aan integratie. Daarnaast benoemt
hij in het artikel diverse elementen die in de loop van de jaren ‘90 al eerder
publiekelijk werden benoemd. De antropoloog Sunier vat deze in 2000 in een
lezing voor de universiteit van Gent als volgt samen.

De maatschappelijke positie van allochtonen. Het gaat dan vaak over
schooluitval, taalachterstand, hoge werkloosheid en criminaliteit van met name
Marokkaanse jongeren. Soms gaat het over oriéntatie op Nederland. Mislukte
integratie lijkt dan gelijk te worden gesteld met een geringe oriéntatie op
Nederland en een sterke verbondenheid met het land van herkomst. Verondersteld
wordt dat bepaalde groepen migranten door afwijkende waarden en normen, maar
vooral door sterke familiale banden in de landen van herkomst, zich weinig aan
de Nederlandse samenleving gelegen laten liggen en zich daar vanaf keren.
We hebben volgens die opvatting te maken met een categorie personen die niet
wenst deel te nemen aan het maatschappelijke verkeer.

In verreweg de meeste gevallen echter wordt een gebrek aan integratie gekoppeld
aan het bestaan van cultuurverschillen. Sommige migranten zouden waarden
aanhangen die niet passen in ‘onze’ liberale westerse samenleving. Vaak
wordt dan verwezen naar de positie van vrouwen. (Sunier, 2000 )

Scheffer staat dus niet alleen in zijn visie. Zoals we zagen sluit ook CDA-
fractieleider De Hoop Scheffer zich bij hem aan en eerder, in 1991, tijdens een
toespraak voor de liberale internationale, spreekt ook VVD-leider Frits
Bolkenstein zich al in dezelfde termen uit. De toon van het debat wordt echter wel



steeds harder en het debat neemt aan belang toe omdat meer mensen er aan
deelnemen. Het wordt een populair debat met alle kwalijke vormen van
oppervlakkigheid en generalisatie die daar ook mee samenhangen. ‘Hoewel het
lijkt alsof de toon van de discussie indringender is en er meer mensen aan
deelnemen, is er voor het overige niets nieuws onder de zon’ zo stelt Sunier. *‘Ook
naar aanleiding van eerdere publicaties vond een heftig debat plaats en steeds was
de boodschap dezelfde: “het beleid van pappen en nathouden en de lankmoedige
houding van overheid en samenleving jegens cultuurverschillen heeft tot nu toe
niet geleid tot een wezenlijke positieverbetering van allochtonen’. In wezen
komen die verhalen op hetzelfde neer: bij ongewijzigd beleid dreigt de integratie
van migranten te mislukken. Sunier wijst erop dat de positie van vrouwen, een
aantal kwalijke situaties als vrouwenbesnijdenis en het onthouden van onderwijs
aan meisjes, in het publieke debat in directe relatie met de islam worden gebracht.
Juist als het gaat om integratievraagstukken worden de aanhangers van de islam
als een probleemgroep gezien. De islam wordt voorgesteld als de cultuur of religie
die het verst afstaat van de westerse cultuur. (Sunier, 2000). Moslims, zo wordt
dus verondersteld, hebben meer dan andere groepen problemen met het zich
voegen in de samenleving en vormen daardoor een probleem voor de
samenleving. Hun aanwezigheid leidt tot sociale fricties en ontregelt het 'normale’
functioneren van de samenleving.

Hoewel het beleid nu uitgaat van het individu, en religie en cultuur van
minderheden als een probleem voor de integratie worden gezien, wordt er
tegelijkertijd een beleid gevoerd dat zich richt op het allochtone middenveld.
‘Paradoxaal genoeg wordt de maatschappelijke en politieke rol van allochtone
organisaties de laatste jaren echter eerder groter dan kleiner. Enerzijds is sprake
van afnemende acceptatie van immigratie en met religie geassocieerde
cultuurverschillen bij delen van de autochtone bevolking. Anderzijds moet er
steeds vaker met vertegenwoordigers van minderheden worden overlegd om de
spanningen binnen de perken te houden. *De boel bij elkaar houden’ noopt tot een
‘poldermodel’ op het gebied van integratie, waarbij de overheid van allochtonen
vergt dat zij uit hun midden aanspreekbare en aansprekende vertegenwoordigers
aanwijzen. Dus, ook al blijven de dilemma’s rondom de zelforganisaties bestaan
en vrezen de politieke partijen anti-integrerende tendensen, tegelijkertijd is het
‘allochtone middenveld’ een niet meer weg te denken realiteit’. (Verwey-Jonker,
2003,178).

3.4.2. Beelden in het politieke debat

In de discussie in het parlement maar ook in de samenleving, worden diverse
factoren genoemd die van belang zijn voor (het mislukken van) integratie van de
nieuwe migranten in de Nederlandse samenleving; sociaal-economische factoren,
discriminatie, sociale isolatie en culturele afstand. De bijbehorende beelden zijn
mede door het overheidsbeleid van de afgelopen dertig jaar gecreéerd.
Allochtonen worden gezien als het “troetelkind’ en ‘zorgenkindje’ van de
overheid. Ze worden voorgetrokken boven Nederlanders in achterstandsituaties.
Ze zijn slecht opgeleid en slecht aangepast. De toenemende nadruk in de laatste
beleidsperiode op het leren van de Nederlandse taal, ook voor oud-komers, met
daarbij een verwijzing naar hun arbeidsmarktsituatie, creéert het beeld van
uitkeringstrekkers die zich niet willen aanpassen aan de Nederlandse samenleving.
Uit dit laatste wordt dan steeds vaker de conclusie getrokken dat minderheden het



daarom aan zichzelf te danken hebben dat ze in een achterstandssituatie verkeren.
Deze onaangepastheid, zo gaat de redenering verder, leidt ook tot de problemen
van de tweede generatie. Dit laatste beeld heeft zich vooral geconcentreerd op de
groep Marokkaanse jongens.

In deze periode komt de nadruk in het maatschappelijke debat ook steeds meer te
liggen op het karakter van de islam als een beperkende factor in de integratie en
een verklaringsgrond voor de achtergestelde positie van de moslimmigranten.
Deze opvatting grijpt terug op het “Verlichtingsdenken’ dat zijn begin vindt in de
18% eeuw. Het Verlichtingsdenken gaat uit van rationaliteit en de gedachte dat
progressieve culturele ontwikkeling alleen langs die lijn mogelijk is. Religie, een
niet-rationeel gegeven, kan en mag daarom alleen in de privé-sfeer beleefd
worden. De seculiere natie-staat is de hoogste vorm van moderne culturele
ontwikkeling. In de 19% eeuw is er in dit kader ook veel aandacht voor de islam.
De idee vormt zich dat de islam een pre-moderne religie is die haaks op deze
culturele vooruitgang en modernisering staat. ‘Not so much the age-old
controversy between Islam and Christianity is relevant, although it does play a
role as a canon for rhetoric, but rather the image of Islam as a pre-modern religion
that by definition does not separate between state and religion’. (Sunier, 2003, 1).
Dit beeld van de superieure rationele en moderne Westerse staat op basis van een
superieure cultuur die een voorwaarde vormt voor iedere modernisering en de pre-
moderne, achterlijke, islamitische religie die modernisering tegengaat, speelt
opnieuw een rol in de directe ontmoeting tussen de westerse samenlevingen en de
islam door de grootschalige migratie van moslims naar de westerse wereld. Sunier
wijst er daarbij op dat deze migratie in de tijd samenvalt met de toename van de
islam als politieke factor in landen in het Midden-Oosten en Azié. De
ontwikkelingen daar en de incidenten die diepe indruk maken in de westerse
wereld zoals de Iraanse revolutie, de Rushdie-affaire en de aanslag op de Twin
Towers in 2001, hebben de aandacht voor de islam opnieuw, en nu op grote
schaal, gewekt. De “‘gastarbeiders’, Marokkanen en Turken krijgen er een
belangrijke nieuwe categorisering bij: moslims. ‘At the beginning of the
twentieth-first century, religion has largely supplanted national origins and
ethnicity as the key boundary marker. (Sunier, 2003,2)

Het dominante beeld van de islam en zijn aanhangers in Nederland is niet erg
gunstig voor de betrokkenen. Sunier wijst erop dat er twee vooronderstellingen
worden gehanteerd. Hij noemt deze de achterstandsthese en de loyaliteitsthese.
Van belang bij de achterstandsthese is het feit dat de meeste moslims als
migranten hier zijn gekomen, als migranten met een 'sterk afwijkende cultuur’.
Een aanzienlijk deel van deze migranten verkeert in een achterstandspositie. We
zoeken en vinden daarom ideologische elementen die de achterstand kunnen
'verklaren' en in zekere zin legitimeren. Daarbij wordt ook - maar niet uitsluitend -
gebruik gemaakt van vermeende kenmerken van de islam. De islam wordt
voorgesteld als een stelsel van regels en voorschriften die het dagelijks handelen
van aanhangers bepaalt en als zodanig een belangrijke hindernis voor volledige
participatie kan vormen. Bij dit beeld passen ook andere kenmerken die algemeen
geassocieerd worden met achterstand, achterlijkheid en een pre-industriéle
levenswijze. Dit zijn doorgaans dezelfde kenmerken als die welke in de jaren
vijftig centraal stonden in het discours met betrekking tot ‘asociale gezinnen'. Die
gezinnen kenmerkten zich door patriarchale man-vrouw verhoudingen,




huwelijken die niet zijn gebaseerd op affectie, conflictbeslechting door geweld,
gebrekkige opvoeding van en onderwijsondersteuning aan de kinderen, geen ABN
spreken, gebrek aan hygiéne, enzovoorts. In het algemeen worden die kenmerken
negatief gewaardeerd, ze passen niet bij het ideaalbeeld van de eigen
samenleving. Wie zich verdiept in de kenmerken die aan individuele moslims
worden toegeschreven zal, volgens Sunier, versteld staan van de talloze
parallellen met het discours over ‘asociale gezinnen’.

De loyaliteitsthese gaat er vanuit dat mensen, die zich oriénteren op andere
samenlevingen en culturen, niet loyaal naar de Nederlandse samenleving zullen
zijn. Dit laatste punt kan er toe leiden dat aan moslims hoge en verantwoordelijke
sociale en politieke posities onthouden worden. (Sunier, 2000).

Als het om Marokkanen gaat, speelt in het maatschappelijke debat naast het
moslim zijn ook de elementen ‘gebrekkige opvoeding en onderwijsondersteuning’
een belangrijke rol. Het lijkt erop dat de Marokkaanse gemeenschap op dit
moment, meer dan andere allochtone groepen, wordt gezien als een gemeenschap
waarvan de jongere generatie en dan vooral de jongens, ontspoort. En ook hier
wordt de oorzaak gezocht in de Marokkaanse cultuur. Toenmalig Amsterdams
PvdA wethouder Oudkerk liet zich in maart 2002 in een onderonsje met
burgemeester Cohen, voor een openstaande microfoon, de term ‘kut-Marokkanen’
ontvallen. In de landelijke media wordt regelmatig bericht over criminaliteit en
overlast van groepen Marokkaanse jongens in plaatsen als Amsterdam en Gouda.
In het maatschappelijke debat wordt, onder andere op gezag van cultureel-
antropoloog Van Gemert, deze ontsporing van de Marokkaanse jongens geweten
aan de etnische en culturele achtergronden van de Marokkanen. Van Gemert stelt
in zijn proefschrift dat de verklaring voor het gedrag van Marokkaanse jongens
moet worden gezocht in de verhoudingen die in Marokko bestaan tussen de
bewoners van het Rifgebergte, waaruit veel van de Marokkaanse gastarbeiders
afkomstig zijn, en de Marokkaanse overheid. (Van Gemert, 1998, 13).
Marokkaanse ouders bemoeien zich van oudsher, vanwege deze relatie met de
staat, niet met de buitenwereld. In latere publicaties wijst hij ook op het verschil
tussen een schuld- en een schaamtecultuur. Marokkanen zouden leven in een
schaamtecultuur waarin zij op het rechte pad worden gehouden door correctie van
de omgeving en niet door een intern besef van ethisch gedrag. Door het ontbreken
van sociale controle in een individualistische samenleving, waarin de
schuldcultuur, het persoonlijke gevoel van schuld, het enige correctiemechanisme
is, raken juist de Marokkaanse jongens, die op straat opgroeien, op het verkeerde
pad. (Van Gemert en Fleischer,2002, 36). Pels wijst er op dat enerzijds waarden
als collectivisme en conformiteit in Marokkaanse gezinnen nog niet veel aan
belang hebben ingeboet terwijl toch blijkt dat de invulling van de traditionele
familiewaarden inmiddels behoorlijk is veranderd. (Pels, 2003,21). Omdat
Marokkaanse jongens zich vooral bezig houden met vormen van communale
criminaliteit, criminaliteit waar individuele burgers direct slachtoffer van worden,
en het bezorgen van overlast, ontstaan bij gewone burgers
onveiligheidsgevoelens, angst voor en afkeer van deze groep. (Van Gemert 2002,
162). De ‘slip of the tongue’ van Oudkerk vormt daarvan een illustratie.

3.4.3. De toon van het politieke debat.

Is er sinds het politieke debat in de jaren negentig iets veranderd in de toon van
het debat? Het ligt voor de hand dat naarmate men in het debat de ‘schuld’ voor



de maatschappelijke spanningen en de achterstelling van minderheden zoekt in de
cultuur van die minderheden, de leden van die groep van mening zijn dat het
maatschappelijke debat verhardt. Alle geinterviewden zijn inderdaad van mening
dat het debat is verhard. Het gaat hen er niet om dat de Marokkaanse cultuur niet
ter discussie mag worden gesteld. Het gaat hen vooral om wat zij zien als een
aanval op de islam en de toon waarop dat gebeurt. Zij wijzen dan vooral op de
toonzetting en de aard van publieke uitlatingen van politici als Hirsi Ali en Geert
Wilders, beide VVD Tweede Kamerleden. Daarnaast verzetten sommigen zich
tegen het relateren van de problemen van Marokkanen met de islam. Zo stelt een
van de geinterviewden: (01) “Want voor de WTC aanval en voor Fortuyn werd er ook
al gesproken over Marokkanen maar toen werd er gesproken over waar het over moet
gaan, bijvoorbeeld over de Marokkaanse gemeenschap:’U hebt een
criminaliteitspercentage dat drie keer zo hoog is als de autochtonen, hoe komt dat?
Marokkaanse gemeenschap, u bent twee en een half keer zo vaak werkloos als de
autochtonen, hoe komt dat?’ Dat zijn terechte discussies en dan wil ik ook volop meedoen
in de discussie want die is constructief. Maar na Fortuyn en na de aanval op de WTC, is
de discussie over de functionele integratie van allochtonen omgedraaid in een discussie
over de islam en dat de islam als religie hier niet past en dat kan ik dus niet hebben.”
“Toen het nog over zulke vragen ging (vragen over Marokkaanse cultuur in relatie tot
integratieproblemen, jk) voelde ik me geroepen tot de discussie tafel. Maar hoe kun je
met iemand als Wilders van de VVD in discussie gaan over de islam als hij je eerst
achterlijk en barbaars en nog een aantal dingen toedicht. Hoe kan je met iemand als
Ayaan Hirsi Ali in discussie gaan”.

Een aantal respondenten wijst ook op de voorbeeldfunctie die politici in deze
hebben. Politici zouden iedere burger in bescherming moeten nemen maar doen
dat, naar het beleven van deze groep, niet. Andere Nederlanders vinden in de
uitlatingen van de politici een legitimatie om zich dan ook zo uit te laten. Er is
niet alleen sprake van boosheid maar ook van angst voor de veranderde toon in
het debat.

(012)“Dat taalgebruik opeens, dat harde taalgebruik, dat opeens normaal werd. Dat
heeft me zorgen gebaard. Dat dat moest kunnen. Dat je gewoon mensen kan beledigen en
als je dan beledigd wordt en je schiet in de verdediging, dat je er dan tegen moest kunnen
want dat is gewoon vrijheid van meningsuiting en bla, bla, bla. Dat soort dingen. Dat
vond ik wel heel vervelend™.

(03) “Bijvoorbeeld het woord kut Marokkanen dat toen door Oudkerk werd gebruikt.
Toen werd gezegd, nee, dat had hij niet mogen zeggen, maar nu zegt heel Nederland
het”.

(02) “Gewoon ook omdat politici een voorbeeldfunctie hebben en je ziet ook dat mensen
gewoon in de samenleving dat natuurlijk oppikken en dat zij ook steeds hardere
uitspraken doen, columnisten en gewone mensen”.

(01) “Maar we lazen vorige keer een stuk hoe voor de opkomst van Hitler als het ware in
propaganda over Joden werd gedacht. Vervang de woorden Joden door moslims en je
hebt precies datgene wat er ten tijde van Fortuyn werd gezegd. Niets minder en niets
meer. En dat werd beangstigend.”

(012) “Dan kreeg je het gevoel dat je blij mocht zijn dat je hier in Nederland mocht
wonen. Dat idee kreeg je meer. Jullie mogen blij zijn dat jullie hier zijn. En als jullie je
niet aan onze normen en waarden houden dan moeten jullie maar zo snel mogelijk
oprotten, zeg maar. Dat kreeg je wel.”

(013) “In Nederland is het tenminste naar mijn mening vroeger niet zo geweest. Maar nu,
omdat er een aanslag is geweest en iemand heeft geroepen dat de islam een achterlijke
cultuur is, en gelijk is alles wat met islam te maken heeft negatief.”



Het is dus vooral de aanval op de islam en de combinatie die wordt gelegd met de
problemen in de Marokkaanse gemeenschap en de Marokkaanse cultuur, die de
geinterviewden boos maakt en een machteloos gevoel bezorgt. Daarin ervaren zij
vooral de verharding. Door die verharding en de snelle omslag in het
maatschappelijke debat, voelen ze zich ook onzeker en angstig.

De geinterviewde Marokkanen staan niet alleen in hun mening dat het
maatschappelijke debat over integratie is verhard. Ook op het niveau van de
columnisten wordt in de afgelopen jaren een verbeten onderlinge strijd gevoerd
over de termen van het integratiedebat. Dat leidt ertoe dat columnist Paul Cliteur
aankondigt te zullen capituleren. Hij zal geen columns meer schrijven en
uitspreken over vraagstukken van integratie. In zijn columns benadrukte hij in dat
verband vooral het “Verlichtingsdenken’. Sylvain Ephimenco, columnist van
Trouw, geeft daarop in een column op 25 maart 2004 zijn visie op het

discussieklimaat.

‘Het merkwaardige van de ophefmakende zaak Cliteur is de oorlogsretoriek. De publicist Paul
Cliteur voelt zich omsingeld door krachten die hem voor alles en nog wat uitmaken zodra hij
kritiek op de (niet bestaande) multiculturele samenleving of de islam uit. 1k capituleer, kondigde
Paul eergisteren aan in Het Parool. Capitulatie: overeenkomst tussen strijdende partijen
betreffende overgave van een natie. Je kunt Cliteur misschien van overdrijving betichten maar als
je de zaak goed bekijkt, is het bewuste woordje nog niet zo slecht gekozen. Het lijkt af en toe wel
oorlog in Nederland. Zo jodelde columnist Piet Grijs gisteren ook in Het Parool zijn geluk uit zijn
longen. Hij claimt het terugtreden van de beschaafde man die voor fascist en racist werd
uitgemaakt, als zijn eigen 'overwinning'. Weer een stem die door de terreur van de doorgeschoten
retoriek tot zwijgen wordt gebracht. Proficiat!

Hugo Brandt Corstius alias Piet Grijs deinsde er niet voor terug in Vrij Nederland Cliteur met
Adolf H. te vergelijken. Dit niveau, dus. Als je genoeg herhaalt dat je tegenstander in het debat een
Hitleriaanse nazi is, misschien dat er iemand van het kaliber VVolkert van der G. op het idee komt

om zijn P38 vanonder de mottenballen te halen. Exit Cliteur’. (Citaat uit Trouw, dd. 25 maart
2004)

Ook maatschappelijke instituties en bekende oud-politici wijzen op de verharding
in de toon van het debat. Het NPRD, Nationaal Platform voor overleg en
samenwerking tegen Racisme en Discriminatie, een door de minister van
Vreemdelingenzaken geinstalleerd platform onder voorzitterschap van oud
minister Els Borst, spreekt in zijn advies aan minister Verdonk in maart 2004
verontrusting uit over de ontwikkeling in het maatschappelijke en politieke debat.
Enkele citaten uit het rapport: ‘De toonzetting in het maatschappelijke debat
verontrust het NPRD, onnodige generalisaties en stigmatisering zijn manifest
aanwezig in het debat’. ‘Er heeft een verharding van het klimaat plaatsgevonden’.
‘De (politieke) boodschap is eenzijdig problematiserend naar etnische groepen
toe, hetgeen eerder leidt tot polarisatie dan tot integratie’. ‘Er wordt een wij-zij-
cultuur geschapen’. (NPRD,2004)

Zelfs de AIVD (Algemene Inlichtingen en Veiligheids Dienst) waarschuwt voor
de gevolgen van de verharding van het maatschappelijke klimaat. In een notitie
die de Minister van Buitenlandse Zaken op 10 maart 2004 aan de Tweede Kamer
aanbiedt, schrijft de AIVD: ‘Te constateren valt dat een groeiend aantal moslims
zich door opiniemakers en opinieleiders in het maatschappelijke verkeer onheus
bejegend voelt. Hierbij komt dat in hun ogen de overheid zich niet - of
onvoldoende - als onpartijdige arbiter opstelt’. Deze gedachte leeft volgens de
AIVD onder de kleine groep van politiek radicale moslims maar ook binnen een
groot deel van moslims dat zich wel verbonden voelt met - en gebonden acht aan -



de principes van de democratische rechtsstaat. “VVooral jongeren uit de groep van
de tweede of derde generatie immigranten lijken de vermeende verwijdering
tussen de samenleving en moslimburgers zwaar op te nemen. De groep van de
zich onheus bejegent voelende jongeren vormt een voorname vijver van voor
radicalisering en eventueel rekrutering ontvankelijke personen’. De AIVD stipt in
deze notitie ook het gevoel onder moslims aan dat de overheid hen in de steek
laat.

3.5. Samenvatting en conclusies

De overheid heeft in de afgelopen dertig jaar in eerste instantie sterk de nadruk
gelegd op de etnische groep en op het behoud van de eigen cultuur. Aan de
gastarbeiders, minderheden en allochtonen werd een collectieve identiteit
toebedeeld. De angst dat de gastarbeiders zouden ‘ontwortelen’ stond in de eerste
periode centraal. Cultuur werd als een statisch gegeven gehanteerd.

Ook in de jaren ‘80 lag de nadruk nog steeds op de etnische identiteit en op de
religieuze identiteit. De etnische groep werd gezien als het voertuig van
emancipatie en daarmee van het bevorderen van een betere maatschappelijke
positie voor de groep als geheel. Emancipatie binnen de etnische groep moest
leiden tot meer invloed van de etnische minderheidsgroepen op het beleid en de
inrichting van de samenleving. Zelforganisatie werd daarom zeer gestimuleerd.
Culturen zouden een zekere verandering ondergaan in dat inpassingproces.
Culturen hebben het vermogen te veranderen en dus werd er op een meer
procesmatige manier naar cultuur gekeken. De religieuze identiteit werd
benadrukt doordat de identiteitsgebonden subsidiéring ook voor islamitische
organisaties werd opengesteld.

In de laatste periode staat in het beleid het individu met zijn rechten en plichten
centraal. Er wordt een burgerschapsbeleid gevoerd. De overheid wil af van de
etnische groep als zorgcategorie en kiest voor ‘maatwerk’. Als er al wordt
gerefereerd aan de functie van de zelforganisatie staat de mogelijke culturele
verandering voorop en wordt er op een instrumentele manier mee omgegaan. Er
ontstaat, althans in theorie, ruimte voor de allochtoon om zichzelf al dan niet als
allochtoon te zien.

Er kunnen uit dit beleid diverse beelden van migranten worden gedestilleerd.
Migranten zijn werknemers op een laag, ongeschoold niveau en het zijn
buitenlanders. Allochtoon zijn betekent *anders’ zijn, laaggeschoold zijn, een
gebrek aan kansen en achterstand. Allochtonen vormen een “zorgcategorie’ want
het zijn vooral langdurig werklozen en uitkeringsgerechtigden.

Het maatschappelijke klimaat is in de afgelopen periode verslechterd en het
maatschappelijke debat levert, met de bestaande beelden, de ingrediénten voor de
stigmatisering van moslims en Marokkanen. Een belangrijke aanname is daarbij
dat de islam en door de islam gevormde etnische culturen, zich niet kunnen
aanpassen aan de moderne en liberale westerse cultuur.



4. Identiteit en stigmatisering.

4.1 Inleiding

Identiteit is niet meer een vanzelfsprekende zaak. Lag vroeger je identiteit zo
ongeveer vast bij de geboorte, tegenwoordig wordt gesteld dat identiteit een
complexe, aan fragmentatie en een voortdurend proces van constructie en
reconstructie onderhevige zaak is geworden. Als je na gaat denken over het begrip
‘identiteit’ wordt het begrip steeds vager. Wat betekent het werkelijk? In de
literatuur wordt identiteit beschreven vanuit psychologisch, sociologisch en
antropologisch perspectief. Vanuit die verschillende invalshoeken wordt
gesproken over persoonlijke, sociale en culturele identiteiten. Ik zal daarom in dit
hoofdstuk allereerst aangeven hoe ik zelf tegen het begrip identiteit aankijk en wat
ik in het kader van dit onderzoek onder identiteit versta. In dit onderzoek gaat het
vooral over sociale identiteit. Het is echter van belang om te zien dat een sociale
identiteit niet op zichzelf staat, maar zich baseert op aspecten die de persoonlijke
en culturele identiteit van een persoon en groep vormen. Ik ga daarna enkele
definities uit de literatuur na. Ik zal kort stilstaan bij de veranderingen die zijn
opgetreden in het denken over identiteit en identiteitsvorming, voor zover dit van
belang is voor dit onderzoek. Daarbij beschrijf ik de sociale identiteitstheorie en
het begrip zelf-categorisering en het stigmatiseringproces. Ik zal daarna stil staan
bij de betekenis van sociale identiteit. Tenslotte beschrijf ik welke reacties en
gedragsvarianten in de theorie zijn beschreven met betrekking tot bedreigingen
van de sociale identiteit.

4.2 Wat is identiteit

Wat is identiteit? Identiteit is datgene wat en degene die je als persoon voelt en/of
denkt te zijn. Ik ga daarbij nog steeds uit van de persoon als kern van de identiteit.
Een identiteit is niet eenduidig maar opgebouwd uit diverse onderdelen. Er is
zoiets als een persoonlijke identiteit die is opgebouwd uit dicht bij de persoon
liggende, niet te wijzigen, aspecten. Je bent het kind van bepaalde ouders,
onderdeel van een familie, je bent vrouw of man en, als je zelf kinderen hebt,
vader of moeder. Ook persoonlijke karaktertrekken, huidskleur en intellectuele
mogelijkheden zijn aspecten van de persoonlijke identiteit. Hoewel op het punt
van sekse de medische mogelijkheden er aanleiding toe geven dit aspect als te
wijzigen te beschouwen, is voor de overgrote meerderheid sekse een
onvervreemdbaar gegeven. Dat geldt zeker voor alle andere bovengenoemde
aspecten. Het gaat niet alleen om rollen die we spelen. Dat wordt duidelijk als we
kijken naar een tweede laag van identiteit, de culturele identiteit. Geboren in een
bepaalde familie, in een bepaald land met een bepaalde cultuur, betekent
gesocialiseerd worden in die cultuur. Socialisatie is het proces waarin een kind
wordt geleerd wat in zijn of haar familie, groep en cultuur de betekenis is van kind
zijn, familielid zijn, vrouw of man zijn, vader of moeder zijn. Maar ook wat de
betekenis is van de buitenstaander. Het leert je de bijbehorende waarden en leeft
het bijbehorende gedrag, ofwel de normen, voor. Het leert je de geschiedenis van
je land en je volk op een bepaalde manier te duiden en maakt je duidelijk wie er
wel bij hoort en wie er niet bij hoort. Kortom, het leert je wie wat is en wat je wel



en niet mag doen. Dit zijn echter alle aspecten die te wijzigen zijn, en zeker in de
moderne tijd, zich ook steeds vaker in de loop van de tijd wijzigen. Je kunt op
basis van ervaringen, verandering van omgeving, veranderingen van invloed
vanuit de omgeving en culturele veranderingen tot een andere betekenisgeving
komen, tot andere waarden en tot andere normen. Die wijziging in culturele
identiteit kan de hele groep omvatten maar kan ook, gebaseerd op persoonlijke
ervaringen, op persoonlijk niveau plaatsvinden. Ik ga er dus niet vanuit dat een
culturele identiteit een vastliggend gegeven is. Tevens ga ik er vanuit dat identiteit
een contextueel gegeven is. Ten slotte is er nog een derde laag, de sociale
identiteit. Ging het bij de voorgaande twee lagen van identiteit vooral om
invulling en betekenisgeving aan de identiteit door de persoon zelf en de eigen
groep, bij sociale identiteit gaat het zowel om zelfindeling en zelfprofilering in
een groep of sociale categorie als om indeling of profilering door anderen daarin.
Je wordt dan ingedeeld in een bepaalde categorie. Aan die categorie geef je niet
alleen zelf betekenis maar er wordt ook betekenis aan gegeven door anderen. Ook
de categorisering als zodanig is een subjectief proces. Het gebeurt niet alleen op
basis van objectieve kenmerken maar ook op basis van bepaalde opvattingen over
die kenmerken en de bijbehorende beeldvorming. Betekenisgeving impliceert
altijd selectie omdat slechts aan bepaalde kenmerken betekenis wordt verleend.
‘Betekenissen liggen hierbij niet voor eens en altijd vast, maar zijn onderwerp van
onderhandeling en eventueel onenigheid’. (Verkuyten, 1999, 25).

De overheid kan je, vanwege bepaalde politieke of maatschappelijke opvattingen,
in een bepaalde beleidscategorie plaatsen. De sociale omgeving kan je, vanwege
bepaalde maatschappelijke en sociale opvattingen, in een bepaalde categorie
indelen. Aspecten van persoonlijke en culturele identiteit vormen de basis voor
deze indeling in sociale identiteiten. Het gaat dan echter niet meer alleen om de
betekenis die jezelf aan die aspecten verleend maar ook om de betekenis die
anderen daaraan hechten. De betekenissen die de ander aanbrengt zijn mede
bepalend voor de manier waarop je jezelf ziet maar kunnen ook botsen met elkaar.
Ik ga er dus vanuit dat een individu verschillende sociale identiteiten heeft.

Aan het begin van deze paragraaf bracht ik een onderscheid aan tussen voelen en
denken. Van sommige aspecten van de persoonlijke, culturele en sociale identiteit
weet je cognitief dat ze weliswaar bij je horen terwijl ze emotioneel echter geen of
nauwelijks betekenis hebben. Andere aspecten zijn juist weer zeer bepalend voor
je zelfbeeld ofwel identiteit en zijn daarmee meer emotioneel beladen. Sommige
indelingen kun je objectief onderschrijven terwijl ze geen betekenis voor je
hebben, andere indelingen kun je als bedreigend voor je zelfbeeld ervaren.

4.2.1. Definities in de literatuur

De beleidswetenschapper Schoemaker wijst in een paper over sociale identiteit op
een aantal definities. Allereerst op een definitie van de socioloog Weeks, die de
verschillende perspectieven, psychologisch, sociologisch en antropologisch, bij
elkaar brengt. Weeks geeft de volgende definitie van identiteit: ‘Identity is about
belonging, about what you have in common with some people and what
differentiates you from others. At its most basic it gives you a sense of personal
location, the stable core to your individuality. But it is also about your social
relationships, your complex involvement with others’. (Schoemaker, 2000). Het
gaat Weeks dus om drie dingen: de groep waarbij je je thuis voelt, de stabiele kern
in jezelf en om het positioneren van jezelf in sociale relaties met anderen. Er zit
echter ook een element in van differentiéren, het voor jezelf duidelijk maken bij



welke groep je niet thuis hoort. In de definitie van Weeks gaat het enerzijds over
iets wat vaststaat, the “stable core’, en anderzijds over iets dat zich voortdurend
vormt door je relaties met anderen. Identiteit en identiteitsontwikkeling dus.
Schoemaker wijst ook op de psycholoog Bradley die dezelfde drie elementen van
het identiteitsbegrip noemt als Weeks.

‘Personal identity refers to the construction of the self, our sense of ourselves as
unique individuals, how we perceive ourselves and how we think others see
us..(it) is highly complex and individualized...

Social identity refers to the way we, as individuals, locate ourselves within the
society we live and the way in which we perceive others as locating us.

Cultural identity refers to the sense of belonging to a particular culture; past or
present...Cultural identity is a matter of becoming as well as being. It belongs to
the future as much as to the past’.(Schoemaker, 2000). Bradley brengt ook op het
niveau van de persoonlijke identiteit al het gegeven ‘hoe je denkt dat de ander je
ziet’ in, als een element dat mede bepaalt hoe je jezelf ziet. Daarnaast benadrukt
zij de voortdurende verandering waaraan de culturele identiteit onderhevig is.

De antropoloog Baumann neemt een zelfde positie als Bradley in als het gaat om
culturele identiteit. Beiden gaan uit van een dynamisch cultuurbesef dat gevolgen
heeft voor identiteitsvorming. Cultuur verandert gaandeweg omdat het telkens
wordt geherinterpreteerd in nieuwe omstandigheden, zowel de cultuur van het
verleden als de cultuur van heden en toekomst. Baumann stelt dat er weliswaar
zoiets bestaat als een essentialistische opvattingen over cultuur, waarin cultuur als
een erfenis wordt gezien en waarin waarden en normen vastliggen. In dit vaste
patroon vindt ook de opvoeding, die tot een bepaalde culturele identiteit leidt,
plaats. “To socialize a child is always also to enculturate the child, to tell him or
her that ‘this is what We do, so do it; and that is what They do, so don’t’. Hij wijst
er echter ook op dat cultuur telkens weer gemaakt wordt. “True, culture maketh
man, but it is men, women and youth who make culture. If they ceased to make it
and remake it, culture would cease to be’. (Baumann, G,1999,25).

De sociaal psychologen Turner en Tajfel hebben in het midden van de jaren *70
van de vorige eeuw het begrip ‘sociale identiteit” van een betekenis voorzien. Hun
definitie is dat ‘Social identity (....) that aspect of a person’s self-concept based
on their group memberships; (...) a persons definition of self in terms of some
social group membership with the associated value connotation and emotional
significance’ (Turner in Ellemers e.a., 1999, 8). Zij gaan uit van een sociale
identiteit die individuen zichzelf opleggen, gebaseerd op hun lidmaatschap van
een bepaalde groep. Ook de sociaal psycholoog en antropoloog Verkuyten
concentreert zich in zijn denken over identiteit vooral op ‘sociale identiteit’.
Centraal staat bij hem “de wijze waarop mensen zichzelf in relatie tot anderen
definiéren’. (Verkuyten, 1999, 6). Bij hem gaat het, evenals bij Bradley, om de
relatie waarin het identiteitsbesef tot stand komt.

4.2.2. De sociale identiteitstheorie

Bij sociale identiteit gaat het vooral om de invloed van de ander en vooral de
bredere sociale omgeving op de eigen identiteitstoeschrijving, de eigen
identiteitsbeleving en het bijbehorende gedrag. Het gaat om categoriale
lidmaatschapskenmerken —zoals geslacht, leeftijd en etnische achtergrond- die
een persoon sociaal gezien plaatsen. Daarmee wordt hij of zij onderscheiden van
mensen die dat kenmerk niet bezitten en samengevoegd met mensen die dat



kenmerk delen. Hierdoor wordt aangegeven wat iemand wel is ( bijvoorbeeld
Turk) maar ook wat hij of zij niet is (bijvoorbeeld geen Marokkaan). Sociale
identiteiten zijn per definitie differentiérend. Ze berusten op het maken van
onderscheid en krijgen meestal pas relevantie in een context, bijvoorbeeld in
contact met anderen. Sociale identiteit is overigens niet alleen een kwestie van het
onvermijdelijk ingedeeld worden in sociale categorieén waarmee een groepslid
zich daarna meer of minder verbonden kan voelen of een kwestie van jezelf
categorisering ten eigen bate. Een mens is meer dan een individu dat “voor
zichzelf gaat’. Een mens is een sociaal wezen. Het gezamenlijk geven van
betekenis aan de dingen om ons heen, het verbonden zijn met mensen met
bepaalde waarden en normen en het simpele feit sociale identiteiten te hebben, is
een belangrijke waarde op zich. ‘Social identity is an important motivating
principle (something to strive for), as well as an end in itself. If positive self-
evaluation was the only goal, there would be little basis for solidarity and
identification with low status and disadvantaged groups at all.” (Ellemers, e.a.
1999, 82).

4.2.3. Sociale identiteitstheorie en zelf-categorisering

In de sociale identiteitstheorie, ontwikkelt door de sociaal-psychologen Turner en
Tajfel, wordt er vanuit gegaan dat sociale identiteiten en hun betekenis voor de
groepsleden tot stand komen in een bepaalde relevante of saillante context.
Daarnaast wordt onderscheid gemaakt in de mate van commitment aan de groep
en wordt gekeken wat de aard of inhoud, het doel en de waarden, van de groep is.
Context, commitment en inhoud (content) zijn alle van wederzijdse invloed op
elkaar. De relevante context bepaalt mede of iemand zich identificeert met een
groep en in welke mate men zich identificeert. Als de context bedreigend is voor
de sociale identiteit worden de diverse reacties uitvergroot. De mate van
commitment maar ook de inhoud, de content, van een groep bepalen het gedrag
van de groep en de groepsleden.

De sociaal psychologen Ellemers, Doosje en Spears baseren zich op de door
Turner en Tajfel ontwikkelde social identity theorie en wijzen erop dat uit diverse
onderzoeken is gebleken dat de sociale identiteit van een persoon van grote
invloed is op zijn perceptie, gevoelens en gedrag. Er bestaan dus niet alleen
verwachtingen over gedrag maar de indeling als zodanig veroorzaakt ook een
bepaalde perceptie van de buitenwereld en bepaalde gevoelens en gedrag bij de
groepsleden.

Zo zullen mensen die in een bepaalde categorie worden ingedeeld de neiging
hebben een voorkeur te vertonen voor leden van de eigen groep en, onder
bepaalde omstandigheden, tot competitie met en discriminatie van andere groepen
komen. Naarmate mensen zichzelf meer zien als lid van een groep, meer
committment hebben, vertonen ze steeds meer een gelijk gedrag tegenover
buitenstaanders. Daarnaast zien ze de anderen, de buitenstaanders, als meer
homogeen, ze maken minder of geen verschil meer tussen individuen. Naarmate
groepsleden minder commitment hebben, zich minder identificeren met een
sociale identiteit, stellen ze over het algemeen hun eigen persoonlijke identiteit
voorop. Toch kunnen deze reacties, dit groepsgedrag, verschillen door de
waarden die in de groep zelf worden aangehangen. Ondanks het gegeven dat het
bij sociale identiteit niet noodzakelijkerwijze altijd gaat om een positieve
groepswaardering is het bereiken van een positieve groepswaardering wel een



belangrijke motivator voor gedrag. Het is echter vooral een onzekere sociale
groepsstatus die actie oproept om zich positief van andere groepen te
onderscheiden of de eigen status te veranderen of te herstellen. Voorwaarde
daarvoor is wel dat de sociale identiteit saillant is ofwel van belang is voor de
leden van de categorie of groep. ‘Social identity processes are only expected to
come into play where social identity is salient and under such conditions people
act in terms of their shared social identity, not in terms of their individual-level
self-esteem’. (Turner in Ellemers e.a. 1999, 24)

Turner ontwikkelt later, op basis van de sociale identiteitstheorie, de zelf-
categorisering theorie. Hij ziet dit als de basale onderliggende theorie en noemt de
sociale identiteit in dit verband zelfs het mechanisme waarin groepsgedrag kan
optreden. Deze zelf-categorisering theorie besteedt vooral aandacht aan de
persoonlijke identificatie met een groep en het relatieve gewicht van deze
identificatie in een specifieke context. ‘Self-categorization theory began with the
distinction between social identity (self definition in terms of social category
memberships) and personal identity (self-definitions in terms of personal or
idiosyncratic attributes)’. (Turner in Ellemers, e.a., 1999, 10). Als mensen zichzelf
categoriseren zullen ze de overeenkomsten met de eigen groep en de verschillen
met andere groepen op relevante onderwerpen, accentueren. ‘People use groups to
define their identity in relation to other relevant groups in situ’. (Ellemers e.a.,
1999, 1). Mensen gaan zichzelf en anderen stereotyperen op voor hen gewichtige
sociale categorieén. Als de sociale identiteit op die wijze belangrijker wordt dan
de persoonlijke identiteit zullen mensen zichzelf minder als individuen zien maar
vooral als vertegenwoordigers van de groep. ‘There is a depersonalization of the
self — a cognitive redefinition of the self — from unique attributes and individual
differences to shared category memberships and associated stereotypes’. ‘Self-
categorization is assumed to provide the fundamental basis of our social
orientation towards others’. * ... the salience of shared social identity leads to the
depersonalization of self-perception, and, .... depersonalization produces group
behaviour. (Turner in Ellemers, e.a.,1999, 11, 14). Zelf-categorisering is dus een
dynamisch proces dat bepaald wordt door de context. Het gaat erom wat je
relevant vindt als sociale identiteit en in hoeverre je op dat relevante punt
overeenkomsten voelt en ziet met leden van de eigen groep en verschillen kunt
benoemen met leden van andere groepen. Naarmate de verschillen tussen de
groepsleden, vergeleken met de verschillen met de niet-groepsleden, kleiner zijn
neemt de geneigdheid jezelf op die relevante sociale identiteit in te delen, toe.

4.2.3. De sociale identiteit, etniciteit en het individu

Een sociale identiteit is dus een zelfverstaan op basis van het lidmaatschap van
een categorie of groep. Het lidmaatschap van de sociale categorie waarin je wordt
geplaatst, is je sociale identiteit. Omdat ieder individu onderdeel is van
verschillende categorieén heeft een ieder meerdere sociale identiteiten. Daarmee
is echter nog niets gezegd over de sociale betekenis en implicaties van dat
lidmaatschap, over wie het bij de constructie van sociale indelingen voor het
zeggen heeft, of over wat iemand zelf gevoelsmatig van een sociale indeling
vindt. ‘Een sociale indeling is niet hetzelfde als een persoonlijke beleving’.
(Verkuyten, 1999, 24). Wie wordt gecategoriseerd als behorende tot een bepaalde
categorie of groep heeft dus individueel de ruimte om zich geen onderdeel van die
groep te voelen. Verkuyten wijst er op dat niet iedere indeling identiteitsbetekenis



heeft. Hiervoor zijn nog twee elementen nodig, namelijk de culturele component
van identiteit en de zijnsdefinitie. Het gaat bij de culturele component om
bijbehorende gedragsmanifestaties en (stereotype) gedragsverwachtingen. Bij de
zijnsdefinitie gaat het om de bijbehorende beoordeling van de aard van de mensen
die worden ingedeeld. Als we iemand definiéren als behorende tot een andere
etnische groepering, verwachten we dat die persoon op een aantal belangrijke
kenmerken van ons verschilt, zowel in gedrag als psyche. Dit is vooral zo
wanneer het etnische verschil wordt opgevat als een min of meer natuurlijk en
onoverbrugbaar verschil. *Ze zijn echt verschillend. Hierbij gaat het
vanzelfsprekend niet meer om de vraag of er daadwerkelijke essentiéle verschillen
zijn. Het gaat om betekenisgeving’. (Verkuyten, 1999, 26,27). Hoewel
categorisering bijna altijd gepaard gaat met bepaalde verwachtingen, hoeven deze
verwachtingen dus niet altijd manifest of dwingend te zijn. Mensen worden
ingedeeld in bepaalde categorieén die geheel sociaal geconstrueerd zijn (sociale
rollen) of waarbij bijvoorbeeld een zichtbaar verschil (geslacht, leeftijd) de basis
vormt. Er zijn echter niet op voorhand redenen waarom bepaalde kenmerken wel
van een sociaal-categoriale betekenis worden voorzien en andere niet.

Volgens Verkuyten spelen etnische indelingen op uiteenlopende manieren en in
toenemende mate een rol in het dagelijkse leven. ‘Rechten, plichten, kansen,
verwachtingen en vormen van uitsluiting en conflict hangen ermee samen en
worden er door bepaald’. (Verkuyten, M. 1999, 2). Verkuyten wijst nadrukkelijk
op het belang van etnische identificatie. Het gaat daarbij om de wijze waarop
mensen uit etnische minderheden betekenis en invulling geven aan hun etnische
achtergrond. Mensen uit etnische minderheidsgroepen hebben te maken met tal
van problemen die van invloed kunnen zijn op de beleving en ontwikkeling van
hun etnische identiteit. Het gevoel dat men zelf of de eigen etnische groepering,
niet volledig of slechts conditioneel, dat wil zeggen op voorwaarden van anderen,
wordt geaccepteerd, laat zijn sporen na. Onzekerheid over acceptatie en respect is
dan voortdurend op de achtergrond aanwezig, met alle psychische en sociale
gevolgen van dien. De etnische identiteit moet telkens worden verantwoord en
verdedigd, zodat het geen vanzelfsprekende basis is om anderen tegemoet te
treden.

4.3. Het stigmatiseringproces

Wat is een stigma? In de definitie van de socioloog Goffman is een stigma een
attribuut, een eigenschap, dat de bezitter ervan in verregaande mate
diskwalificeert. (Goffman, 1963,11). Het stigma is een alles overheersende
kwaliteit, dat in alle situaties voorop staat en vast is verbonden aan een bepaald
individu. Een stigmatiseringproces begint met het indelen van mensen in
categorieén. Deze indeling is nodig om onze sociale omgeving te ordenen en het
geeft rust aan het bestaan. Deze indeling leidt, zoals we zagen, tot verwachtingen
over mogelijkheden en gedrag maar ook over karaktertrekken. Deze
verwachtingen kunnen we verheffen tot normatieve verwachtingen en vervolgens
omzetten in eisen die we als volkomen terecht beschouwen. De verwachtingen
van de ander zijn een karakterisering geworden. De vraag is op welk moment
categorisering stigmatisering wordt. Ellemers e.a. hebben aangetoond dat
categorisering leidt tot het vertonen van bepaald, verwacht, gedrag. Wat is nu het
onderscheid tussen categorisering en stigmatisering? Stigmatisering treedt op als
het verwachte gedrag niet meer afhankelijk is van een bepaalde categorisering



maar in alle categorieén van bepaalde personen een bepaald gedrag en karakter
wordt verwacht. Het wordt een alles overheersend iets, een attribuut dat iemand
altijd bij zich draagt en waarop iemand altijd wordt beoordeeld en afgeschreven.
In het huidige maatschappelijke debat staan etnische minderheden, moslims en de
mate van integratie zeer centraal. Op basis van die categorieén worden normatieve
verwachtingen gevormd. Afwijkingen van verwacht normatief gedrag worden,
gezien het gewicht van het maatschappelijke debat, zeer serieus genomen.
Marokkanen en moslims voldoen niet aan de normatieve verwachtingen. Dat leidt
tot een collectief stigma, het toeschrijven van negatieve eigenschappen aan alle
Marokkanen en aan alle moslims. Bij een collectief stigma, een stigma op een
groep uit de bevolking, wordt aangenomen dat alle leden van die groep dezelfde
‘verwijtbare’ karaktereigenschappen hebben in alle omstandigheden. Je plakt
iedereen met een bepaalde voorgeschiedenis of een bepaalde afkomst altijd een
bepaalde negatief ingevulde sociale identiteit op. We zien geen personen meer
maar alleen nog vertegenwoordigers van een groep.’Collectieve stigmata, die het
behoren tot een bepaald ras, landsaard of religie betreffen (...... ) ‘erft’ men als
het ware van de ouders’. (Goffman,1963,12).

Een ieder die een bepaald stigma draagt, is volgens de dominante groep niet
normaal, geen volwaardig mens. Op dit uitgangspunt worden vervolgens
allerhande discriminerende interpretaties en reacties gebaseerd waarvan de
dominante, stigmatiserende groep zich niet altijd van bewust is. Zich er niet van
bewust zijn is een gevolg van de stigmatiseringtheorie die is opgebouwd, een
ideologie die moet verklaren waarom de gestigmatiseerde inferieur is aan de
dominante groep en waarom hij een gevaar oplevert. Die theorie legitimeert
vervolgens het gedrag van de dominante groep. De in hoofdstuk 3 genoemde
elementen die de achterstands- en loyalititeitsthese van Sunier vormen, zijn ideale
elementen in de stigmatiseringtheorie van moslims en Marokkanen.

De defensieve reactie van de gestigmatiseerde op zijn omgeving wordt beschouwd
als een directe uiting van zijn gebrek. Eenmaal gestigmatiseerd is het dus zeer
moeilijk om van het stigma af te komen, alles wat je zegt, wordt tegen je gebruikt!
Gestigmatiseerd worden als groep is een voortdurende bedreiging van de sociale
en persoonlijke identiteit. En telkens als iemand uit de gestigmatiseerde groep
extra aandacht trekt, wordt hij of zij minimaal plaatselijk onderwerp van gesprek
Als de stigmatiseringtheorie zwaar weegt en de overtuiging dat de
gestigmatiseerde groep een gevaar voor de normale samenleving oplevert breed
gedragen wordt, is de kans groot dat relatief kleine gebeurtenissen de massamedia
halen. De soortgenoten van de ‘bekende’ gestigmatiseerde krijgen dan ook
plotseling weer meer aandacht van de dominante groep, ‘ de normalen’ , om hen
heen en delen in de ongunstige publiciteit.

4.3.1. Psychologische gevolgen van een stigma

Gestigmatiseerd worden leidt tot een permanente onzekerheid in het sociale
verkeer. Je weet nooit hoe de ander je zal behandelen en of de ander je wellicht,
ondanks dat hij/zij je lijkt te accepteren, eigenlijk “diep van binnen’ toch blijft
beoordelen op basis van je stigma. De gestigmatiseerde, die niet weet wat de
ander ‘werkelijk’ van hem/haar denkt, heeft vaak het gevoel in contacten met
anderen dat hij of zij elk moment ‘af kan gaan’. Hij/zij moet zichzelf voortdurend
onder controle hebben en opletten wat voor indruk wordt gemaakt, iets dat andere
mensen in veel mindere mate en bij veel minder gelegenheden hoeven te doen. Dit



lijkt op wat Verkuyten signaleert met betrekking tot een etnische
minderheidsidentiteit.

Evenzo zal de gestigmatiseerde vaak het gevoel krijgen dat het gebruikelijke
interpretatiekader voor alledaagse gebeurtenissen niet langer geldig is. Allerlei
onbelangrijke verworvenheden worden beschouwd als buitengewone,
opmerkelijke prestaties voor zo iemand. Daar staat de angst tegenover dat kleine
tekortkomingen, afwijkingen of fouten direct worden gerelateerd aan het stigma.
(Goffman,1963,20/21). Echter, over het algemeen hebben gestigmatiseerden
dezelfde opvattingen over wenselijke identiteiten als anderen in de samenleving.
Men wil dus als een normaal mens behandeld worden, dat wil zeggen normaal in
relatie tot de categorie waarin men zichzelf indeelt qua opleiding, ervaring,
leeftijd, sekse, beroep, e.d.

Reacties op een stigma kunnen divers zijn. Ik wil hier een drietal reacties noemen.
De reacties zijn te vergelijken met reacties in een volgende paragraaf op een
bedreiging van een saillante sociale identiteit. Allereerst het terugtrekken op de
eigen groep en uit de stigmatiserende context. Goffman zegt over dat
isoleergedrag: ‘Door het ontbreken van de heilzame wisselwerking met anderen in
het dagelijkse sociaal verkeer kan het vrijwillige isolement leiden tot
achterdochtig, depressief, vijandig of panisch gedrag’. (Goffman,1963,19).
Daarnaast kan men proberen iets aan de ‘afwijking’ te veranderen, bijvoorbeeld
door afstand te nemen van de gewraakte groep of nadrukkelijk het gewraakte
gedrag te veranderen. Een derde mogelijkheid ligt in compensatie en sociale
creativiteit. De gestigmatiseerde ontwikkelt dan vaardigheden op een geheel ander
gebied die de aandacht op een positieve manier trekken, bijvoorbeeld uitblinken
op een bepaald gebied, de wetenschap, de sport of in de sfeer van de (klein)kunst.

4.4. Reacties op een bedreigde sociale identiteit

ledereen bezit een geheel van van elkaar verschillende of elkaar kruisende sociale
identiteiten. Om te begrijpen hoe mensen met een bepaalde sociale identiteit
reageren op bedreigingen van de sociale identiteit, is het van belang om na te gaan
wat een sociale identiteit voor de betreffende persoon betekent. In hoeverre
identificeert een persoon zich met zijn sociale identiteit. Ellemers e.a. hebben
daarom aan het begrip sociale identiteit, het begrip ‘commitment’ toegevoegd. Ze
geven daarmee aan hoe sterk (of zwak) de band van een persoon met de groep (en
de sociale identiteit) is. Als het commitment, de binding, van een persoon aan een
groep sterk is, valt te begrijpen waarom mensen er voor kiezen onderdeel van die
groep te zijn, zelfs als dat een negatieve identiteit betekent.

In een taxonomie relateren Ellemers e.a. soorten bedreigingen van de sociale
identiteit met groepsleden die zich zwak of sterk identificeren met die betreffende
sociale identiteit. De bedreigingen van de identiteit die voor dit onderzoek van
belang zijn, zijn de categoriseringsdreiging, dat wil zeggen, gecategoriseerd
worden, ingedeeld worden in een categorie, tegen je eigen wil en de bedreiging
van de waarden, de inhoud, van de sociale identiteit.(Ellemers e.a. 1999,36-37).
Daarnaast is ook stigmatisering een ernstige en langdurige bedreiging van de
sociale identiteit. De door Goffman beschreven reacties op stigmatisering en de
reacties op ongewenste categorisering en bedreigingen van de waarden van een
groep komen deels met elkaar overeen.



Class of threat | Who is likely to Type of response
respond
Categorization | Low identifiers Stress in-group heterogeneity
Further disidentification
Stress unique personal qualities
High identifiers None
Value
a) Competence | Low identifiers Further disidentification
High identifiers Display out-group derogation
Perceive in-group homogeneity
Increase self-stereotyping
b) Morality
Low identifiers Undo morally objectionable
behaviour
High identifiers Defensive reactions
Perceive in-group heterogeneity

Taxonomie van Ellemers e.a. op voor dit onderzoek relevante bedreigingen (Ellemers e.a.
1999,37)

Een algemene reactie die uit deze taxonomie is op te maken is dat degenen die
zich zwak identificeren met de groep geneigd zijn om vooral afstand te nemen en
te kiezen voor de individuele eigenwaarde. Het lijkt op opportunistisch, niet
solidair gedrag. Wie zich sterk identificeert met de sociale identiteit verdedigt de
eigen groep en stelt zich aanvallend naar de buitenwereld op.

4.4.1. Zwakke groepsbinding

Als categorisering optreedt, een voorwaarde voor een collectief stigma, zullen
vooral degenen die zich niet sterk identificeren met de sociale identiteit zich
bedreigd voelen. Hun reactie zal bestaan uit het benadrukken van de
heterogeniteit van de groep. Ze zullen zich nog minder identificeren met de
sociale identiteit en vooral hun unieke, persoonlijke kwaliteiten gaan benadrukken
en hebben de neiging om zich terug te trekken uit de groep en zich vooral te
identificeren met een aantrekkelijker groep. Als de groepsgrenzen echter
ondoordringbaar zijn, is dit een onmogelijke strategie. De vraag kan zelfs gesteld
worden of een zwakke groepsbinding er niet toe leidt dat iemand die zich in het
geheel niet bedreigd voelt, in het geheel niet reageert.

Als de groepswaarden worden bedreigd, hetgeen zoals we gezien hebben in
hoofdstuk 3, zeker geldt voor moslims en voor de groep Marokkanen, is de
reactie afhankelijk van het de aard van de bedreigde waarden. Als het om
competenties gaat zal degene met een zwakke identificatie zich opnieuw minder
identificeren. Als het om bedreigingen van de moraliteit van de sociale identiteit
gaat zullen juist degenen die een zwakke binding met de groep hebben, het




zwaarste lijden onder een negatieve beeldvorming van de groep. Het gaat dan om
situaties waarin de morele integriteit van de groep in zijn (historische)
behandeling van andere groepen in twijfel wordt getrokken en er sprake is van
collectieve schuld. Onderzoek wijst uit dat in een dergelijke situatie juist degenen
met de zwakste groepsbinding het grootste schuldgevoel ontwikkelen. De
minst gecommitteerde leden van een groep zijn dan geneigd om zich het meest
sociaal op te stellen ten opzichte van de slachtoffers.

4.4.2. Sterke groepshbinding

Degenen die zich sterk identificeren met de sociale identiteit zullen niet reageren
op categorisering. De categorisering van buiten en hun zelf-categorisering vallen
samen. Als de sociale identiteit wordt bedreigd op het punt van de groepswaarden;
de competenties of de moraal zijn mensen met een sterke groepsbinding geneigd
de aanval op hun waarde en waarden zo op te vatten dat het gewicht er aan
ontnomen wordt. Als de competenties van (leden van) de groep in twijfel worden
getrokken, wijzen ze daarnaast met nadruk op het verschil met andere groepen
en zijn geneigd om zichzelf sterker te stereotyperen als leden van de groep. Ze
benadrukken hun binding en loyaliteit aan de eigen groep en blijven zich
identificeren met de groep.

Wie een sterke groepsbinding heeft is, als de groep wordt bedreigd, geneigd om
op zoek te gaan naar mogelijkheden van collectieve actie om de status te
veranderen.

Zeer gecommitteerde leden van machtige groepen zijn in geval van bedreiging
van de sociale identiteit geneigd om hard op te treden tegen (leden van) andere
groepen, gecommitteerde leden van minder machtige groepen zijn geneigd
anderen te discrimineren, te haten of van hun walging voor (leden van) de
andere groepen blijk te geven;

Leden met een sterke groepsbinding hechten aan het in stand houden van de
specifieke groepskenmerken die hen onderscheiden van andere groepen. Zij zijn
zeker van hun sociale identiteit en wat deze hoort in te houden. In geval van
bedreiging blijven ze die kenmerken benadrukken en nemen een negatieve
identiteit, die door dezelfde kenmerken wordt veroorzaakt, op de koop toe.

Als de morele integriteit van de groep wordt aangetast vanwege kritiek op de
behandeling van andere groepen, nu of in het verleden, zullen groepsleden met
een sterke binding vooral geneigd zijn de eigen groep te verdedigen in plaats van
de slachtoffers te erkennen. Daarnaast wijzen ze in die situatie ook op de
heterogeniteit van de groep.

4.4.3. Een overzicht van de mogelijke reacties

In deze paragraaf staan de mogelijke reactie op een bedreigde sociale identiteit en
een lage sociale (groeps)status en de condities waaronder deze reacties optreden,
overzichtelijk opgeschreven.

1. Degenen die zich slechts zwak identificeren met een sociale identiteit
zullen zich terugtrekken als de bedreiging toeneemt. Degenen met een
sterke identificatie reageren verschillend maar altijd in functie van de
verdediging van de groep en nooit met een geneigdheid tot
terugtrekking.



Een belangrijk uitgangspunt van Ellemers e.a. is dat reacties op bedreigingen
slechts dan kunnen worden begrepen als we de gehele context in ogenschouw
nemen: ‘A central point of departure in the social identity approach is that the
impact of social groups on the way people see themselves and others around them
cannot be understood without taking into consideration the broader social context
in which they function’. In dat kader is door Ellemers e.a. aangetoond dat:

2. Mensen zich meer als groepslid identificeren naarmate de status van
de groep onstabiel is, in een situatie van competitie tussen
verschillende groepen en van sociale veranderingen.

De relevante sociale context bepaalt ook welke sociale identiteit het meest
geschikt is om met de verschillende sociale stimuli om te gaan.

De consequentie daarvan is dat, met betrekking tot de keuze voor een sociale
identiteit, niet moet worden gekeken naar de vraag of een sociale identiteit gunstig
of ongunstig is voor een persoon. Een sociale identiteit kan namelijk tegelijkertijd
zowel positief als negatief zijn, afhankelijk van waarmee of met wie de groep
zichzelf vergelijkt.

Op basis van de zelf-categorisering theorie is de relatieve afstand tot anderen van
belang. Ook daarbij speelt de sociale context opnieuw een rol. Als religie, zoals
we zagen in het voorgaande hoofdstuk, een belangrijke context variant is, bepaalt
de mate waarin moslims het gevoel hebben van elkaar te verschillen en de mate
waarin ze het gevoel hebben van niet-moslims te verschillen of ze zichzelf als
moslims categoriseren of niet. Het is niet van belang of de verschillen werkelijk
groter worden, het gaat om de beleving daarvan.

3. Naarmate de verschillen tussen moslims en niet-moslims groter
worden, neemt de betekenis van de onderlinge verschillen tussen
moslims af. Men categoriseert zich dan allereerst als moslim.

Mensen zijn uit op een positieve beleving van hun sociale identiteit. Als de status
van een groep laag is dat een bedreiging voor het zelfbewustzijn van de groep
maar ook van de individuele groepsleden. Een lage status is een andere bedreiging
dan categorisering maar kan een relatie hebben met de bedreiging van de waarde
en de waarden van een groep. Als de bedreiging echter vooral wordt
geinterpreteerd als een bedreiging van de status van de groep, hebben groepen en
leden van groepen een belang bij verhoging van die status. Ze hanteren daartoe
diverse strategieén. ‘Groups would adopt quite different strategies to achieve
positive social identity (and in-group bias or *social competition’ is only one of
these strategies). (Turner in Ellemers e.a., 1999,9).

De strategieén gericht op het overwinnen van een lage status, worden bepaald
door de collectief gedeelde opvattingen over en percepties van de sociale
omgeving waarin zij zich bevinden. Afhankelijk van de mate waarin de
groepsleden denken dat (a) de groepsgrenzen doorlaatbaar zijn, (b) in de sociale



structuren de status die de eigen groep heeft vastligt of veranderd kan worden en
(c) de intensiteit van de identificatie met de eigen groep, kunnen leden van
groepen met een lage status kiezen voor:

4. ‘In-group bias’, een sterke voorkeur en band met de eigen
groepsleden. (c)

5. Sociale competitie met andere groepen. (b)

1S

een strategie van opwaartse individuele mobiliteit, (a)

~

sociale creativiteit (b)

©

een strategie van collectieve, etnocentrische, sociale competitie. (c)

4.5. Samenvatting

De toename van het aantal minderheden in onze samenleving is een van de
redenen waardoor de belangstelling voor identiteit en vooral de vraag wat sociale
identiteit is, is toegenomen. In dit hoofdstuk is vooral aandacht besteed aan de
vraag wat sociale identiteit is en aan de bedreigingen daarvan. Sociale identiteit
gaat over de manier waarop we ons zelf plaatsen in de samenleving en de manier
waarop we door anderen geplaatst worden of denken dat anderen ons plaatsen.
leder persoon heeft vele sociale identiteiten. De context bepaalt echter welke
sociale identiteit saillant is of wordt, het commitment en de inhoud (content) van
een sociale identiteit bepaalt het gedrag van groepsleden.

Als mensen zichzelf categoriseren als leden van een sociale categorie, zal hun
gedrag zich daarbij aanpassen. Ze zullen zichzelf stereotyperen als leden van de
betreffende categorie. Ook bestaat de neiging buitenstaanders als homogeen te
zien.

Naast zelf-categorisering is er ook de indeling in een categorie door anderen. Of
het gevoel van de gecategoriseerde zich daarbij aansluit is een tweede.
Categorisering biedt in principe de ruimte aan individuen om zich al dan niet
aangesproken te voelen, zich al dan niet te identificeren van de sociale identiteit
die wordt opgelegd. Als echter de culturele component, het bijbehorende
verwachte gedrag, en de zijnsdefinitie, de bijbehorende en verwachte aard van de
mensen, in een bepaalde categorie wordt ingevuld, krijgt categorisering
identiteitsbetekenis en kan een bedreiging van een sociale identiteit gaan vormen.
De sociale identiteitstheorie zegt dat indeling als zodanig al betekenis heeft voor
het gedrag en de voorkeuren van mensen.

Bedreigingen van de sociale identiteit nemen de vorm aan van categoriseren tegen
de wil van de betrokkenen, stigmatisering en het bedreigen van de waarde en
waarden van een sociale identiteit. Stigmatisering is daarbij een zeer
overheersende, zware en langdurige bedreiging van zowel de sociale als de
persoonlijke identiteit. De aard van de reacties op die bedreigingen wordt bepaald
door de mate waarin men zichzelf identificeert met de bedreigde sociale identiteit.
Degenen met een zwakke binding zullen zich ofwel niet geraakt voelen ofwel



vooral geneigd zijn zich terug te trekken en afstand te nemen. Degenen met een
sterke binding hebben de neiging zich sterker te binden en de bedreigde groep te
verdedigen. Naarmate de verschillen met buitenstaanders als groter worden

gepercipieerd neemt de betekenis van de onderlinge verschillen, de verschillen
binnen de eigen groep, af



5. Beleving van ldentiteit

5.1. Inleiding

Terwijl ik een van mijn respondenten uitleg waarover mijn onderzoek zou moeten
gaan zei hij: ““Hoor je wel wat je zelf zegt? Je vertelt ons al wat we zijn: tweede
generatie Marokkanen in Nederland!” Het was een confrontatie met mijn eigen
vanzelfsprekende categorisering ofwel het zonder nadenken overnemen van
‘normaal’ spraakgebruik. Het categoriseren, het stigmatiseren en het invullen van
(de waarde en waarden) van een sociale identiteit van buitenaf, is een van de
dingen waar de onderzochte groep hard tegenaan loopt. Het is een bedreiging van
hun sociale identiteiten en het levert hen in de praktijk directe en praktische
nadelen op in de vorm van vooroordelen en discriminatie.

In dit hoofdstuk beschrijf ik, in de woorden van de geinterviewden, hun
verschillende sociale identiteiten. Hoe zien ze die zelf? Hoe ervaren ze de
maatschappelijke werkelijkheid? VVoelt men zich gestigmatiseerd en op welke
punten voelt men zich gestigmatiseerd? Wat zijn de reacties van de
geinterviewden daarop in de beleving van hun sociale identiteiten? Hoe zien zij
zelf de waarde en waarden van hun verschillende sociale identiteiten? Wat
merken ze zelf op over de contextafhankelijkheid van sociale identiteiten?

De opzet van dit hoofdstuk is als volgt. Ik beschrijf allereerst de onderzoeksopzet
en de dataverzameling. Daarna geef ik aan op welke wijze de context bepalend is
voor zowel de categorisering als de zelf-categorisering van de respondenten. Ik
beschrijf vervolgens de sociale identiteiten van de respondenten aan de hand van
de wijze waarop zij op bedreigingen van de sociale identiteiten reageren. Daarbij
beschrijf ik aan de hand van zelfrapportage de veranderingen die de respondenten
hebben ervaren in hun sociale identiteiten.

5.2. Onderzoeksopzet.

In het vorige hoofdstuk ben ik nagegaan wat sociale identiteit is. Context,
commitment en content bleken daarbij van belang te zijn. Ik heb aan de hand van
de literatuur beschreven welke reacties mogelijk zijn op een bedreiging van een
sociale identiteit. Ik heb me daarbij geconcentreerd op reacties op bedreigingen
als categorisering tegen de wil van de betrokkenen en bedreigingen van de waarde
en waarden van de groep. Stigmatisering wordt door mij gezien als een ernstige en
langdurige bedreiging van de sociale identiteit op deze beide punten.

Om een antwoord te vinden op de in de inleiding geformuleerde vragen heb ik
voor de volgende onderzoeksopzet gekozen. Aan de hand van de theorie en op
basis van de verzamelde data, ga ik na of er in de beleving van de respondenten
een verandering in context, content (inhoud) en commitment is opgetreden en wat
dit betekent voor hun sociale identiteiten. Voelen de respondenten zich bedreigd
op de bovengenoemde punten; het gecategoriseerd worden tegen hun wil en het
bedreigd worden in waarde en waarden van de sociale identiteit? Daartoe zal ik
telkens aan geven wat in theorie posities en reacties zijn, ga ik na of deze terug te
vinden zijn in de data, en trek ik op basis van deze vergelijkingen conclusies.



Op basis van de eigen rapportage van de respondenten ga ik na of er een
verandering is opgetreden in hun sociale identiteiten en in de mate waarmee zij
zich daarmee identificeren. Alle interview fragmenten worden voorzien van de
code van de desbetreffende respondent.

5.2.1. De data verzameling

Om antwoorden te krijgen op de onderzoeksvragen heb ik met behulp van half
open vragen gesproken met 14 mensen uit de doelgroep en een informant. De
vragen die ik heb voorgelegd zijn de volgende:

Wat en hoe waren je ervaringen met Nederlanders tot nu toe? Met de
geinterviewden werd hun contact met de Nederlandse samenleving doorgenomen.
Gevraagd werd om te beschrijven wat voor henzelf belangrijk was of is in
verschillende situaties. Te denken valt daarbij aan de schoolsituatie, de
thuissituatie, in vriendschappen, in de relatie met de partner en op het werk. Zijn
er verschillende dingen belangrijk in de verschillende situaties? Zo ja, waarom is
dat zo? Zo nee, waarom niet? Er werd steeds aangedrongen op het aangeven van
zo concreet mogelijke ervaringen, en er is doorgevraagd over de manier waarop
ze die concrete ervaringen waarderen en de betekenis die ze daaraan geven voor
hun zelfverstaan ofwel hun sociale identiteit

Daarna werd gevraagd naar de ervaring van de veranderingen die in de loop van
de tijd in het maatschappelijke debat over minderheden zijn opgetreden. Is het
debat van toon veranderd? Zo ja, wanneer en op welke wijze? Hoe wordt deze
verandering van toon gewaardeerd? Wat betekenen de veranderingen voor het
zelfverstaan? Hoe reageert de omgeving op de veranderingen in de toon van het
debat? Er is opnieuw vooral doorgevraagd naar de eigen zeer concrete en
persoonlijke ervaringen. Vervolgens is de vraag gesteld naar de beleving van
Marokko en de Marokkaanse cultuur daar. Deze laatste vraag is gaandeweg
toegevoegd omdat al snel bleek dat juist de ervaringen in Marokko stof gaven
voor vergelijkingen tussen Marokkanen aldaar woonachtig en de sociale
identiteiten van de tweede generatie Nederlandse Marokkanen.

De interviews, die gemiddeld een uur in beslag namen, zijn afgenomen in
verschillende omstandigheden, thuis bij de geinterviewde, op de werkplek, in de
moskee, op de universiteit en in (stations)restauraties.

5.3. Bedreiging door context en content

5.3.1. Theorie

Een context is bepalend voor zowel het ontstaan van sociale identiteiten als voor
het belang dat en de betekenis die aan een sociale identiteit wordt gehecht. In een
context worden mensen gecategoriseerd. Veranderingen in de context kan
betekenen dat een eenvoudige categorisering een zwaardere lading krijgt. De
betreffende sociale identiteit wordt door de omgeving dan als saillant gezien. Er
kan een spanning optreden tussen de categorisering en de zelf-categorisering van
mensen. Als mensen worden gecategoriseerd tegen hun wil is dat een bedreiging
van hun sociale identiteit. Als een sociale identiteit als saillant wordt gezien wordt
aan die sociale identiteit een bepaalde inhoud (content) gegeven. Verkuyten



noemde dit het aanbrengen van een culturele component en een zijnsdefinitie. Dat
betekent dat er verwachtingen zijn omtrent het gedrag en het karakter van mensen
met een bepaalde sociale identiteit. Als de inhoud, de waarde en waarden van de
betreffende sociale identiteit, als negatief worden gezien, is ook dat een
bedreiging van zowel de persoonlijke als de sociale identiteit van mensen.
Stigmatisering is een proces dat zowel leidt tot dwingende categorisering als tot
een negatieve invulling van een sociale identiteit.

De context waarmee de onderzochte groep te maken heeft is allereerst de
Nederlandse context, waarin ze een minderheid vormen, zowel etnisch als
religieus, en waarin ze afstammen van arbeidsmigranten. In de Nederlandse
samenleving vindt, zoals we hebben gezien, een maatschappelijke discussie plaats
over minderheden en de mate van integratie. De toon van dit debat wordt, zoals
we zagen in hoofdstuk 2, door de respondenten als hard, onaangenaam en
onterecht ervaren. De respondenten worden alle gecategoriseerd als moslims en
als Marokkanen. Om vast te kunnen stellen of men zich in deze sociale
identiteiten bedreigd voelt, moeten we vast kunnen stellen of er een verschil
bestaat tussen de categorisering en de zelf-categorisering en of men zich bedreigd
voelt in de waarde en waarden van de sociale identiteiten. VVoelt de onderzochte
groep zich gestigmatiseerd als moslim en /of als Marokkaan? In de theorie hebben
we gezien dat een stigma een ernstige bedreiging vormt van een sociale identiteit.
Een stigma is een overheersend negatief attribuut. Stigmatisering gaat vergezeld
van een stigmatiseringtheorie. Een verdediging tegen een stigma is bijkans
onmogelijk. Een verdediging wordt gezien als een bevestiging en versterking van
het stigma.

We hebben in hoofdstuk 2 gezien wat de stigmatiseringtheorie met betrekking tot
de sociale identiteiten moslim en Marokkaan inhoudt. Er bestaan een
achterstands- en een loyaliteitsthese. De islam wordt gelijk gesteld aan
achterlijkheid, (vrouwen)onderdrukking en terrorisme. Islamieten zijn niet loyaal
aan de Nederlandse samenleving. De islamitische sociale identiteit is geen
vanzelfsprekendheid maar iets waarvoor een moslim zich telkens moet
verantwoorden naar zijn of haar omgeving. Marokkanen worden gezien als
‘anders cultureel’, crimineel en onaangepast. Islamieten en Marokkanen staan
volgens deze thesen met hun rug naar de Nederlandse samenleving en oriénteren
zich op een andere cultuur. Ook de etnische Marokkaanse sociale identiteit is geen
vanzelfsprekendheid maar iets waarvoor een Marokkaan zich telkens naar de
omringende samenleving moet verantwoorden. De theorie zegt ook dat, naarmate
de verschillen met buitenstaanders als groter worden gepercipieerd, de betekenis
van de onderlinge verschillen, de verschillen binnen de eigen groep, af zullen
nemen.

Aan de hand van de data gaan we nu na of (1) de respondenten zich
gecategoriseerd voelen. Of ze zich (2) gestigmatiseerd voelen als Marokkaan
en/of als moslim. Of ze (3) verschillen ervaren tussen de categorisering en de zelf-
categorisering en op welk punt ze die verschillen ervaren. En (4) hoe men op deze
verschillen reageert.

Of men zich gestigmatiseerd voelt moet indirect worden vastgesteld. Ik ga
daarvoor na of men de categorisering en de inhoud die daaraan wordt gegeven als
zeer negatief ervaart of men het gevoel heeft zich daartegen niet te kunnen
verdedigen en of men zelf van mening is gestigmatiseerd te zijn.



5.3.2. Respondenten over categorisering en stigmatisering

In deze paragraaf zijn de geinterviewden aan het woord over de wijze waarop ze
worden gecategoriseerd en of ze zich daardoor gestigmatiseerd voelen.

Alle respondenten geven aan dat zij de beelden die over de islam worden
gecreéerd onjuist en onterecht vinden. Men voelt zich gecategoriseerd als moslim
en de sociale identiteit moslim wordt voorzien van een negatieve inhoud. Men
vreest de persoonlijke gevolgen van deze negatieve categorisering.

(01) ““De dingen waar ik zo vreselijk boos over kan worden, kijk, ik ontken niet dat er
problemen zijn maar probeer de problemen op te lossen door beleid te voeren ten
opzichte van de cultuur, het culturele element. Met andere woorden: probeer wat te doen
aan die bijvoorbeeld Turkse eerwraak. Probeer dan wat te doen aan datgene wat
eerwraak veroorzaakt namelijk een cultuur. Maar ga het niet schuiven op de islam. Dat
kan ik dus niet tegen omdat de islam te allen tijde naar voren wordt gehaald™.

(07) “Dat was zo’n beeld van de mensen.. Dat zie je terug in de media, dat als je naar de
moskee gaat, als je bidt, als je moslim bent, dat je dan wat er op 11 september gebeurde
goed vindt. Terwijl dat helemaal niet zo is™.

(05) “*Maar de media, de televisie en de kranten zijn heel slecht, vooral over de islam. Ze
zeggen allemaal dingen over de islam die niet waar zijn. Daar ben ik heel boos over.”
(06) ““Ja, we zaten in een shoarma tent, na een sporttoernooi. lemand die wat gedronken
had kwam binnen. Die zei toen, ‘terrorist, wat heb je onder je t-shirt”?

(09) "Als ik alleen maar hoor, gooi de moskee dicht, dan roep je alleen maar haat op,
dan roep je alleen maar extremisme op”’.

(012) ““Dat zie ik ook in mijn eigen omgeving, door de nasleep van 11 september en de
hele veranderingen in de politiek hier in Nederland en de samenleving dat ik wel zie dat
de nadruk werd gelegd op moslims. Moslims dit en moslims dat. Je hoefde maar een
krant op te slaan en AIVD dat en rekrutering Jihad. Ik werd er gewoon moe van™.

(010) “Er is wel een klimaat van verwijdering en weinig contact. Je werd wel
aangekeken en af en toe in de trein zag je hoe dames met een hoofddoek werden
aangekeken en nagekeken. Dat was anders dan anders. Mensen gingen meer negatief op
elkaar letten™.

(011) “Dat gaat uit van allemaal vooroordelen over de islam. Daar kan ik me echt boos
over maken”.

(013) ““Nee, je hebt het gevoel dat mensen je anders aankijken. Mensen durven meer te
zeggen, vroeger was dat niet zo. Vrienden ook, vroeger werden er ook grappen gemaakt
en daar kon ik dan ook om lachen. Maar die grappen zijn nu geen grappen meer, begrijp
je, die zijn nu serieus bedoeld”. ““Als je echt in Nederland wilt slagen dan mag je wel
moslim zijn maar dan moet je niet echt laten zien dat je moslim bent, dus niet met een
baard of een hoofddoek rond gaan lopen. Het kan wel samengaan maar dan krijg je te
maken met een hele hoop belemmeringen. Als jij een moslim wilt zijn en tegelijkertijd ook
een hele hoge functie in een bedrijf wilt, dan lukt dat niet. Dat krijg je niet voor elkaar™.

De ervaringen met het categoriseren als Marokkaan worden vooral gerelateerd aan
de kleine groep Marokkaanse jongeren die in de media worden gevolgd en die
voor de Nederlandse samenleving symbool staan voor de Marokkaanse cultuur.
Men uit ook zijn zorgen over de wijze waarop dit terugslaat op alle andere
Marokkanen en de persoonlijke gevolgen.

(01) **Als ze naar je kijken, nou Marokkaan, dat wordt meteen gekoppeld aan
criminaliteit en terrorisme™.

(04) “Ik had in de krant gelezen dat de meisjes, de meeste Marokkaanse islamitische
meisjes hun scholen niet afmaken. Toen werd ik boos. Toen dacht ik, ja, ik weet hoe het
zit. En dan veranderen de media het zo dat ze zichzelf dan weer als zuiver voordoen en
dat ze dan de Marokkaanse meisjes weer onder druk zetten. Ze gaan wel over ons praten,
van ja, ze worden onderdrukt, ze moeten een hoofddoek dragen, ze moeten dit, ze moeten



dat. Ze hebben heel veel praatjes over ons maar ze hebben nooit met ons gepraat. Er
wordt over je gepraat terwijl jezelf je eigen mening nooit hebt gegeven. Dus er wordt ook
weer geoordeeld. Dat is best wel frustrerend onder de Marokkaanse, islamitische
gemeenschap™.

(03) “Want toen ik voor het eerst op mijn werk kwam, toen moest ik een brief opstellen en
moest ik dat bespreken met iemand daar en die zei: ik ben zo verbaasd hoe goed
Nederlands jij spreekt. Dat was echt een foute opmerking en daar ben ik ook echt in
discussie mee gegaan. Ik bedoel, ik ben hier geboren, wat verwacht je dan. OKké,
misschien praat 10% van de jongelui die bij mij in de straat wonen niet goed Nederlands.
Maar dan moet je niet verwachten dat ik het ook niet spreek en zeker geen opmerking
maken dat ik het zo goed doe. Hoe bedoel je, ik doe het goed, ik ben hier geboren, heb
hier op school gezeten, wat verwacht je dan! Ja, waarom verwacht je het negatieve
eigenlijk. Dat bedoel ik. Daar ben ik kwader om dan om de godsdienst. Dat ik als
Marokkaanse wordt gezien en altijd gezien zal blijven worden. En dat merk je dan op dit
soort manieren. Ik wil dat zo’n baas niets anders van mij verwacht dan dat hij van zijn
eigen zoon verwacht die ook hier in Nederland is opgegroeid en misschien op dezelfde
basisschool zat, of dezelfde middelbare school en dezelfde universiteit. Waarom zou ik
anders moeten zijn? Hij moet eigenlijk niet verwachten dat ik anders zou zijn. Dat vind ik
eigenlijk het ergste”. “Dat het Marokkaanse vaak meer dan het Islamitische eigenlijk
kritiek krijgt. Ook in de winkels en waar je ook maar bent”.

(03) ““Nee, ik voel me niet aangesproken maar ik voel me er wel op aangekeken . Hoe
moet ik dat zeggen. Ik voel me niet aangesproken dat ik denk zo ben ik ook. Maar mensen
zien je wel zo”.

(012) “Maar kort geleden had ik een sollicitatiegesprek op een advocatenkantoor. Wat
heel erg opvallend was, het was een ontwikkelde, belezen man, maar in plaats van dat het
over mijn kwaliteiten ging, ging hij meteen over mijn achtergrond vragen. En hij haalde
allerlei vooroordelen naar voren over uithuwelijken en dat soort dingen. Toen werd ik
echt geconfronteerd met mijn achtergrond”.

(01)*“Hoogopgeleide jongeren hebben er het meeste mee te maken. Ze worden er te pas
en te onpas op hun culturele achtergrond, namelijk als Marokkaan aangesproken en
daarmee als mislukt op de arbeidsmarkt en als crimineel, etc”. ““Laatst was ik in de
Bijenkorf en ik vroeg zo’n mevrouw naar een tasje. Dat was op de derde verdieping en
toen liep ze me helemaal na om te zien of ik niet iets zou stelen of zo™.

(011) *“Via de media wordt geprobeerd om alle Marokkanen in een slecht daglicht te
stellen”.

(014) ““Ik had een docent en die was echt tegen Marokkanen™.

Alle respondenten voelen zich als moslims en als Marokkanen gecategoriseerd en
men voelt zich negatief gecategoriseerd. Er is slechts een relatief verschil in de
beleving. VVrouwen met hoofddoeken zijn duidelijk herkenbaar als moslims en
voelen zich dan ook vooral daarop aangekeken. Mannen en niet gehoofddoekte
vrouwen voelen zich relatief meer negatief gecategoriseerd als Marokkaan.
Respondent 03, een vrouw zonder hoofddoek: “Nou, sommige winkels hoef ik al niet
binnen te stappen. Bijvoorbeeld de Bijenkorf. Daar wordt je al aangekeken als
Marokkaanse. Gewoon heel anders. Je kunt het echt ervaren met personeel dat daar
werkt. Ik kom daar niet graag binnen. Maar ook met mensen die daar iets kopen of zo en
dan kom je ook in de rij staan en dan staan ze te kijken en dan is het al gauw (maakt een
afschermend gebaar). Gewoon, het publiek. Omdat de Bijenkorf meer is voor
Nederlandse mensen. Er lopen meer Nederlandse mensen rond. Eigenlijk heb ik die
ervaring een beetje overal™.

Deze respondent meldt ook dat ze discriminatie op haar werk interpreteert als een
gevolg van haar Marokkaanse sociale identiteit. Een respondent met hoofddoek
die traditioneel is gekleed (04), interpreteert eenzelfde discriminerende ervaring
op haar werk als veroorzaakt door haar islamitische sociale identiteit. “lk was



dokterassistente. En toen had ik een telefonisch contact met een andere doktersassistente
en later zag ze me en toen zei ze, goh, jij draagt een hoofddoek, dat had ik niet verwacht
want je praatte zo goed Nederlands™. Dat de interpretatie van de negatieve
categorisering vooral afhangt van de situatie laat de reactie van de respondenten
(05) en (011) zien. Beide zijn man en zijn getrouwd met vrouwen die
gehoofddoekt zijn en traditioneel gekleed gaan. Beide melden dat ze zich anders
bekeken voelen als ze zich met hun vrouw in de publieke ruimte bevinden. “Op
straat heb ik nooit problemen. En ook in winkels niet. Wat me wel opvalt, sinds ik
getrouwd ben, is dat als ik met mijn vrouw op straat loop, dan draagt ze altijd een
hoofddoek, ze draagt een hoofddoek en een lang kleed over haar gewone huiskleding.
Dan kijken mensen wel op een bepaalde manier. Daar voel ik me niet zo prettig bij. 1k
weet niet waarom dat zo is maar ik voel dat wel”.

In het uitgaansleven worden de respondenten altijd als Marokkaan
gecategoriseerd. Alle Marokkanen die in discotheken uitgaan, melden dat ze
worden gediscrimineerd. Ze interpreteren afwijzingen als veroorzaakt door hun
Marokkaanse sociale identiteit. Het zijn ook alleen de mannen die uitgaan naar
discotheken. Mannen die zichzelf vooral als moslims categoriseren melden
nadrukkelijk dat ze niet uitgaan in discotheken. VVrouwen gaan alleen uit naar de
bioscoop of naar een restaurant. (01)““Het meest bekende voorbeeld is het
uitgaansleven. Ik ga meestal naar dezelfde plek, daar ken ik de uitsmijters maar als we
ergens anders naar toe gaan, bijvoorbeeld Breda, dan wordt het moeilijk. Als ik de enige
Marokkaan in een groep ben dan willen ze je wel binnenlaten maar zodra het meer zijn
dan wordt het moeilijk”. Respondent 013 heeft een fantastisch verhaal over het
verschil in sociale context en de gevolgen daarvan. In Nederland worden ze als
Marokkanen gezien, in Duitsland als Nederlanders.““Dat is normaal dat je niet wordt
binnengelaten. We werden met vrienden gedwongen om naar Duitsland uit te gaan. We
gingen bijvoorbeeld naar de Time Out, dat is in Gemert. Daar kwamen we binnen. Daar
was op een gegeven moment ruzie, misschien met Marokkanen uit Amsterdam en toen
kwamen we daar niet meer binnen. Toen zijn we iets anders gaan zoeken. Toen gingen we
vaker in Nijmegen uit maar daar kwamen we op een gegeven moment ook niet meer
binnen. 1k weet niet waarom. We hebben alle smoesjes al meegemaakt, je moet lid zijn, je
moet een pasje hebben, je moet vaste klant zijn of dit keer is het alleen maar voor een
besloten groep. Van alles en nog wat. Nijmegen is vlak bij de Duitse grens. Toen gingen
we naar Duitsland, naar Kleef, dat is net over de grens. Daar kwamen we eerst ook niet
binnen want ze zagen ons gewoon als Marokkanen. Maar toen we zeiden dat we uit
Nederland kwamen zeiden ze, ja kom maar binnen. Als jullie uit Nederland komen™.

Over de mogelijkheden tot een directe verdediging tegen het stigma dat rust op de
sociale identiteiten Marokkaan en moslim, zijn de respondenten alle eensluidend.
Het heeft geen zin. Het is een ideologische kritiek dus wensen Nederlanders
nuanceringen en uitleg toch niet te begrijpen. Integendeel, Nederlanders koesteren
de kritiek. Enkele uitspraken hierover:

(06) “Wat me wel stoort is dat islam als extremistische godsdienst wordt gezien. Dat is
jammer omdat het juist iets heel moois is. Maar om dat te gaan verwoorden, nationaal of
in een maatschappelijk debat heeft weinig zin want je staat heel zwak tegenwoordig als
moslim. Maatschappelijk gezien. Tegenover het nationale debat”.

(012) ““Dat het taalgebruik opeens, dat harde taalgebruik, opeens normaal werd. Dat
heeft me zorgen gebaard. Dat dat moest kunnen. Dat je gewoon mensen kan beledigen en
als je dan beledigd wordt en je schiet in de verdediging dat je er dan tegen moest kunnen
want dat is gewoon vrijheid van meningsuiting en bla, bla, bla. Dat soort dingen. Dat
vond ik wel heel vervelend”.



(02) “*Nou, bijvoorbeeld Islamitisch onderwijs. Ik heb zo iets van nou goed, als jij dan
liever geen islamitische scholen wilt, dan denk ik nou, doe dan ook iets aan. Dus, ja, dan
heb ik zoiets als je daadwerkelijk iets wilt doen dan moet je ook de regels en de wet
veranderen in plaats van maar te roepen van deze school met moslims, dat kan niet.
Bijvoorbeeld een wet die bijzonder onderwijs afschaft en dan bedoel ik niet alleen
islamitische scholen maar ook christelijke scholen. Dan moet je een stap verder gaan™.
(03) “En dan zeuren ze maar door. Maar ik heb geen zin om het nog tien keer uit te
leggen. Want een geloof is iets waar je in gelooft. Het hoeft niet allemaal logisch of
verklaarbaar te zijn. Als ik uitleg dat mijn geloof zo is, willen ze toch een andere
verklaring, iets dat logischer is, maar ik geloof er in, jij hoeft er niet in te geloven!”
(04) “Maar wij weten wel beter, maar ja, wij hebben er ook geen behoefte meer aan om
het door te geven. Het maakt niet meer uit. Dat is wel zo. Op een gegeven moment denk
je, wat heb ik nog te zeggen. En ook als je wat zegt, het wordt toch verdraaid. Zo heb ik
dat wel™.

(01)““Dat zijn geen constructieve discussies, dat zijn destructieve discussies, want daar
hebben we niks aan en op die manier zorg je er alleen maar voor dat de moslims in dit
land op een gegeven moment zeggen. Deze samenleving? Who cares. Ik wil hier niets
meer mee te maken hebben”.

(06) “Ik doe geen moeite om het mensen uit te leggen. Dat heeft geen zin. Als je alles
moet uitleggen, begrijpen ze het aan het eind nog niet”.”” Ik vind het niet leuk. Maar je
doet er weinig aan. Je raakt er aan gewend”’.

5.3.3. Voorlopige conclusies

Alle respondenten voelen dat ze door de Nederlandse samenleving worden
gecategoriseerd en gediskwalificeerd als moslims en als Marokkanen. Men voelt
zich op deze beide sociale identiteiten gestigmatiseerd. VVolgens de meeste
geinterviewden hebben Nederlanders sinds de aanslag op het WTC op 11
september 2001 en de dreiging van terrorisme, een zondebok gezocht en
gevonden in de islam. Wie islamitisch is, hoort er in Nederland niet (meer) bij. Er
is afkeer, angst en haat tegen de islam die spreekt uit de manier waarop
Nederlanders islamitische buitenlanders benaderen en behandelen.

Het verschil in de mate waarin men zich gecategoriseerd en gediskwalificeerd
voelt op de beide sociale identiteiten heeft te maken met “figuur en achtergrond’.
‘Achtergrond’ is de stigmatisering op beide sociale identiteiten die door alle
respondenten wordt ervaren. ‘Figuur’ is de verschijningsvorm. VVrouwen met
hoofddoeken en mannen in gezelschap van gehoofddoekte vrouwen voelen zich
vooral als moslims gestigmatiseerd. Mannen en vrouwen zonder hoofddoek
worden vooral gecategoriseerd als Marokkanen en voelen zich meer op dit punt
gestigmatiseerd.

Dat het naar het gevoel van de betrokkenen wel degelijk gaat om een stigma en
niet slechts om vooroordelen, blijkt ook uit de machteloosheid die allen zeggen te
voelen om de kritiek op de islam en op de Marokkaanse identiteit te pareren. Men
voelt dat er een ideologische soort van kritiek wordt geuit die niet of nauwelijks te
pareren is. Reacties of een verdediging leiden slechts tot bevestiging van het
stigma. Het is een kritiek die niet uit is op het vinden van oplossingen maar op het
bevestigen van de kritiek en daarmee het bevestigen van de positie en het stigma
van de gekritiseerde groep. Er wordt een stigmatiseringtheorie gehanteerd door
Nederlanders die bestaat uit een achterstands — en een loyaliteitsthese. Deze
stigmatiseringtheorie legitimeert de discriminatie. De islam, en bijgevolg zijn
aanhangers, wordt gezien als achterlijk en vrouwenonderdrukkend en niet loyaal
aan de Nederlandse samenleving. Marokkanen zijn crimineel en onaangepast. Een



aantal respondenten spreekt zijn zorgen uit over de gevolgen van het stigma op
hun carrieremogelijkheden in de nabije toekomst.

5.3.4. Zelf-categorisering

In deze paragraaf zijn de geinterviewden aan het woord over de wijze waarop ze
zichzelf categoriseren. Aan de hand daarvan zal duidelijk moeten worden of er
een groot verschil is of wordt ervaren tussen de wijze waarop men gecategoriseerd
wordt, en de betekenis die daaraan wordt gegeven, en de betekenis die men zelf
geeft aan de categorieén moslim en Marokkaan. Een (groot) verschil betekent een
bedreiging van de sociale identiteit door categorisering en/of een aanval op de
waarde en waarden van de sociale identiteiten.

Ook in het geval van zelf-categorisering speelt de context een rol. De context van
de onderzochte groep is niet alleen Nederland maar ook Marokko. 1k ga allereerst
na hoe men zich zelf categoriseert als moslim en daarna hoe men zijn eigen
etnische identiteit ziet.

Zelf-categorisering komt uit de persoon zelf voort. Je categoriseert jezelf als lid
van een sociale categorie. Als mensen zichzelf categoriseren als leden van een
sociale categorie, zal hun gedrag zich daarbij aanpassen. Ze zullen zichzelf
stereotyperen als leden van de betreffende categorie. Naarmate de identificatie
met de betreffende categorie toeneemt, neemt de stereotypering toe en zal men de
buitenstaanders als meer homogeen zien. Als er een spanning ontstaat tussen de
(inhoud van) de categorisering en de (inhoud van) de zelf-categorisring is, als het
om een saillante sociale identiteit gaat, sprake van een bedreigde sociale identiteit.
Ik ga eerst na of en hoe men zich als moslim, religieus, categoriseert, daarna ga ik
na of en hoe men zich etnisch categoriseert.

De hypothese is dat als de verschillen tussen moslims en niet-moslims groter
worden, de betekenis van de onderlinge verschillen tussen moslims afneemt. Men
categoriseert zich dan allereerst als moslim.

Datzelfde geldt voor de verschillen tussen Nederlanders en Marokkanen. Naar
mate het verschil toeneemt, neemt de betekenis van de onderlinge verschillen af
en categoriseert men zich allereerst als Marokkanen.

5.3.5. Zelf-categorisering als moslim

Hoe kijken de geinterviewden zelf aan tegen de islam? Het eerste wat daarin
opvalt is dat alle geinterviewden zichzelf als moslim categoriseren. Een van de
respondenten noemt zichzelf weliswaar seculier maar plaatst zich wel
nadrukkelijk in de ‘islamitische traditie’. Allen benadrukken voor henzelf het
autonome en individuele keuzeproces. Moslim zijn is een geheel eigen,
individuele en autonome keuze geweest. Men wijst dus voor zichzelf een
dwingende categorisering en de bijbehorende culturele componenten en
zijnsdefinitie af.

De meerderheid ontkent ook dat er voor henzelf een relatie zou liggen tussen ‘11
september’ en het maatschappelijke klimaat in Nederland en hun keuze voor de
islam. Sommigen geven aan dat er natuurlijk wel een reactie heeft
plaatsgevonden.

(012)*“Als de samenleving kritiek heeft op jou en ze vallen je onterecht aan, dan ga je
natuurlijk de vraag stellen wie ben ik, waar kom ik vandaan, wat is mijn identiteit en dan
ga je daar meer de nadruk op leggen™.



(04)““Na 11 september hebben veel mensen hun hoofddoek afgedaan uit angst dat ze
gediscrimineerd werden en anderen juist weer niet. Want net zoals er met mij is gebeurd,
ik wist toen gewoon zeker dat ik niet bij de Nederlanders hoorde”.

(01) **Je ziet door de kritiek op de islam zie je heel veel jongeren zich bezig houden met
de islam en in feite voor zichzelf ook proberen te vinden dat het allemaal heel anders is
dan men ze voorspiegelt”

.(012) “Dat ik wel in mijn omgeving veel meisjes zie die opeens hoofddoeken gingen
dragen. Waarvan ik nooit had verwacht dat ze dat zouden gaan doen. En dat ze ineens
heel fanatiek die lezingen over de islam en over de scheiding tussen islam en terrorisme
gingen volgen. Dat merkte ik wel. Heel veel mensen. Dat was meer omdat je de nadruk
legt op moslims. Zo, van je bent geen Fatima of Mohammed of wat dan ook, maar je bent
een moslim. Dat mensen zich daar dan ook naar gaan gedragen. Dat je je ook gaat
manifesteren als moslim. Dus dat heb ik wel gemerkt. Maar ik zelf heb daar niet de
behoefte aan om een hoofddoek te gaan dragen en dat soort dingen”.

In de betekenis die de respondenten geven aan de sociale identiteit moslim valt
een verschil op. De respondenten vallen uiteen in drie subcategorieén. Ik noem
deze subcategorieén hier “islam als zoekplaatje’, “moslims zonder vragen’ en
‘islam als oplossing’.

5.3.5.1. Islam als zoekplaatje

De leden van de subcategorie ‘islam als zoekplaatje’ zijn de respondenten 02, 03,
010, 012, 013 en 014. De opleidingskenmerken zijn vrij homogeen. Men is op
universitair of HBO niveau opgeleid of is nog in opleiding. Twee respondenten
hebben een baan, de anderen studeren nog aan een universiteit. Studierichtingen
en opleidingen zijn sociaal-wetenschappelijk, chemie, bedrijfskunde,
kunstacademie en recht. De groep bestaat uit twee mannen en vier vrouwen. Zij
geven aan dat moslim zijn voor hen niet iets is dat vastligt. Ze zijn op zoek naar
een manier om de islam en wat daar voor hen mee samenhangt, voor zichzelf
betekenis te geven en in te passen in hun dagelijkse bestaan en in alle andere
sociale identiteiten die ze ook belangrijk vinden. Zij zien een spanning tussen
moslim zijn en Nederlander zijn en proberen daar individueel oplossingen voor te
vinden. Ze staan mede daardoor in een gespannen verhouding tot zowel de
moslim gemeenschap als de Nederlandse samenleving. Hun positie, maar ook de
redenen voor deze positie, verschillen individueel. De vrouwen in deze groep
gebruiken zelf het woord identiteit om aan te geven dat ze zich niet meer geheel
willen laten bepalen door de etnische en culturele groep waaruit ze voortkomen.
Soms heeft dat te maken met slechte persoonlijke ervaringen binnen de
Marokkaanse gemeenschap, soms met een duidelijke visie op de eigen toekomst
waarvan ze zich niet door de eigen gemeenschap willen laten weerhouden.
(012)*“Nee, er wordt geen extra druk op me uitgeoefend. Ik ben moslim en ik voel me niet
minder moslim als ik geen hoofddoek draag. In die zin heb ik mijn eigen identiteit wel
gevormd”.

(014) ““Ik zei: ik ben heel anders dan jij, ik ben heel modern in mijn hoofd, niet dat je
gaat tegen mij zeggen, je gaat een hoofddoek dragen of je gaat me manipuleren om jezelf.
Nee, zei hij, maar dat waren gewoon leugens”.

Men is er niet meer zo zeker van wat wel en niet echt tot de regels van de islam
behoort of wat vooral cultureel bepaald is. VVooral op het punt van de regels voor
omgang van man en vrouw is men niet meer zeker of deze door het geloof of meer



door de cultuur bepaald zijn. Moskeebezoek is niet iets wat ter sprake komt in de
interviews met hen.

Enkele typerende opmerkingen van deze subcategorie zijn:

(013)*“Als je echt in Nederland wilt slagen dan mag je wel moslim zijn maar dan moet je
niet echt laten zien dat je moslim bent, dus niet met een baard of een hoofddoek rond
gaan lopen. Maar aan de andere kant, als je het geloof voor 100% goed wilt doen dan
moet je wel met een baard en met een hoofddoek lopen. Ik denk dat je daar wel
moeilijkheden mee krijgt™.

(014)““Het belangrijkste is dat je gelooft en al die andere dingen, die doe ik soms wel en
soms niet. En al die regels waaraan je je moet houden, vind ik onzin. Mijn moeder heeft
nu helemaal niets meer te zeggen over mijn leven. Ik wil mijn kind niet besnijden. Hij
heeft al zoveel meegemaakt. 1k heb gezocht waarom het moest. Mijn huisarts zei dat het
medisch niet nodig is. 1k zei dat tegen mijn moeder en toen zei ze: ga maar lekker naar de
kerk, je bent geen moslim meer. Voor haar ben ik een atheist of zo™.

(03)“Ik heb een Afghaanse vriendin maar zij is in Nederlands opgevoed. Bij mij is het
onderscheid veel meer moslim of niet moslim qua vrienden zeg maar. Omdat veel dingen
niet mogen in de islam. Of die doe ik liever niet, niet omdat het verboden is, maar omdat
het niet echt gewenst is volgens de leefregels van de islam. Dus die kan ik makkelijker
niet doen met zo’n islamitische vriendin dan een niet-islamitische vriendin. Dus je moet
me eerder vragen heb je een niet-islamitische vriendin dan heb je een Nederlandse
vriendin™.

(012)*“Zoals met een Nederlandse vriendin, ja die wil natuurlijk uitgaan en dat soort
dingen en dan wordt het moeilijk vriendschappelijk met elkaar om te gaan terwijl je niet
meer dezelfde dingen kan doen. Dat is denk ik een van de redenen. En ik denk ook dat als
je ouder wordt dat je dan van huis uit meekrijgt als moslim meisje mag je niet met
jongens omgaan. Met Marokkaanse jongens ga je dan ook niet zo snel meer om. Alleen
nog maar met meisjes. En dan kies je er voor om te gaan met degenen die in diezelfde
situatie zitten als jou omdat je dan niet elke keer hoeft uit te leggen waarom je iets wel of
niet mag™.

(013)“Trouwen wordt bij de Marokkanen, dat heeft denk ik meer met ons geloof te
maken, als heel erg belangrijk gezien. Als je 25 of 26 bent dan denken Marokkanen
allemaal aan één ding, ik moet trouwen, ik moet een gezin hebben. Trouwen is voor ons
een stap naar het echt volwassen zijn™.

(014) “Die jongens in het buurthuis hebben ook vriendinnen. Ze hebben het altijd over
wat wel en niet mag, maar ik weet het niet meer. Maar voor vrouwen mag dan niets . Ze
zijn zo dom met hun regels™.

5.3.5.2. Moslims zonder vragen

Een tweede subcategorie is een groep die benadrukt dat moslim zijn voor hen de
belangrijkste sociale identiteit is. Zij zijn ‘moslim zonder vragen’. Deze
subcategorie wordt gevormd door de respondenten 06, 07, 08, 09. De kenmerken
van deze groep zijn als volgt. Allen zijn man. Allen zijn actieve moslims. De
opleidingskenmerken zijn divers. Een van hen gaat nog naar de HAVO, een
tweede heeft op mbo niveau een sociaaljuridische opleiding gevolgd, een van de
respondenten studeert bedrijfskunde, de laatste is afgestudeerd aan een technische
universiteit en heeft een baan die aansluit bij zijn opleidingsniveau. Moslim zijn is
vanzelfsprekend en is voor hen de belangrijkste sociale identiteit. Het is een
identiteit die boven iedere nationaliteit uitstijgt. Toch ervaren ze nauwelijks tot
geen spanning tussen de moslim identiteit en de etnische identiteit. Zij zijn
dagelijks actief binnen de moskee, ze houden zich zonder problemen of vragen
aan de voorgeschreven leefregels. Zij zien ook geen inhoudelijke en praktische
belemmeringen om moslim te zijn in de Nederlandse samenleving en lijken zeer



ontspannen met de Nederlandse omgeving om te gaan. Er is weliswaar nu nog
discriminatie en onbegrip voor de islam maar dat zal op den duur wel verdwijnen.
Bij gewone mensen ontstaat huns inziens langzamerhand meer begrip voor
moslims. Juist omdat deze groep zelf geen probleem ervaart met hun
moslimidentiteit in de Nederlandse samenleving, lijkt de hardheid van de kritiek
die op de islam wordt uitgeoefend niet veel invlioed op hen te hebben. Ze staan ver
af van (de denkwereld) van degenen die hen stigmatiseren zodat ze er niet
wezenlijk door geraakt lijken te worden. Voor hen zijn de mensen met begrip voor
de islam de ‘normale mensen’ en bijgevolg de mensen die de islam als een
probleem beschouwen, de ‘abnormale mensen’. Ze beschouwen hun sociale
identiteiten als volkomen normaal en vanzelfsprekend. Overheersend is toch dat
deze groep er het volste vertrouwen in heeft dat de buitenwereld hen als groep op
den duur beter zal begrijpen en accepteren.

Enkele kenmerkende uitspraken zijn:

(09)““In de eerste plaats ben ik trots op mijn geloof. Dat is voor mij het allerbelangrijkste.
Ik ben geen nationalist, ik ben een moslim”.

(07) “Moslim is niet hetzelfde als Marokkaan. Marokkaanse cultuur is niet hetzelfde
maar er zit ook geen spanning tussen’.

(06)““Als ze vragen wie ik ben, zeg ik dat ik in de eerste plaats trots ben op mijn geloof.
Dat is voor mij het allerbelangrijkste. 1k ben geen nationalist, ik ben een moslim. Dat is
de eerste prioriteit™.

(06) “Vanaf jongs af aan kom ik in de moskee™.

(08) “Ik heb er niet veel van gemerkt van 11 september. 1k ga nog naar school en daar
kennen ze me. Ik kom vaak in de moskee. Na school werk ik in een winkel. Ik ben
begonnen in het magazijn maar mag nu ook klanten helpen. De baas waardeert me en
met de andere mensen kan ik goed opschieten. Ze kennen me”’.

(09)*“In eerste instantie hoorde je alleen maar geluiden waardoor je dacht, die mensen
begrijpen er niets van. En nu hoor je meer begrip. In mijn omgeving wel. En ik heb ook
het gevoel dat dat landelijk ook bij normale mensen geldt. “Ik ben voorzitter van de
moskee. Ik zie dat meerdere mensen echt naar de moskee toelopen, die vragen om een
rondleiding om te zien wat er gaande is en die met vragen komen van: hoe denken jullie
daarover en daarover. En ik heb tot nu toe alleen maar positieve reactie gehad. Van
mensen die zeggen: eigenlijk was dat beeld dat we hadden verkeerd.”

(06)*“Als je in Nederland woont, is de kans groot dat je Nederlandse vrienden hebt.
Eventuele vooroordelen bij hen kun je dan weg nemen, over cultuur en godsdienst. Mijn
vrienden begrijpen dat. We komen bij elkaar over de vloer™.

5.3.5.3. Islam als oplossing

Een derde subcategorie bestaat uit respondenten door wie de ‘islam als oplossing’
wordt gezien. Moslim is hun belangrijkste sociale identiteit. De groep bestaat uit
de respondenten 04, 05 en 011, twee mannen en een vrouw. De opleiding varieert
van mbo tot hbo. Deze subcategorie neemt afstand van de Marokkaanse sociale
identiteit ten bate van hun islamitische identiteit. Naar hun overtuiging kunnen
islamitische ouders in de Koran de oplossing vinden voor opvoedingsproblemen.
Problemen in de Marokkaanse gemeenschap zijn dan ook vooral te wijten aan
onkunde onder Marokkanen van wat de islam precies inhoudt. Zulke moslims
geven de islam een slechte naam onder de Nederlanders. Zij stellen dat iemand die
moslim is, een beter mens wordt. Zij hebben strikte opvattingen over de inhoud en
de regels van de islam en ergeren zich aan islamieten die ‘de kantjes er af lopen’
en niet goed begrijpen wat de islam echt inhoudt. Een geinterviewde (01) past
slechts deels in deze subcategorie. Ook voor hem is de islam een belangrijke
sociale identiteit. Hij kritiseert de Marokkaanse cultuur en is er van overtuigd dat



het moslim zijn leidt tot een beter mens zijn. Hij is er echter niet van overtuigd dat
problemen in de Marokkaanse cultuur geheel langs de weg van de islam kunnen
worden opgelost. Meer dan de ‘moslims zonder vragen’, uit deze groep op
emotionele wijze zijn ergernis over de foute vooroordelen en de belediging van de
Koran en de islam. Opvallend is ook dat deze groep ook anderen vooral duidt als
leden van een religieuze sociale identiteit. Zo zijn Nederlanders in hun ogen
vooral christenen.

Kenmerkende uitspraken in deze subcategorie zijn:

(04)**Mijn probleem is dat de meeste Marokkanen niet weten wat de islam inhoudt. Ze
doen maar wat. Als ze zich aan de islam zouden houden, zouden het veel betere mensen
zijn. Dan zouden ze een aantal dingen niet doen. Nu brengen ze de islam in een kwaad
daglicht. Want dan denken Nederlanders: O, is dat de islam”.

(05)““Dat zijn jongeren die niet goed volgens de Koran zijn opgevoed. De Koran is heel
duidelijk in wat je wel en wat je niet mag doen”.

(04) “Als je moslim bent, dan creéer je je eigen individu. Dan vergelijk je jezelf niet meer
met mensen. Je weet waar je grenzen liggen. Je normen en waarden en de regels. Daar
handel je naar™.

(05)*“Maar de media, de televisie en de kranten zijn heel slecht, vooral over de islam. Ze
zeggen allemaal dingen over de islam die niet waar zijn. Daar ben ik heel boos over”.
(011)““Die maatschappelijke discussie gaat uit van allemaal vooroordelen over de islam.
Daar kan ik me echt boos over maken™.

(01) **Maar val niet de islam aan. Terwijl, want ik zie om me heen dat zoveel jongeren die
zich meer bezig gaan houden met de islam, veel betere mensen worden. Ze gaan zich veel
beter gedragen. Ik vind dus dat de discussie wel gevoerd mag worden maar probeer
genuanceerd te denken over de islam en geef de islam als religie niet alle schuld van alle
verkeerde gedragingen die Turken en Marokkanen hier doen. Dat vind ik het ergst™.

(04) “En dan lees je in de Koran. Allah zegt dan over de mensen van het Jodendom en
over het christendom dat de mensen van het christendom dan toch het zachtaardigst zijn.
En dat je toch met hun goed om moet gaan. En dan denk ik, kijk, zelfs al vallen ze ons aan
(bedoeld worden hier de Nederlanders jk) toch moeten we goed met hun omgaan.”

(01) *“1k voel pijn als het over de islam gaat, maar over Marokkanen in het algemeen dat
vind ik wel erg, soms is het ongenuanceerd, maar ik kan er mee leven”.

5.3.6. Zelf-categorisering als Marokkaan en Nederlander.

Men categoriseert zichzelf in Nederland als deeltijd Marokkaan en als deeltijd
Nederlander. De betekenis die de respondenten geven aan de etnisch
Marokkaanse sociale identiteit wijkt echter af van de betekenis die de
Nederlanders daaraan geven. Ook hier bepaalt vooral de context zowel de
categorisering als de betekenis van de sociale identiteit. In de Nederlandse context
geeft men aan zich, afhankelijk van de omstandigheden, de context, meer of
minder als Marokkaan te zien. Mannen hebben daarbij meer ruimte om zich
‘afwisselend’ te categoriseren dan vrouwen.

Kenmerkende uitspraken over de sociale identiteit Marokkaan-Nederlander zijn:
(013) ““Wij, de Marokkanen in Nederland, hebben voor onszelf zo’n cultuur gevormd dat
we een beetje Marokkaanse cultuur hebben maar meer van de Nederlandse cultuur™.
(012)” 1k ben wel Nederlander, ik heb een Nederlands paspoort en de Nederlandse
nationaliteit maar ik voel me, vooral als ik in contact kom met Nederlanders, voel ik me
toch wel Marokkaans™.

(09)” Als ik hier ben, dan ben ik Marokkaan, dan verdedig ik de islam of de
Marokkaanse maatschappij, ja dan ben ik weer Marokkaan. Maar ik kan nu niet zeggen:
ik ben Marokkaan of Nederlander. Ik zit er tussenin”.



(02) “*Maar nee, ik ben in Nederland geboren en opgegroeid. Eigenlijk heb ik meer met
Nederland dan met Marokko™.

(013)’0ok al voel ik mezelf Nederlander, een Nederlander zal nooit tegen me zeggen dat
ik Nederlander ben. Hij zal altijd zeggen, je bent een Marokkaan.In Marokko ben ik
Nederlander”.

(012) ““Maar er zijn wel duidelijke grenzen. Die liggen bij uitgaan met jongens. En
discotheken zijn per definitie uitgesloten. Maar we mochten wel naar concerten. En de
bioscoop in principe wel, maar dan overdag”.

(04)““En dan denk ik van, ja, waarom zal ik me dan als Nederlander voelen want ik ben
het niet. Ik ben een Marokkaan en ik ben een Moslim. Ik kies voor de godsdienst. Klaar,
dat is het”.

(07) “Nee, ik weet toch voor mezelf wie ik ben. Ik ben een Marokkaanse jongen met
Marokkaanse cultuur en daar ben ik trots op”.”” De Marokkaanse cultuur is hier in
Nederland ook wel een beetje veranderd™.

(014) ““Soms ben ik heel trots dat ik Marokkaans ben. Ik voel me nog steeds Marokkaans.
Maar ik ben ook blij dat ze het aan de buitenkant niet zien. Ze zeggen dat ik Spaans ben
of Italiaans of misschien van de Caraiben. Maar niet Marokkaans™.

(01)’ Die zeiden: we gaan op Fortuyn stemmen. Domme onwetendheid. Ze wisten niets,
over zijn stellingen, over zijn programma, ze wisten niks. Het was gewoon datgene wat ze
die dag toevallig bij het nieuws hadden gehoord, zoals de islam is een achterlijke cultuur
en zo. Toen op dat moment werd het beangstigend maar toen werd ik ook alerter en
keerde ik in feite meer terug naar de Marokkaanse gemeenschap”.

(013) ““Hoe ouder je wordt, als je een bredere omgeving krijgt en je gaat niet alleen om
met vrienden die bij jou in de buurt wonen maar ook buiten dat en dan ga je gezellig, dan
kom je vanzelf meer Marokkanen tegen en dan klikt het want je hebt dezelfde problemen
of dezelfde gevoelens. Automatisch. En daar komt bij. Toen ik nog alleen met
Nederlanders omging ben ik door een Marokkaanse vriend gevraagd of ik in een
Marokkaanse jongerenorganisatie wilde gaan zitten. En dat heb ik toen gedaan en
sindsdien ben ik stevig met Marokkanen omgegaan en zo krijg je dat, he. Nu zijn mijn
beste vrienden Marokkanen™.

(06) “Je zal wel moeten want zoals je thuis bent, zoals je met de ouders omgaat, de taal
spreekt en bijvoorbeeld aan tafel zit en dat soort zaken. Dat is toch anders als je met een
groep uit eten gaat. Je moet je omschakelen maar dat is een automatisme geworden. Het
is toch een andere manier van doen. Het scheelt niet zo heel veel maar daar ben ik aan
gewend. Onbewust gaat bij mij de knop om.”

(013)” Vriendinnen hebben voordat je serieus trouwplannen met ze hebt kan

niet volgens onze ouders maar het kan wel als je gewoon met Marokkaanse
vrienden van mijn generatie als je daar mee praat, kan dat wel. Je hoort heel veel
dat Marokkanen een Nederlandse vriendin nemen maar uiteindelijke toch met een
Marokkaanse gaan trouwen. Die belazeren eigenlijk die Nederlandse vriendin.
Die heb je heel veel. Er zijn ook Marokkanen die gewoon een Nederlandse
vriendin nemen en dan na een jaar of wat denken, ik hou toch echt van haar en ik
wil met haar verder. Die zijn er ook genoeg. En je zult in de toekomst meemaken
dat steeds meer Marokkanen met Nederlandse meisjes gaan trouwen. Dat
Marokkaanse meisjes Nederlandse vrienden hebben kan volgens onze ouders ook
niet. Dat geldt voor jongens en voor meisjes helemaal, net even iets meer, begrijp
je, het is meer. Het geeft meer kwaad dan bij jongens. Ik ben het er niet mee eens
maar volgens onze ouders dan. Maar meisjes, ja, dat gaat niet zo gemakkelijk als
bij de jongens. Omdat, hoe moet ik dat beschrijven. Bij Marokkanen dan. Meisjes
zijn meer kwetsbaarder. Worden veel minder los gelaten dan de jongens. Er wordt
meer op ze gelet. Dus is het moeilijker voor hen om met iemand uit Nederland om
te gaan. Maar ik denk dat dat ook steeds meer gaat gebeuren. Dat steeds meer
meisjes gaan kiezen voor een Nederlandse echtgenoot™.



In de context van Marokko wordt men gecategoriseerd als Nederlander. Als de
context wordt verlegd naar Marokko, in het contact met de eigen familie en in het
thuisland van de ouders, categoriseren de respondenten ook zichzelf bijna
allemaal als Nederlanders. Naar mate de verschillen met de gehele Marokkaanse
gemeenschap groter worden, identificeert men zich meer met de Nederlandse
sociale identiteit.

Enkele sprekende opmerkingen over de sociale identiteit in Marokko zijn:

(06) ““Als je daar bent ben je nog steeds moslim en ook Nederlander. Maar de mensen
daar zien je dan als iemand die uit Nederland komt. Dat is het enige verschil maar ze
begrijpen wel dat je moslim en Marokkaan bent™.

(013) ““Er zijn zoveel verschillen, dat is gewoon niet normaal, dat ik me voor mezelf ook
daar een buitenlander voel. Dus ik ben gewoon Nederlander, daar ben ik meer
Nederlander dan ik hier ben. Omdat die verschillen zo groot zijn™.

(012) “De dingen die ze daar doen, bijvoorbeeld afdingen en onderhandelen en omgaan
met andere mensen, dat is daar heel anders en dat kan ik ook niet. En het is ook een heel
andere mentaliteit die daar heerst. En hier in Nederland voel ik me ook Marokkaans. 1k
Zie er ook zo uit. Op bepaalde gebieden™.

(09) “En dat merk ik nou misschien hier niet maar als ik dan in Marokko ben, onder
Marokkanen die alleen maar daar wonen, dan merk ik dat ik een totaal ander mentaliteit
heb. Dat zeggen zij ook, luister eens, jij denkt er zo over na maar dat mag je hier
eigenlijk niet zeggen. Of je merkt iets op en dat is dan te eerlijk misschien of te bot. Te
direct. Dat is toch wel iets Nederlands™.

5.3.7. Conclusies

Alle respondenten categoriseren zichzelf als moslim en Marokkaan en,
afhankelijk van de context, als Nederlanders. Met betrekking tot de sociale
identiteit Marokkaan wordt de categorisering als dwingend ervaren, de context is
bepalend. De etnisch sociale identiteit wordt op dit punt bedreigd. Ten aanzien
van de islamitische sociale identiteit stellen de geinterviewden dat deze niet
dwingend wordt opgelegd door categorisering van de dominante omgeving. Deze
identiteit wordt dus niet door categorisering bedreigd. Wel bestaat er verschil in
de inhoud en betekenisgeving aan de sociale identiteiten moslim en Marokkaan.
De betekenisgeving aan de sociale identiteiten moslim en Marokkaan door de
categoriserende buitenwereld en de zich zelf als moslims en Marokkanen
categoriserende geinterviewden, verschilt zelfs aanzienlijk. Dit verschil wordt
door de respondenten ervaren als stigmatiserend, ten aanzien van beide sociale
identiteiten, moslim en Marokkaan. Er is dus ook sprake van een bedreiging van
de beide sociale identiteiten op het punt van de waarde en waarden van een
sociale identiteit. De categorisering moslim leidt bij de meerderheid in Nederland
tot een bepaalde gedragsverwachting en zijnsdefinitie. Respondenten ervaren dat
ze worden gezien als terroristen, vrouwenonderdrukkers, dom en niet-
geémancipeerd.

Nader onderzoek van de zelf-categorisering van moslims laat zien dat er in deze
categorie ook sprake is van een verschil in betekenisgeving aan de sociale
identiteit moslim. Dat leidt tot drie subcategorieén.

De categorisering en de daaraan gerelateerde gedragsverwachting en zijnsdefinitie
van de dominante meerderheid, met betrekking tot de etnische sociale identiteit,
komt niet overeen met de zelf-categorisering. Respondenten voelen zich
aangekeken als dom, crimineel en achterlijk. In de zelf-categorisering speelt naast
de content, die verschilt van de dominante omgeving, ook de context een rol. In



Nederland zien de respondenten zichzelf afhankelijk van de omstandigheden als
‘deeltijd” Marokkanen en “deeltijd” Nederlanders. Er is echter een bedreiging van
deze deeltijd zelf-categorisering door de als dwingend ervaren categorisering als
Marokkaan. In Nederland en door Nederlanders wordt men niet als Nederlander
gezien. In Marokko wordt men gecategoriseerd als Nederlander. Men
categoriseert daar ook zichzelf vooral als Nederlander.

De hypothese dat, naarmate de verschillen met de omgeving groter worden, de
onderlinge verschillen in een sociale identiteit afnemen, kan hier voor de sociale
identiteit moslim, slechts deels worden onderschreven. Men categoriseert zich
inderdaad zonder uitzondering als moslim. De vraag is echter of de onderlinge
verschillen afnemen. Alle geinterviewden geven enerzijds aan dat de
belangstelling voor de islam is gestegen vanwege de verschillen met de
buitenwereld. Alle geinterviewden geven aan dat hun eigen keuze voor de islam
een autonome keuze is. Er blijkt ook onder de geinterviewden onderling nog
steeds verschil te bestaan. Ik verklaar het voortbestaan van de verschillen uit de
algemene content van de islam, die zich er op voorstaat dat in de religie geen
dwang is. Dat biedt alle moslims de mogelijkheid om, zelfs in een vijandige
buitenwereld, een eigen invulling aan de islam te geven, bestendigt daarmee de
onderlinge verschillen terwijl voorkomen wordt dat er radicale keuzen moeten
worden gemaakt.

Voor de sociale identiteit Marokkaan gaat de hypothese wel op. Men geeft aan
zichzelf meer als Marokkaan te zien als de verschillen met de (Nederlandse)
omgeving groter zijn. In de Marokkaanse context speelt hetzelfde, met als gevolg
dat men zich daar meer als Nederlanders ziet. Of er ook een verschil in
commitment is, zal in de volgende paragrafen worden nagegaan.

5.4. Bedreiging en commitment.

In de voorgaande paragrafen hebben we vastgesteld dat de sociale identiteiten
moslim en Marokkaan worden bedreigd. Hoewel men zich niet geheel ten
onrechte gecategoriseerd voelt als moslims en Marokkanen, voelt men zich wel
bedreigd op het punt van waarde en waarden van de beide sociale identiteiten. De
waarde van de sociale identiteit Marokkaan die wordt bedreigd, is gelegen in de
aanval op de capaciteiten, de competenties, van de leden van deze groep.
Marokkanen worden, zoals we zagen, gezien als niet ontwikkeld en slecht
opgeleid en hebben dat te danken aan de eigen onaangepastheid. De waarde en de
waarden van de sociale identiteit Marokkaan worden bedreigd door de aanname
dat Marokkanen crimineel van aard zijn en dat er een relatie ligt tussen hun
criminaliteit en de opvoeding en culturele achtergrond. De waarden van de sociale
identiteit moslim die worden bedreigd, zijn dat moslims worden gezien als
vrouwenonderdrukkers en terroristen. Moslima’s worden gezien als niet
geémancipeerd. In de volgende paragrafen wordt, aan de hand van theorie en data,
nagegaan hoe de geinterviewden reageren op de bedreigingen van hun sociale
identiteiten op dit punt. Is hun identificatie met de sociale identiteiten veranderd
door de bedreiging? Een begrip als commitment speelt daarbij een centrale rol. De
vraag die hier centraal staat is dus (1) of de geinterviewden zich in een eerdere
fase zwak of sterk betrokken voelden bij de sociale identiteiten Moslim en
Marokkaan en (2) in hoeverre daarin verandering is opgetreden. Ik ga dit



allereerst na op het punt van de sociale identiteit moslim en vervolgens op het
punt van de sociale identiteit Marokkaan.

5.4.1. Theorie en hypotheses

Een van de beschreven voorwaarden voor een sterkere identificatie met een
sociale identiteit is dat naarmate de status van de groep onstabiel is, in een situatie
van competitie tussen verschillende groepen en van sociale veranderingen,
groepsleden zich meer zullen identificeren met de eigen groep.

Als de identificatie met de sociale identiteiten laag was en laag is gebleven, zullen
groepsleden zich echter terugtrekken als men ten onrechte wordt gecategoriseerd
en als de bedreiging van de waarde en de waarden van de sociale identiteit
toeneemt. Deze strategie is echter afhankelijk van de mate waarin men denkt dat
groepsgrenzen doorlaatbaar zijn of niet.

1. Groepsleden hebben een zwakke identificatie als ze in geval van
bedreigingen van de sociale identiteiten kiezen voor individuele opwaartse
mobiliteit en het benadrukken van een andere, positieve, sociale identiteit.

3. Groepsleden met een zwakke identificatie zullen, als de waarden van
een sociale identiteit worden bedreigd, schuldgevoel ten toon zullen
spreiden en spijt betuigen voor schadelijk gedrag van leden van de groep.

Als de identificatie met de sociale identiteiten hoog is zal een bedreiging van de
waarde en waarden kunnen leiden tot verschillende reacties maar altijd tot reacties
in functie van de verdediging van de sociale identiteit.

Als de waarde van de sociale identiteit bedreigd wordt, zal dat leiden tot een
poging om de betekenis van de aanval op die waarde zo op te vatten dat het
gewicht er aan ontnomen wordt.

4. Groepsleden met een sterke identificatie zullen niets doen als hen een
dwingende categorisering wordt opgelegd.

5. Groepsleden met een sterke identificatie zullen, als de waarde van de
groep wordt bedreigd, overgaan tot dispersie, door de redeneringen op een
bepaalde manier te ontleden, en de homogeniteit van de groep te
onderstrepen.

Als de waarden van een groep worden bedreigd, zullen degenen die zich sterk
identificeren met de groep vooral de heterogeniteit van de groep onder de
aandacht brengen.

5. Groepsleden met een sterke identificatie zullen, als de waarden van de
groep worden bedreigd, benadrukken dat er verschillend wordt gedacht,
mensen verschillen en er kan dus onmogelijk een relatie liggen tussen
gedrag en (opvoedings)cultuur.



5.4.2. Data over de mate van identificatie

Ik ga hier eerst na of er onder de respondenten aanwijzingen zijn voor een zwakke
of zwakker wordende identificatie met de sociale identiteiten moslim en
Marokkaan. Daarna zoek ik in de data naar aanwijzingen over een sterke of
sterker wordende identificatie met de beide sociale identiteiten.

5.4.2.1. Groepsleden met een zwakke identificatie.

Een zwakke identificatie zal zich uiten in individuele pogingen om te komen tot
een opwaartse sociale mobiliteit en het benadrukken van een andere, positieve
sociale identiteit. In geval van opwaartse sociale mobiliteit is een voorwaarde dat
de inschatting is dat groepsgrenzen doorlaatbaar zijn. Er zijn enkele aanwijzingen
in de data dat sommige groepsleden in het nastreven van de hoogste vorm van
onderwijs een weg zien of zagen tot sociale mobiliteit. Uit CBS onderzoek is
bekend dat alle vrijwel alle Marokkanen die het VWO afmaken ook
daadwerkelijk doorstromen naar de universiteit. Onderwijs is in Nederland de
belangrijkste weg voor persoonlijke, opwaartse mobiliteit. Ervaringen leiden
echter tot teleurstellingen en inschattingen dat de groepsgrenzen niet tot
nauwelijks doorlaatbaar zijn. Dat leidt uiteindelijk tot een sterkere identificatie.
Zo zegt respondent 01, nu studerend aan een universiteit, over zijn
onderwijsloopbaan: “Mijn keuze voor die school dat was eigenlijk mijn leerkracht die
zei, toen ze het VWO advies gaven, zeiden dat je daar meer kans had omdat daar beter
onderwijs was of zoiets™. “Dat advies van die leerkracht was heel belangrijk. Maar ik
wist van mezelf ook dat kijk, de meeste Marokkaanse jongens uit de wijk gingen naar het
..... college. Dat was voor mijzelf ook belangrijk om juist niet naar het ....college te
gaan”.” Hoogopgeleide jongeren hebben er het meeste mee te maken. Ze worden er te
pas en te onpas op hun culturele achtergrond, namelijk als Marokkaan aangesproken en
daarmee mislukt op de arbeidsmarkt en criminaliteit etc. En tegelijkertijd ook als moslim
en dat zijn dus de jongens die willen spreken over dit soort dingen maar die worden
geconfronteerd met de werkelijkheid waarvan ze zeggen hé? Kan dit, mag dit allemaal
zomaar gezegd worden. Die trekken zich terug”.

Respondent 03 zegt daarover: “Ja, er was een groot verschil tussen het zesde en eerste
jaar. Het grote verschil was die groepjes. En nu, als ik terug kijk. Het is nu zo anders dan
tien jaar geleden™. ”’Nu lees je meer over de Marokkanen. Vroeger waren die problemen
er misschien ook wel. Maar nu wordt het veel meer belicht. Mensen willen gewoon niet
zichzelf verdedigen de hele tijd. En dus krijg je groepjes. Dat is ook een vorm van
verdedigen als je met velen bent”.

Respondent 02 vertelt hoe ze binnen een andere, positieve sociale identiteit,
namelijk die van universitair student, opnieuw stuit op de ondoorlaatbare grenzen
die aan de sociale identiteiten Marokkaan en moslim worden gesteld. “Ik heb een
tijd gehad dat ik dat dacht, het interesseert mij niet en het raakt mij niet. Maar nu heb ik
toch zoiets van nu gaat het toch wel een beetje erg”. “Ja, ik had vorig jaar nog college
met een groep die zoiets had van nee, sorry, het zijn gewoon de Marokkanen. Een student
maakte gewoon geen onderscheid. Hij zei, het is de cultuur en die mensen zijn achterlijk.
En al dat soort dingen”. ““En toen zei iedereen, ja maar, als je naar Marokko gaat moet
je je toch ook aanpassen? Dus waarom doen die Turken en Marokkanen dat niet in
Nederland. Er is een grote onwetendheid”. ““Er zijn wel dingen, hij ging daar individueel
heel ver in, maar het zijn wel dingen en meningen die ook gedeeld worden door andere
Nederlanders™.

De respondenten 04, 05, en 011 hebben een zwakke identificatie met de
Marokkaanse sociale identiteit. Zij protesteren er tegen dat de sociale identiteiten
moslim en Marokkaan door de dominante omgeving gelijk gesteld wordt. (04) “Ik



dacht altijd alleen de Marokkanen zijn moslims. Maar nu ben ik er achter dat zelfs niet
alle Marokkanen moslims hoeven te zijn””. Daarnaast uit zwakke identificatie met de
Marokkaanse sociale identiteit zich bij hen vooral in het benadrukken van de
islamitische sociale identiteit als een andere, positieve identiteit en bij respondent
04 ook in schaamte over het gedrag van Marokkanen. Respondent 04:”’ 1k mocht
toen voor het eerst stemmen. Toen wilde ik voor Pim Fortuyn stemmen. Omdat hij
gewoon iets wilde doen tegen die Marokkaanse jongens.. lets doen. Ze moesten werken en
niet meer zo op straat hangen. Daar was ik voor. Hij kwam met iets, hij deed iets. ““Ik
volg de Islam en daarom ga ik niet mee met andere mensen, ook niet met die
Marokkanen”.

Respondent 05 en 06 benadrukken vooral de islamitische sociale identiteit als een
positieve identiteit maar hebben geen schuldgevoelens over het gedrag van
Marokkaanse jongens. Zij benadrukken op dit punt de verschillen, de
heterogeniteit, in de groep, wat juist een aanwijzing vormt voor een sterke
identificatie met de Marokkaanse sociale identiteit. (05)“Die criminele
Marokkaanse jongeren dat vind ik heel erg, Dat ze dat doen. Dat zijn jongeren die niet
goed volgens de Koran zijn opgevoed. De Koran is heel duidelijk in wat je wel en wat je
niet mag doen”. ““Maar het zijn kleine groepen en het is ook fout dat dan alle
Marokkanen de schuld krijgen. Ik voel me daarover niet schuldig. Nou, nee, zo voel ik dat
niet. Ik weet het niet. Dat zeggen ze dan wel maar dat voel ik niet zo. Dat zijn jongens die
doen foute dingen. En daar moeten ze voor bestraft worden. Dat vind ik en dat vinden
heel veel Marokkanen”.

(06) ““Ik voel me niet aangesproken. Nee, niet echt. 1k doe veel werk in de moskee voor
kinderen en jongeren. Op die manier probeer ik jongeren zo goed mogelijk op te vangen
en te begeleiden. De jongeren die in de moskee komen zijn over het algemeen goed
opgevoed en doen zulke dingen niet. Ze gaan ook meestal niet uit. En het is toch vaak
rond dat uitgaan, bij de discotheken en de cafés en zo, dat die problemen ontstaan™.
““Jongeren die rottigheid uithalen, of crimineel zijn moeten bestraft worden, of het nu
Marokkaanse of Antilliaanse of Nederlandse jongeren zijn”’.

De subgroep ‘“islam als zoekplaatje’ bestaande uit de respondenten 02, 03, 010,
012, 013 en 014, die zichzelf weliswaar categoriseren als moslims en, vanwege de
inhoud van de islam, ook de kans hebben een eigen invulling aan deze identiteit te
geven, identificeren zich zwak met de islamitische sociale identiteit. Ze zien deze
identiteit als een bedreiging van hun persoonlijke identiteit en streven individueel
sociale mobiliteit na.

(013) ““Als jij in de Nederlandse samenleving wilt slagen dan kun je wel je geloof
uitoefenen maar dat moet je thuis uitoefenen. Dat moet je verbergen. Je moet niet
aan iedereen laten zien dat je moslim bent. Daar ben ik het wel mee eens. Als je
echt in Nederland wilt slagen dan mag je wel moslim zijn maar dan moet je niet
echt laten zien dat je moslim bent, dus niet met een baard of een hoofddoek rond
gaan lopen™.

(03) ““Maar die hoofddoek, kijk, persoonlijk draag ik hem niet, en ik kan me best
voorstellen dat er bedrijven zijn die zeggen: wij willen niet dat er in ons bedrijf
hoofddoeken worden gedragen”.

Respondent 012 is juriste en zij stelt: “Het is wel zo dat als ik een hoofddoekje zou
dragen dat er dan wel beperkingen zouden zijn, qua banen en opleidingen ook. Maar ik
vind dat ik nog wel islamitisch kan zijn. Het ligt er ook aan hoe ver je daarin wilt gaan.
Als je islamitisch wilt zijn en geen contact met niet-islamitische mensen wilt, dan zal het
onmogelijk zijn. Maar als je gewoon je geloof op je eigen manier uitdraagt, dan is er hier
in Nederland wel ruimte voor”. ““So wie so, in de rechterlijke macht mag je geen teken
van religie tonen, ook geen kruis of keppel, dus dat is gelijk getrokken. Dat weet je van te
voren. Dus dan moet je een afweging maken tussen je uiting van je geloof en je carriére”.



Slechts een respondent (014) heeft een zwakke identificatie met zowel de sociale
identiteit Marokkaan als met de islamitische sociale identiteit. Hoewel ook zij zich
soms ambivalent uit. Ze toont schuldgevoel naar de Nederlandse samenleving
over de groep Marokkaanse jongeren die zich misdragen.“Nee, ik wil niet meer met
Marokkanen omgaan, nu niet meer. Ja, in het buurthuis waar ik werk, daar heb je
Marokkanen, jongeren, dat is echt een groot probleem. Dat zijn Marokkanen en Turken
en zo. Dat is afschuwelijk wat ze doen. Ze doen juist helemaal niks, ze zijn gewelddadig.
Toen 11 september was gebeurd zeiden ze: echt lekker voor hun. Ik heb met hen
gesproken en ruzie met ze gehad. Ze zijn ongeveer tussen de twaalf en twintig jaar. Soms
ben ik zo teleurgesteld in Marokkanen”. ““Soms ben ik heel trots dat ik Marokkaans ben.
Ik voel me nog steeds Marokkaans. Maar ik ben ook blij dat ze het aan de buitenkant niet
zien”.

5.4.3.2. Groepsleden met een sterke identificatie

Wie zich sterk identificeert zal, als er dwingend wordt gecategoriseerd, niets doen
en zal, als de waarde van de groep bedreigd wordt, zoeken naar dispersie en de
homogeniteit onderstrepen. Als de waarden bedreigd worden zal vooral op
heterogeniteit worden gewezen. Naar de buitenwereld toe voelt men zich niet
verantwoordelijk voor als schadelijk ervaren gedrag.

De meeste respondenten identificeren zich sterk met de Marokkaanse sociale
identiteit met uitzondering van de respondenten 04 en 014. De meeste
respondenten, met uitzondering van respondent 014 en de bovenbeschreven
subgroep, identificeren zich ook sterk met de islamitische sociale identiteit. De
identificatie met de Marokkaanse sociale identiteit uit zich vooral in dispersie en
het benadrukken van de heterogeniteit van de groep als het gaat om de
criminaliteit. Criminaliteit vormt zowel een bedreiging van de waarde als van de
waarden van een groep. Omdat de reacties op bedreiging van waarde bij een
sterke identificatie het benadrukken van homogeniteit is en de reactie op een
bedreiging van waarden bij een sterke identificatie bestaat uit het benadrukken
van de heterogeniteit zijn, waar waarde en waarden zo sterk verbonden zijn, deze
reacties moeilijk te duiden. Ik ben er vanuit gegaan dat waar dispersie en
heterogeniteit is dezelfde reactie voorkwamen ook voor de respondenten waarde
en waarden samenvallen. De beide reacties duiden dan op een sterke identificatie.
Respondent 010 en met hem de meeste anderen, ontleden vooral het proces als het
gaat over het criminele gedrag van Marokkaanse jongens (dispersie) en
benadrukken de heterogeniteit van de groep.““Je voelt je wel aangesproken. Maar aan
de andere kant plaats ik het ook in een bepaalde context. Het zijn jongeren die in een
bepaalde setting opgroeien, die niet altijd evenwichtig is. Dat zie je ook bij Nederlandse
jongeren maar daar wordt het niet zo uitvergroot gebracht. Dan wordt het niet verklaard
of worden er deskundigen op los gelaten die vertellen dat het komt door hun cultuur. Je
voelt je aangesproken in de zin dat je vraagt hoe kan dit ontstaan. Je vindt het heel erg
vervelend in de eerste plaats voor de slachtoffers die leed ondervinden. En het is ook heel
erg vervelend voor het imago van de Marokkaanse gemeenschap. Maar ik vind het ook
heel erg vervelend dat de media en de politiek de zaak in een bepaald perspectief gooien
en zeggen, zie je wel, dat is te wijten aan het falen van het integratie beleid. Of, zie je wel
die allochtonen die brengen alleen maar narigheid. Daar ben ik boos over. Inderdaad,
Pim Fortuyn deed er een schepje bovenop. Ja, simpele geesten die dag en nacht last
hebben van overlast die zeggen dan, ja, zo zit het. Maar de zaak zit ingewikkelder in
elkaar dan het lijkt”.

Respondent 09 toont ook de dispersie en onderstreept de homogeniteit als het gaat
om de opvatting dat moslims achterlijk zijn en Marokkanen slecht zijn opgeleid,



opvattingen die de waarde van de groep bedreigen. “We hebben hier jongens met
hoge opleiding. We hebben hier iemand die promoveert. Vroeger dacht je ook, misschien
hebben ze wel gelijk want er was niemand in mijn omgeving die iets presteert. Maar nu is
dat heel anders . Nu is er een grote groep die goed opgeleid is, goede posities heeft. En
dan denk je, ja, dat beeld klopt niet. En als er dan mensen komen met vooroordelen kan je
zeggen: hier zijn de feiten. Het is toch anders dan je denkt. Je bent trotser op je
Marokkanen en je hebt er ook reden voor™.

Respondent (012) benadrukt vooral de heterogeniteit.”” Maar als ik naar mijn eigen
omgeving kijk dan klopt dat wel. Dat vooral de Marokkaanse jongens veel rottigheid
uithalen. Mijn fiets is vaak gestolen door Marokkaanse jongens. Dus in die zin begrijp ik
wel dat er berichtgeving komt. Maar het is maar een klein gedeelte die dat doet en ik heb
zoiets van. Nee, daar heb ik me echt niet opgewonden. Het is meer als ze generaliseren
als de Marokkanen dit en de Marokkanen dat. Dat is waar ik me meer aan erger dan de
berichten over problemen van de jongeren. Want dat is gewoon een feit. Er zijn jongens
die veel problemen hebben en de oorzaken daarvan verschillen per persoon natuurlijk™.
Ook respondent 013 onderstreept de heterogeniteit. “Dan gaat het gelijk over de hele
Marokkaanse cultuur, de Marokkaanse opvoeding, de hele Marokkaanse weet ik veel wat
gaan ze er bij halen. Ze nemen het voorbeeld van vier Marokkaanse jongeren en dan
halen ze de hele Marokkaanse cultuur er bij, dat die slecht is. Dat Marokkaanse ouders
slecht zijn. Terwijl, het gaat maar om vier jongeren. Dan voel ik me wel aangesproken,
als het over de hele Marokkaanse cultuur gaat, en de hele Marokkaanse bevolking. Maar
dat is ook logisch. Want ik ben ook een Marokkaan”.

Respondent 01 laat zien dat het als toenemend gevoelde verschil met de
Nederlandse samenleving leidt tot een als afnemend ervaren verschil met de
Marokkaanse groep. Dat leidt tot een sterkere identificatie met de sociale identiteit
Marokkaan en moslim.”En bij jongeren die vroeger haast alleen maar met autochtonen
omgingen die zie je terugkomen bij lokale allochtonen Marokkaanse gemeenschappen. 1k
ben wel meer teruggekomen maar het is niet zo dat ik alleen maar Marokkaanse vrienden
heb. Ik heb in mijn vriendenkring nog altijd meer niet-Marokkaanse dan Marokkaanse
vrienden. Maar van de niet-Marokkanen zijn het wel overwegend allochtonen. Ik had heel
veel Nederlandse vrienden die zijn allemaal afgestorven”.

5.5. Samenvatting en conclusies

In dit hoofdstuk is met behulp van de data een antwoord gezocht op de vraag hoe
de geinterviewden de categorisering door de dominante groep percipiéren en hoe
ze zichzelf categoriseren. Op het punt van de islamitische sociale identiteit zijn
een drietal subgroepen onderscheiden. Ten aanzien van de sociale identiteit
Marokkaan is de zelf-categorisering vrij homogeen. In dit hoofdstuk werd ook
duidelijk dat context een belangrijke rol speelt in sociale identiteiten. In de
Nederlandse context vullen de geinterviewden hun identiteit in als Marokkaan met
aanpassingen aan de Nederlandse cultuur. In de Marokkaanse context voelen ze
bijna zonder uitzondering vooral Nederlanders. De zelf-categorisering maar ook
de context waarin bedreigingen van de identiteit plaatsvinden, bepaalt ook of een
bedreiging wordt gevoeld als gericht tegen de Marokkaanse of tegen de
islamitische sociale identiteit.

Aan de hand van die vergelijking tussen categorisering en zelf-categorisering is
vastgesteld dat de geinterviewden zich gestigmatiseerd voelen op de islamitische
sociale identiteit en de etnisch Marokkaanse sociale identiteit. Er is vastgesteld dat
de geinterviewden zich in beide identiteiten vooral bedreigd voelen op punt van
gedwongen categorisering en de negatieve beoordeling van de waarde en de
waarden van deze sociale identiteiten.



Vervolgens is nagegaan in welke mate de geinterviewden zich identificeren met
de beide sociale identiteiten. Daarbij is gebruik gemaakt van een aantal
hypothesen, opgesteld op basis van bevindingen van Ellemers e.a. bij hun
onderzoek naar de sociale identiteitstheorie van Turner en Tajfel. Vastgesteld is
dat een van de subgroepen, hier betiteld als “ islam als zoekplaatje’, zich zwak
identificeert met de islamitische sociale identiteit. Dit is aangetoond door te laten
zien dat in deze groep het streven naar individuele sociale mobiliteit belangrijker
wordt gevonden dan het naleven van de islamitische leefregels.

De bedreiging van de waarde en de waarden van de etnische sociale identiteit
lopen grotendeels in elkaar over. Dat maakt het moeilijk om de in de hypothesen
beschreven reacties die wijzen op een sterke identificatie, compleet toe te passen.
Ik heb daarom de reacties op bedreigingen van waarde en waarden
samengenomen.

Zo er ten aanzien van de sociale identiteit Marokkaan bij enkele respondenten in
het verleden al een zwakke identificatie heeft bestaan, dan is deze door de
ervaring van de onstabiele status van de groep en de aanname van ondoorlaatbare
groepsgrenzen, verandert in een sterkere identificatie. Dat geldt ook voor de
subgroep ‘Islam als zoekplaatje’. Er wordt gemeld dat men weer terugkomt bij de
eigen groep, zich meer Marokkaan en moslim gaat voelen en dat men zich weer
meer aansluit bij de eigen groep om zich zo beter te kunnen verdedigen.



6. Samenvatting en conclusies

6.1. Inleiding

In dit hoofdstuk zal ik, aan de hand van de probleemstelling, de bevindingen kort
samenvatten om daarna tot conclusies te komen. Daarnaast zal ik enige
opmerkingen maken over de maatschappelijke relevantie van dit onderzoek.

6.2. Samenvatting

Na ruim dertig jaar aanwezigheid van een Marokkaanse minderheid in Nederland
voelt deze groep, en ook de tweede generatie die grotendeels van jongs af aan in
Nederland opgegroeide, zich nog steeds niet geaccepteerd door de Nederlandse
samenleving. De toon van het maatschappelijke debat over aan hen toegeschreven
culturele kenmerken is verhard. De verharding in het debat leidt er toe dat de
tweede generatie Marokkanen zich bedreigd voelt in zijn etnische en religieuze
sociale identiteiten. Ze voelen zich in de steek gelaten door de Nederlandse
politiek en samenleving en voelen zich gestigmatiseerd. De suggestie die voor de
geinterviewden van de harde toon en de aard van het maatschappelijke debat
uitgaat, is dat de minderheden de oplossing zelf in handen hebben. Als zij afzien
van wat hen stigmatiseert, dit is de islam en de Marokkaanse cultuur, is het
probleem opgelost.

Er ligt een directe relatie tussen het Nederlandse beleid van de afgelopen dertig
jaar en de maatschappelijke betekenisgeving op dit moment. En daarmee tussen
het overheidbeleid en de toegeschreven sociale identiteit van Marokkanen in
Nederland.

Er is niet alleen boosheid maar ook angst onder de tweede generatie Marokkanen.
Vooral vanwege de snelheid waarmee men het debat zag verharden en de grote,
maar als negatief ervaren, betrokkenheid van gewone Nederlanders. Die
Nederlanders nemen het taalgebruik van de politici en columnisten over de
Marokkanen over en nemen geen blad voor de mond.

De groep voelt zich gestigmatiseerd, als moslims en als Marokkanen. Er is door
de dominante Nederlandse samenleving een stigmatiseringtheorie gevormd die
bestaat uit twee elementen, een achterstandsthese, die een relatie legt tussen de
Marokkaanse cultuur en de sociaal-economische achterstand waarin deze groep
zich bevindt, en een loyaliteitsthese die hen verwijt gericht te zijn op een
vreemde, islamitische, cultuur met als gevolg dat zij met hun rug naar de
Nederlandse samenleving staan en dientengevolge niet loyaal zijn aan deze
samenleving. Incidenten rond Marokkaanse jongens, die bepaalde vormen van
communale criminaliteit bedrijven of overlast bezorgen, worden door de
Nederlandse samenleving verklaard in het kader van de beide thesen.

Het stigma treft de hele Marokkaanse gemeenschap. Op basis van het stigma
wordt de groep een sociale identiteit toegewezen, die hen diskwalificeert als
‘gewone Nederlanders’. Door het stigma wordt hun culturele ontwikkeling als
Nederlandse Marokkanen niet gezien en herkend. De stigmatiseringtheorie wordt
op een ideologische manier gebruikt.

Het collectieve zelf, ofwel de sociale identiteiten, zijn belangrijk voor de reacties
van leden van de groep. Bijna alle geinterviewden kiezen er voor zich te laten



aanspreken op hun Marokkaanse identiteit, ondanks de negatieve connotatie die
dit in Nederland heeft. Men kiest er niet voor de groep te verlaten of zich
daartegen af te zetten maar is geneigd de hele groep in bescherming te nemen.
Een keuze tegen de eigen groep wordt bijna als een onmogelijkheid beschouwd,
mede vanwege de dwingende categorisering die de groepsgrenzen
ondoordringbaar maakt. Belangrijke onderdelen van de cultuur betreffen de
thuissituatie, de verhouding met de oudere generatie, met de ouders, en de
traditionele vormgeving van de relaties tussen mannen en vrouwen. Dit zijn basale
culturele verhoudingen die niet snel veranderen in het culturele
veranderingsproces waarin de Nederlandse Marokkanen zich bevinden.
Geinterviewden geven aan zich juist op deze onderdelen van cultuur nog steeds
‘oorspronkelijk’ Marokkaans te voelen.

Met betrekking tot de islamitische sociale identiteit ligt de keuze iets
gecompliceerder. Omdat de islam zich er op voorstaat geen religieuze dwang uit
te oefenen is er ruimte voor verschillende zelf-categoriseringen. Binnen die
verschillende subcategorieén bestaat een groep die zich slechts zwak met de
islamitische sociale identiteit identificeert.

De groepsbinding ofwel de identificatie met de sociale identiteiten is over het
algemeen sterk en is toegenomen. Alles wat er in negatieve zin gebeurt of wordt
gezegd op deze twee aspecten van hun identiteit, Marokkaans zijn en moslim zijn,
raakt de meeste geinterviewden zeer. Het maakt ze boos, wanhopig en soms
berustend maar ze zien geen mogelijkheid om er niet op te reageren. Men voelt
zich meer onderdeel van de sociale groep omdat de status van de groep onstabiel
is, er sociale veranderingen plaatsvinden en er veel competitie met andere groepen
is. Ook neemt de binding toe omdat de relatieve onderlinge verschillen afnemen
in het licht van de toenemende verschillen met de dominante samenleving.

De kritische afstand ten opzichte van de eigen culturele tradities is door het
stigmatiseringproces verkleind. Bewust of onbewust trekt men zich zoveel
mogelijk terug op de eigen groep. Dat uit zich in de samenstelling van
vriendenkringen, het organiseren en steun zoeken in de moskee of in
Marokkaanse verenigingen.

6.3. Conclusies in relatie tot de onderzoeksvragen.
Ik heb in het begin van dit onderzoek de volgende onderzoeksvragen verwoord.

1. Hoe ervaren en interpreteren Marokkanen van de tweede generatie het
maatschappelijke debat over de islam en de Marokkaanse cultuur? Vinden zij zelf
dat het debat is verhard? Voelen ze zich gestigmatiseerd door het debat?

2. Als zij het debat als stigmatiserend ervaren, op welke onderdelen van hun
sociale identiteit voelen zij zich dan gestigmatiseerd? Hoe categoriseren zij
zichzelf?

3. Hoe reageren ze op dat stigma? Wat zijn de gevolgen voor de Marokkaanse
sociale identiteit, de Nederlandse sociale identiteit en de islamitische sociale
identiteit?



4. Leidt stigmatisering tot een zwakkere of een sterkere identificatie met hun
sociale identiteiten? Leidt het tot afstand nemen van hun sociale identiteiten of
leidt het tot een grotere gehechtheid aan die sociale identiteiten en verbondenheid
met de eigen sociale groep?

In de navolgende conclusies worden de vragen in volgorde behandeld. Ten
aanzien van de eerste en tweede onderzoeksvraag zijn de volgende conclusies te
trekken:

1. De tweede generatie van de Marokkaanse minderheid in Nederland
interpreteert het maatschappelijke debat over moslims en Marokkanen als
stigmatiserend. De toon van het debat is verhard en wordt als zeer
kwetsend ervaren. Men voelt zich gediskwalificeerd als ‘gewone’
Nederlanders.

2. Men categoriseert zichzelf, afhankelijk van de context, als Marokkaan of
Nederlander. Alle respondenten categoriseren zichzelf als moslim. Er
bestaat een groot verschil in inhoud van de categorisering door de
dominante cultuur en de inhoud van de zelf-categorisering.

Ten aanzien van de derde en vierde onderzoeksvraag zijn de volgende conclusies
te trekken.

3. Het grote verschil in de inhoud van de categorisering en de zelf-
categorisering en de stigmatisering op beide sociale identiteiten, leidt tot
een ernstige bedreiging van de beide sociale identiteiten met betrekking
tot gedwongen categorisering en met betrekking tot de waarde en
waarden van de groep. De nadruk die in Nederland wordt gelegd op de
etnisch Marokkaanse identiteit maakt dit tot een saillante sociale
identiteit. De culturele component en de zijnsdefinitie vanuit de
dominante samenleving leidt tot een dwingende categorisering van de
sociale identiteit Marokkaan. De identificatie met de sociale identiteit
Marokkaan wordt onder invloed van deze bedreigingen, in de
onderzochte groep, sterker. De onderlinge verschillen zijn kleiner
geworden, of worden als kleiner ervaren, nu de verschillen met de
omringende samenleving, de buitenstaanders, groter zijn geworden of als
groter worden ervaren. Terugtrekking in de eigen groep vergroot het
isolement en bevestigt voor de omringende samenleving het stigma.

4. De identificatie met de sociale identiteit moslim neemt eveneens toe. De
belangstelling onder de tweede generatie Marokkanen voor de islam is
toegenomen. Hoewel ook met betrekking tot de islamitische sociale
identiteit de verschillen met de omringende samenleving groter worden
of als groter worden ervaren, bestaan er in de onderzochte groep toch
verschillen in de zelf-categorisering als moslims. Omdat moslim zijn als
een eigen keuze wordt gezien, verzet men zich tegen dwingende
stereotypering, ook van binnenuit, en is er ruimte voor verschillende



reacties en een eigen invulling van de sociale identiteit moslim. De
content van de islam biedt daarvoor eveneens ruimte.

6.3.1. Algemene conclusies

Ondanks de roep vanuit de Nederlandse samenleving om integratie heeft de harde
toon van het maatschappelijke debat en de stigmatisering ertoe geleid dat de
Marokkaanse minderheidsgroep zich sterker als groep aaneengesloten heeft. Het
stigma op de sociale identiteiten moslim en Marokkaan heeft er voor gezorgd dat
de beleving van de sociale identiteiten belangrijker is geworden ten koste van de
beleving van de persoonlijke identiteit. Hierbij moet wel opgemerkt worden dat
een sociale identiteit altijd een onderdeel vormt van een persoonlijke identiteit. De
identificatie met de sociale identiteiten is echter sterker geworden.

Het Nederlandse beleid met betrekking tot minderheden en het integratiebeleid
heeft geleid tot de harde toon in de politiek/maatschappelijke discussie en tot
stigmatisering van de Marokkaanse minderheidsgroepen in Nederland. Het beleid
en zijn ongewenste en ongewilde effecten, werpt daarmee als zodanig een
drempel op voor de integratie van de minderheidsgroep van Nederlandse
Marokkanen.

Het stigma Marokkaan ontneemt het zicht op de culturele veranderingen die in de
groep Nederlandse Marokkanen plaats vonden.

Ontsnappen aan het stigma Marokkaan is een moeilijke opgave. Onderwijs vormt
de weg uit sociaal-economische achterstandssituaties. Het gegeven dat de
stigmatiseringtheorie er vanuit gaat dat de achterstand een culturele kwestie is en
dat de cultuur afwijzend staat ten opzichte van de Nederlandse samenleving,
maakt het instrument van de hoge opleiding op dit punt bot. Ondanks een hoge
opleiding biedt de stigmatiseringtheorie een legitimatie voor voortgaande
discriminatie op de arbeidsmarkt. Hoogopgeleiden vrezen dan ook voor hun
individuele carrieremogelijkheden in het Nederlandse bedrijfsleven en bij de
Nederlandse overheid. Men heeft het gevoel dat de omringende samenleving hen
vraagt, ter wille van een mogelijke carriere, afstand te doen van hun identiteit als
moslim en Marokkaan. Er is vooral twijfel aan hun loyaliteit vanwege de religie.
Alleen door nadrukkelijk afstand te nemen van de toegewezen sociale identiteit,
opent zich de weg naar het acceptatie en een maatschappelijke carriére.

Een tweede weg om te ontsnappen aan een dwingende sociale categorisering is
emancipatie in eigen kring. Met name de subgroep ‘moslims zonder vragen’ hangt
deze benadering aan. Deze route gaat uit van elite vorming. Door hoge
opleidingen van leden van de groep wordt de status van de groep als geheel
verhoogd en ontwikkelt de groep als geheel voldoende zelfbewustzijn om invloed
uit te oefenen op die aspecten van de samenleving die henzelf betreffen. De
strategie gaat ook uit van een blijvend voortbestaan van en commitment aan de
eigen etnische minderheidsgroep. Daarmee staat de strategie haaks op de hier
boven beschreven ervaren voorwaarden voor het streven naar een individuele
carriere. Van de hoogopgeleiden wordt nu gevraagd zich nadrukkelijk als moslim
en Marokkaan te manifesteren en een leidende positie in de eigen groep in te
nemen. Deze ‘verzuilingsaanpak’ staat ook haaks op het individuele karakter van
de Nederlandse samenleving.



6.4. Maatschappelijk relevantie

Allereerst heb ik in dit onderzoek vooral de stem van de tweede generatie
Nederlandse Marokkanen willen laten horen. Er wordt veel over deze groep
gezegd en aangenomen. Er wordt in onderzoek en in de media veel aandacht
besteed aan kleine segmenten van deze groep; de criminele en/of overlast
bezorgende jongens, de ‘drop outs’ en de radicaliserende moslims. De aandacht
voor deze segmenten uit hun groep, stigmatiseert de hele groep tweede generatie
Nederlandse Marokkanen. Ze hebben zelf het gevoel dat ze weinig kans hebben
om iets terug te zeggen in reactie daarop. Ik hoop dat dit onderzoek bijdraagt aan
een kleine verandering daarin.

Tegelijkertijd is mijn hoop dat het onderzoek ook voor hen bijdraagt in het vinden
van een weg om de stigmatisering te bestrijden. Hoewel de stigmatisering er toe
leidt dat zij meer dan ooit er voor kiezen de eigen groep te verdedigen en de
Marokkaanse identiteit te onderstrepen, is de enige weg om het stigma te
bestrijden, ontideologisering. Die is allereerst aan Nederlandse kant noodzakelijk.
Maar van de kant van de tweede generatie Marokkanen kan daaraan een bijdrage
geleverd worden door een meer zakelijke benadering ten opzichte van de kritiek te
ontwikkelen. Individuen of kleine groepen in de Marokkaanse gemeenschap
zouden de culturele moed moeten vatten om op een zakelijke manier en op basis
van eigen initiatief, dat wil zeggen niet naar aanleiding van incidenten,
publiekelijk afstand te nemen van de ook door henzelf gekritiseerde aspecten van
de Marokkaanse cultuur, ter wille van ontideologisering van het debat en het
onder de aandacht brengen en promoten van de zich ontwikkelende Nederlands-
Marokkaanse cultuur. Het onderzoek heeft weliswaar laten zien dat veel er aan
bijdraagt om vooral nu voor de eigen groep te kiezen maar heeft ook laten zien dat
er, als het om sociale identiteiten gaat, mogelijkheden tot verandering zijn.

Een tweede punt van relevantie zijn de bevindingen zelf. De harde toon van het
debat en de stigmatisering die de Nederlandse Marokkanen van de tweede
generatie ervaren, stokt het integratieproces. Mijn overtuiging naar aanleiding van
dit onderzoek is dat als de spelers in het politieke en maatschappelijke debat in
Nederland, politici, columnisten, journalisten en essayisten, al uit zijn op de
integratie van deze groep in de Nederlandse samenleving, zij zichzelf en deze
groep een uitermate slechte dienst hebben bewezen door het debat op deze wijze
te laten ontsporen. Vooral politici mag dit aangerekend worden.

In de Nederlandse politiek en samenleving is een kritisch debat nodig over de
grenzen tussen zakelijke cultuurkritiek en stigmatisering. Dit debat moet worden
gevoerd met het oog op ontideologisering van de kritiek op de (tweede generatie)
Marokkanen en moet er toe leiden dat er weer oog komt voor de individuele
personen en hun ontplooiingskansen, die nu dreigen te verstikken onder de deken
van stigmatisering.



Literatuuropgave

Angkor & MO_NL (samenstelling). Maroc.NL. Digitaal lief en leed van
Marokkaanse jongeren. Amsterdam/Antwerpen. Contact, 2001.

Baumann, G. The multicultural riddle. Rethinking National, Ethnic, and Religious
Identities. Routledge, New York/Londen, 1999.

Bouw, C, e.a. Een ander succes. De keuze van Marokkaanse meisjes.
SISWO/SCP, 2003

Castells, M. The Power of Identity. Malden/Oxford/Carlton, Blackwell
Publishing, 1997

CBS. Allochtonen in Nederland. VVoorburg/Heerlen, 2003.

Dronkers, J. & Ultee, W.C. (red) Verschuivende ongelijkheid in Nederland.
Sociale gelaagdheid en mobiliteit. Van Gorcum, Assen 1995.

Ellemer, N, Spears, R and Doosje, B, 1999, Social Identity, Oxford, Blackwell
Publishers.

Fortuyn, W.S.P. Tegen de islamisering van onze cultuur, Nederlandse identiteit
als fundament. Bruna Uitgevers BV, Utrecht, 1997.

Gabriéls, R en Engbersen, G. (red.) Sferen van integratie. Naar een
gedifferentieerd allochtonenbeleid. Boom, Amsterdam/Meppel, 1995.

Gellner, E. Postmodernism, Reason and Religion. Routledge, London/New York,
1992

Gemert, F, van. leder voor zich: Kansen, cultuur en criminaliteit van
Marokkaanse jongens. Het Spinhuis, Amsterdam, 1998.

Giddens, A. Modernity and self-identity. Self and society in the late modern age.
Cambridge, Polity Press,1991.

Goffman, I. Stigma. Aantekeningen over het omgaan met een geschonden
identiteit
1963, Prentice-Hall Englewood Cliffs, New York.

Pels, T. Respect van twee kanten. Een studie over last van Marokkaanse jongeren.
van Gorcum, 2003.

Rijkschroeff, R, Duyvendak, J.W en Pels, T. Bronnen onderzoek Integratie
Beleid. Verwey-Jonker Instituut, april 2003.

Sociaal en Cultureel Rapport 1998, 25 jaar sociale verandering. SCP, Rijswijk,
september 1998.



Stuurman, S. Verzuiling, kapitalisme en patriarchaat. Sun, Nijmegen 1983.
Verkuyten. M. Etnische identiteit, theoretische en empirische benaderingen.

Het Spinhuis,1999.

Rapporten

Reactie van het Nationaal Platform voor overleg en samenwerking tegen racisme

en discriminatie op het Nationaal Actieplan tegen Racisme/Nederland. Maart
2004. www.Ibr/nprd/adviezen/reactie_nap.htm dd. 5 augustus 2004

Advies onderzoek Minderheden. Adviescommissie onderzoek Culturele
Minderheden (ACOM), Den Haag, mei 1979.

Papers en artikelen.
Schoeman, M.J.R. Zoeken naar identiteit in netwerkorganisaties, zinnig of

onzinnig? Paper ter gelegenheid van het TVA-WESWA Congres, Amsterdam
oktober 2000. www.siswo.uva.nl/weswa/schoemaker.doc 14 juli 2004.

Sunier, T. (2000) Moslims als beleidscategorie en onderzoeksobject. Lezing voor
het Centrum voor Islam in Europa en de Rijksuniversiteit van Gent.
www.flwi.uregent.be/cie/sunierl.ntm 15 April 2004

Sunier, T. (2003) Explaining the Reactions of Nations to Religious Newcomers.
Osnabruck, www.imis.uni-osnabrueck.de/biling/papers/sunier.pdf 15 April 2004

Gemert, F, van. 2002. Botsen met de buurt. Tijdschrift voor Criminologie (202)
Jrg. 44, nr. 2. pag. 167-171.

Ellemers, N., Spears, R., Doosje, B. Self and Social Identity. In: Annual Review
of Psychology, 2002, 53:161 -186.

Scheffer, P. ‘Het multiculturele drama’. NRC 29 januari 2000.


http://www.lbr/nprd/adviezen/reactie_nap.htm
http://www.siswo.uva.nl/weswa/schoemaker.doc
http://www.flwi.uregent.be/cie/sunier1.htm
http://www.imis.uni-osnabrueck.de/biling/papers/sunier.pdf




	1. Inleiding en probleemstelling
	1.1. Inleiding
	1.2 Probleemstelling

	2. Onderzoeksopzet ‘Sociale Identiteiten van Marokkaanse Ned
	2.1 De onderzoeksgroep
	2.2 De opzet van dit onderzoeksverslag
	2.3 Verantwoording van een ‘witte’ onderzoeker
	2.5. Verloop van het onderzoek

	3. Het Nederlandse debat met betrekking tot migranten
	3.1 Inleiding
	3.2 Het technische beleidsdebat
	3.3. Onderzoeksbronnen
	3.3.1. Categoriaal beleid
	3.3.2. Minderhedenbeleid
	3.3.3. Het integratiebeleid

	3.4. De omslag naar het politieke debat
	3.4.1 De inhoud van het politieke debat.
	3.4.2. Beelden in het politieke debat
	3.4.3. De toon van het politieke debat.

	3.5. Samenvatting en conclusies

	4. Identiteit en stigmatisering.
	4.1 Inleiding
	4.2.Wat is identiteit
	4.2.1. Definities in de literatuur
	4.2.2. De sociale identiteitstheorie
	4.2.3. Sociale identiteitstheorie en zelf-categorisering
	4.2.3. De sociale identiteit, etniciteit en het individu

	4.3. Het stigmatiseringproces
	4.3.1. Psychologische gevolgen van een stigma

	4.4. Reacties op een bedreigde sociale identiteit
	4.4.1. Zwakke groepsbinding
	4.4.2. Sterke groepsbinding
	4.4.3. Een overzicht van de mogelijke reacties

	4.5. Samenvatting

	5. Beleving van Identiteit
	5.1. Inleiding
	5.2. Onderzoeksopzet.
	5.2.1. De data verzameling

	5.3. Bedreiging door context en content
	5.3.1. Theorie
	5.3.2. Respondenten over categorisering en stigmatisering
	5.3.3. Voorlopige conclusies
	5.3.4. Zelf-categorisering
	5.3.5. Zelf-categorisering als moslim
	5.3.5.1. Islam als zoekplaatje
	5.3.5.2. Moslims zonder vragen
	5.3.5.3. Islam als oplossing
	5.3.6. Zelf-categorisering als Marokkaan en Nederlander.
	5.3.7. Conclusies

	5.4. Bedreiging en commitment.
	5.4.1. Theorie en hypotheses
	5.4.2. Data over de mate van identificatie
	5.4.2.1. Groepsleden met een zwakke identificatie.
	5.4.3.2. Groepsleden met een sterke identificatie

	5.5. Samenvatting en conclusies

	6. Samenvatting en conclusies
	6.1. Inleiding
	6.2. Samenvatting
	6.3. Conclusies in relatie tot de onderzoeksvragen.
	6.3.1. Algemene conclusies

	6.4. Maatschappelijk relevantie

	Literatuuropgave

