
DE UNIVERSELE RECHTEN VAN DE MENS * 
*Alleen beschikbaar voor select gezelschap 

Hannah Arendt en ‘het recht om rechten te hebben’   

 
 
 

 
 
Praktische Filosofie – Renée Overbeek (380251) 
Bachelorthesis Wijsbegeerte van een Wetenschapsgebied - afstudeerrichting Filosofie van Beleid en 
Management  
10 ECTS – 30 juni 2017 
Begeleider: Dr. G.H. van Oenen 
Adviseur: Dr. P. Schuurman 
Aantal woorden: 8554 



 
 
 

2 

INHOUDSOPGAVE 
1.	INLEIDING	 3	

2.	THE	ORIGINS	OF	TOTALITARIANISM	 5	

2.1	STRUCTUUR	VAN	THE	ORIGINS	OF	TOTALITARIANISM	 5	
2.1.1	DEEL	I	 5	
2.1.2	DEEL	II	 6	
2.1.3	DEEL	III	 7	
2.2	MENSENRECHTEN	EN	THE	ORIGINS	OF	TOTALITARIANISM	 8	

3.	DE	GESCHIEDENIS	VAN	DE	MENSENRECHTEN	 9	

3.1	DE	VERKLARING	VAN	DE	RECHTEN	VAN	DE	MENS.	 9	
3.2	MENSENRECHTEN	EN	DE	OPRICHTING	VAN	DE	NATIESTAAT	 9	
3.3	VASTLEGGEN	MENSENRECHTEN	 10	

4.	‘HET	RECHT	OM	RECHTEN	TE	HEBBEN’	 11	

4.1	DE	STAATLOZEN,	MINDERHEDEN	EN	VLUCHTELINGEN	 11	
4.2	DE	STAATLOZE	ALS	RECHTELOZE	 12	
4.3	‘HET	RECHT	OM	RECHTEN	TE	HEBBEN’	 13	

5.	BELANG	VAN	‘HET	RECHT	OM	RECHTEN	TE	HEBBEN’	 14	

5.1	DE	WERELD	 14	
5.2	TOEGANG	TOT	DE	WERELD	 14	
5.3	DE	FUNCTIE	VAN	‘HET	RECHT	OM	RECHTEN	TE	HEBBEN’	 15	

6.	HET	WAARBORGEN	VAN	‘HET	RECHT	OM	RECHTEN	TE	HEBBEN’	 16	

6.1	RECHTELOZE	EN	‘HET	RECHT	OM	RECHTEN	TE	HEBBEN’	 16	
6.2	RECHTEN	EN	PLICHTEN	 16	
6.2.1	DE	ANDER	 16	
6.2.2	DE	PLICHT	 17	
6.3	DE	KWETSBAARHEID	VAN	EEN	MENS	 18	

7.	CONCLUSIE	 19	

LITERATUURLIJST	 21	

 

 
 

 

 



 
 
 

3 

1. INLEIDING 
“Human rights are rights inherent to all human beings, whatever our nationality, place 
of residence, sex, national or ethnic origin, colour, religion, language, or any other 
status. We are all equally entitled to our human rights without discrimination. These 
rights are all interrelated, interdependent and indivisible.” (Office of the United 
Nations High Commissioner for Human Rights (OHCHR)).  

Bovenstaande quote is van een orgaan van de Verenigde Naties dat zich bezighoudt met 
mensenrechten. De definitie die zij van mensenrechten geeft, drukt uit dat elk mens altijd rechten 
heeft. Je kan alles verliezen, je sieraden, je huis, je paspoort, maar je mensenrechten kan niemand ooit 
van je afpakken. Mensenrechten zijn niet alleen maar rechten; ze vormen onder andere de basis van 
beleid en een staat moet mede deze rechten erkennen om toe te kunnen treden tot de Europese Unie. 
Mensenrechten staan hoog in het vaandel bij de internationale gemeenschap en een staat  die de 
Rechten van de Mens heeft geschonden, wordt met scheve ogen aangekeken.  

Dat mensenrechten een belangrijke pijler zijn in de internationale gemeenschap en dat ieder mens 
altijd en overal mensenrechten zou moeten hebben, betekent niet dat ze nooit worden geschonden. 
Mensenrechten zijn dus geen voldongen feit, maar een norm waar staten naar kunnen streven in hun 
handelen. De afgelopen jaren, tijdens de huidige vluchtelingencrisis, is vaak in het nieuws dat er 
inbreuk wordt gemaakt op de mensenrechten van vluchtelingen in Europa. Zo worden in Griekenland 
vluchtelingen opgevangen in kampen, waar de omstandigheden erbarmelijk zijn en verschillende 
mensenrechten worden geschonden. Geen land lijkt zich echter verantwoordelijk te voelen voor het 
garanderen van de mensenrechten van deze vluchtelingen. Zo verklaart Griekenland niet in staat te 
zijn om de vele vluchtelingen humaan op te vangen en wil dat Europese lidstaten hun 
verantwoordelijkheid nemen in deze crisis. Deze lidstaten doen echter een beroep op de Europese 
Unie. De Europese Unie legt vervolgens de verantwoordelijkheid weer bij Griekenland neer, maar wil 
Griekenland wel ondersteunen. Internationale organisaties zoals de VN ten slotte constateren de 
schending van de mensenrechten en roepen Griekenland met klem op om de mensenrechten van de 
vluchtelingen in acht te nemen (Amnesty Internaional; van Houtum & Lucassen, 2017; NOS, 2017). 
Hoewel vluchtelingen mensen zijn en dus, volgens de definitie van mensenrechten, mensenrechten 
hebben, worden deze rechten van hen geschonden en voelt geen gouvernementele organisatie of staat 
zich verantwoordelijk om deze schending te stoppen.   

Dat onder andere vluchtelingen de kwetsbaarheid van de mensenrechten tonen, heeft Hannah Arendt 
(1906-1975) ruim 65 jaar geleden in haar boek The Origins of Totalitarianism beschreven. Ze 
beschrijft hoe de mensenrechten van vluchtelingen, staatlozen en minderheden aan het begin van de 
Eerste Wereldoorlog onbruikbaar bleken.  Ze komt tot de conclusie dat mensenrechten niets anders 
zijn en niets anders kunnen zijn dan ‘het recht om rechten’ te hebben, “the right to have rights”. Dit 
betekent het recht om bij een gemeenschap te horen die de rechten van haar bevolking moet en wil 
garanderen. Hannah Arendt kon uit ervaring spreken. Als Duitse Jodin zag zij  zich in 1933 
genoodzaakt om Duitsland te verlaten toen Hitler aan de macht kwam. Ze kwam in Parijs terecht waar 
ze werkte voor verschillende joodse vluchtelingenorganisaties. In 1941 voelde zij zich door de Franse 
politieke situatie gedwongen om Parijs te verlaten en vluchtte zij naar New York. Daar werd zij pas in 
1951 Amerikaans staatsburger (Yar, 2017).   

Deze scriptie behandelt hoe Arendt tot de conclusie komt dat mensenrechten niet waardevol zijn als er 
nog geen ‘recht om recht te hebben’ bestaat. Haar conclusie komt tot stand in het boek The Origins of 
Totalitairiansim, daarom zal als eerst de structuur van dit boek worden weergegeven en waarom 



 
 
 

4 

Arendt mensenrechten in dit boek bespreekt. Vervolgens bespreekt hoofdstuk drie hoe de 
mensenrechten in de Franse “Verklaring van de Rechten van de Mens en de Burger” zijn opgetekend. 
Hoofdstuk vier behandelt hoe de staatlozen laten zien dat de Franse voorstellingswijze van de 
mensenrechten niet klopt en hoe Arendt vervolgens komt tot het meest fundamentele mensenrecht: 
‘het recht om recht te hebben’. Daarna zal hoofdstuk vijf bespreken waarom het volgens Arendt 
belangrijk is om ‘het recht om rechten te hebben’, te bezitten. Tot slot bevat hoofdstuk zes een 
kritische reflectie van ‘het recht om rechten te hebben’.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
 

5 

2. THE ORIGINS OF TOTALITARIANISM  
Dit hoofdstuk gaat in op de structuur van The Origins of Totalitarianism. In dit boek behandelt Arendt 
haar kritiek op mensenrechten en het concept the right to have rights. Als eerste zal de structuur van 
dit boek worden weergegeven en vervolgens zal worden weergegeven hoe het onderwerp 
mensenrechten binnen deze structuur past.  

2.1 STRUCTUUR VAN THE ORIGINS OF TOTALITARIANISM 
In 1951 publiceerde Hannah Arendt The Origins of Totalitarianism. Het boek beschrijft de totalitaire 
regimes van Stalin en Hitler en waarom en waardoor deze regimes aan de macht konden komen. Het 
boek bestaat uit drie delen: Antisemitisme, Imperialisme en Totalitarisme en uit een later toegevoegde 
nabeschouwing “Ideology and Terror: A Novel Form of Government”. In de eerste twee delen 
beschrijft Arendt factoren die tot het totalitarisme hebben kunnen leiden, ze beschrijven het kader 
waarbinnen de totalitaire regimes konden ontstaan. Voor Arendt zijn antisemitisme en imperialisme 
elementen die tot totalitaire regimes kunnen leiden. Deze elementen vormen noodzakelijke, maar niet 
voldoende voorwaarden voor het ontstaan van totalitarisme. In het derde deel gaat Arendt in op de 
Totalitaire regimes. Ze beschrijft onder andere hoe de regimes zijn ontstaan en aan de macht zijn 
gekomen, wat het doel was van de regimes en welke methoden ze gebruikten om hun doel te bereiken. 
In de later toegevoegde nabeschouwing “Ideology and Terror” beschrijft Arendt dat terreur tot de kern 
behoort van totalitaire regimes en dat deze terreur gebaseerd is op een ideologie. De terreur vernietigt 
de ruimte die tussen mensen bestaat en neemt daardoor de voorwaarde voor vrijheid, de mogelijkheid 
om te bewegen, weg.    

Arendt beschrijft dat het nazisme en bolsjewisme beide totalitair zijn. In eerste instantie wilde Arendt 
alleen het totalitaire regime van het nazisme beschrijven. Toen zij zich tijdens het schrijven van The 
Origins of Totalitarianism ging richten op het bolsjewisme, kwam ze tot de conclusie dat ook het 
bolsjewisme tot een totalitaire regime was uitgegroeid (Young-Bruehl, 2005, p. 292). De regimes van 
het nazisme en bolsjewisme waren nieuw en manifesteerden zich voor het eerst in de twintigste eeuw. 
Ze konden niet vergeleken worden met andere vormen van politieke onderdrukking. Terreur vormde 
de essentie van deze regimes. Deze terreur was niet alleen tegen de vijanden gericht, maar tegen 
eenieder (Arendt, 2009, p. 465). Terreur kon niet effectief zijn zonder de concentratiekampen. De 
totalitaire regimes wilden de menselijke natuur veranderen; in de concentratiekampen werden deze 
veranderingen getest. De concentratiekampen vormden voor Arendt dan ook het fundamentele verschil 
tussen een totalitair regime en een ander regime (Young-Bruehl, 2005, pp. 284-285).  

2.1.1 DEEL I 
In het eerste deel beschrijft Arendt de Europese geschiedenis van de achttiende en negentiende eeuw. 
In dit deel zoekt Arendt naar de oorzaken van modern antisemitisme. Volgens haar zijn er twee 
doctrines: de zondebokdoctrine en de eeuwige antisemitisme doctrine. Met beide doctrines is zij het 
niet eens. Deze doctrines negeren volgens Arendt de verantwoordelijkheid van de Joden zelf en 
plaatsen de zaken niet in de historische context (Arendt, 2009, p. 8). Volgens haar kan het moderne 
antisemitisme niet los worden gezien van de ontwikkeling van de natiestaat en moet de oorzaak van 
dit moderne antisemitisme gezocht worden in aspecten van de joodse geschiedenis en de functies die 
de Joden de laatste eeuwen in de staat hadden (Arendt, 2009, p. 9).  

Arendt merkt op dat in de negentiende eeuw antisemitische slogans zijn gebruikt om delen van de 
bevolking aan te moedigen om onder andere de oude overheidsvorm te vernietigen. Volgens haar 
duidt dit erop dat de geschiedenis van de relatie tussen de Joden en de staat, kon leiden tot een 
groeiende vijandigheid tussen bepaalde groepen van de samenleving en de Joden.  Arendt legt uit dat 



 
 
 

6 

de Joden in Europa de enige mensen waren die geen staat hadden. Dit heeft ervoor gezorgd dat zij 
graag met de staat wilden samenwerken, tegelijkertijd hadden de Joden geen enkele ervaring met 
staten en waren zij zich dus niet bewust van de spanning tussen staat en samenleving (Arendt, 2009, p. 
23). De antisemitische partijen geloofden dat de Joden de drijvende kracht achter het staatsbestuur 
waren. Deze partijen konden door kritiek te leveren op de Joden, kritiek geven op de staat (Arendt, 
2009, p. 39).  

Vervolgens vraagt Arendt zich af hoe het kan dat de Joden werden gezien als de veroorzaker van al het 
kwaad. Volgens haar moet de relatie tussen Joden en samenleving vijandige elementen bevatten. Een 
belangrijke conclusie die zij vervolgens trekt, is dat het zijn van een Jood, Jood-zijn, steeds meer 
veranderde in ‘joodsheid’. Waar Jood-zijn nog afhangt van religie en traditie, is ‘joodsheid’ een ras, 
een psychologische kwaliteit geworden. Van Jood-zijn, tradities, geloof et cetera, kan je afstand doen, 
van ‘joodsheid’ niet. Het gevolg van deze verandering is dat de misdaden die men toeschreef aan 
Joden blijvende tekortkomingen worden inherent aan ‘joodsheid’. Met andere woorden alle Joden 
hadden door deze verandering van nature een permanente tekortkoming, die de Joden als collectief 
niet konden opheffen en die een individuele Jood niet kon oplossen door afstand te doen van de joodse 
traditie (Arendt, 2009, p. 87).  

Arendt sluit dit deel af met de Dreyfusaffaire. Door deze affaire komt aan het licht dat het 
antisemitisme als een politiek wapen ingezet kan worden.  

2.1.2 DEEL II 
Het tweede deel van The Origins of Totalitarianism behandelt het imperialisme in de negentiende 
eeuw tot en met de Eerste Wereldoorlog. Arendt claimt dat het imperialisme via stamnationalisme en 
racisme verband houdt met nationalisme (Arendt, 2009, p. 153). Volgens haar ontwikkelde het denken 
in rassen en de rassenleer zich tijdens het tijdperk van het imperialisme in Europa.  Dit denken in 
rassen gaat over in racisme, waarbij het ene ras belangrijker werd dan het andere ras. Zo ontstond de 
overtuiging dat een superieur ras superieure rechten impliceert (Arendt, 2009, p. 173). Arendt 
vermoedt dat het negentiende eeuwse denken in rassen uiteindelijk zou zijn verdwenen, wanneer het 
imperialisme het Westen niet had geconfronteerd met nieuwe en schokkende ervaringen. Het racisme 
was voor de imperialisten noodzakelijk om met deze ervaringen om te gaan en hun daden in de 
overzeese koloniën te verantwoorden. Racisme was dus ook ontstaan als het denken in rassen niet had 
bestaan (Arendt, 2009, pp. 183-184).  

Het imperialisme had racisme dus nodig om zijn daden te verantwoorden, omdat de kolonisten in de 
overzeese gebieden de oorspronkelijke bevolking minachtten en tot slaaf maakten. De imperialisten 
konden en wilden niet geloven dat zij verwant waren met de mensen die zij aantroffen in de koloniën. 
Toen de oorspronkelijke bevolking weigerde om afstand te doen van haar menselijkheid, trokken de 
kolonisten de conclusie dat zij zelf dan meer moesten zijn dan alleen mens; ze waren door God 
uitgekozen om de goden van de zwarte bevolking te zijn (Arendt, 2009, p. 195).  

Naast het racisme is ook de bureaucratie een kenmerk van het imperialisme. Bureaucratie was bedoeld 
om in het buitenland te overheersen. Om in het buitenland te regeren, was de bureaucraat nodig. De 
bureaucraat was iemand die niet op de voorgrond wilde staan, maar die achter de schermen beleid uit 
wilde voeren om zijn moederland te dienen. Hij moest een beleidsinstrument willen worden om de 
uitbreiding van het imperialisme te bereiken (Arendt, 2009, p. 215). Arendt komt tot de conclusie dat 
het overzeese imperialisme voor meerdere elementen heeft gezorgd, waardoor er op basis van racisme 
een totalitaire overheid kon worden gevormd; de blanke mensen raakten er steeds meer van overtuigd 
dat zij moesten en konden regeren en domineren (Arendt, 2009, p. 221).  



 
 
 

7 

Naast het overzeese imperialisme analyseert Arendt ook het continentale imperialisme. Net zoals bij 
het overzeese imperialisme was bij het continentale imperialisme ook sprake van racisme. Dit racisme 
hing samen met het stamnationalisme dat de drijvende kracht was achter het continentale imperialisme 
en als doel had om mensen met dezelfde afkomst te verenigen. Uiteindelijk ontwikkelde dit 
nationalisme in de pan-bewegingen, bewegingen die mensen met een bepaalde nationaliteit of van een 
bepaald ras willen verenigen in één rijk. Het nazisme en bolsjewisme hadden veel aan deze pan-
bewegingen te danken (Arendt, 2009, pp. 222, 224, 232). In deze pan-bewegingen had de haat tegen 
Joden een prominente rol. Een belangrijke reden hiervoor was dat zowel de pan-bewegingen als de 
Joden op hun eigen manier claimden goddelijk te zijn. Het maakte voor de pan-bewegingen niet uit dat 
goddelijkheid bij de Joden een andere betekenis had dan bij hen (Arendt, 2009, p. 240).  

Arendt sluit dit deel af met de rechten van de staatlozen, minderheden en vluchtelingen vanaf het 
begin van de Eerste Wereldoorlog. Ze constateert dat deze groepen geen aanspraak konden maken op 
de mensenrechten. Zij hoorden niet meer bij een soevereine staat en mensenrechten bleken daardoor 
voor hen niet meer afdwingbaar (Arendt, 2009, p. 293). Arendt trekt dan ook de conclusie dat niet het 
verliezen van mensenrechten, maar het verliezen van een gemeenschap die de rechten voor haar 
bevolking moet en wil garanderen, zorgt voor de onwenselijke situatie waarin staatlozen, minderheden 
en vluchtelingen terecht zijn gekomen (Arendt, 2009, p. 297).  

2.1.3 DEEL III 
Arendt begint het derde deel, Totalitarianism, met de observatie dat totalitarisme voor zijn bestaan 
afhankelijk was van de massa, die was ontstaan doordat de klassensamenleving uit elkaar viel (Arendt, 
2009, p. 315). Deze massa bestond uit geïsoleerde individuen die niet door een partij bij elkaar 
gebracht konden worden op basis van gedeelde belangen (Arendt, 2009, p. 311). De totalitaire 
bewegingen hadden deze individuen nodig vanwege hun loyaliteit. Deze bewegingen behoeften voor 
hun bestaan namelijk totale, onvoorwaardelijke en onveranderlijke loyaliteit van de individuele leden, 
deze loyaliteit kon alleen verwacht worden van geïsoleerde mensen (Arendt, 2009, p. 323).  

Om de massa te winnen hadden totalitaire bewegingen propaganda nodig. Propaganda had als doel te 
organiseren, dat wil zeggen het verkrijgen van de macht zonder het bezitten van geweldsmiddelen 
(Arendt, 2009, p. 361). Er werd een fictieve werkelijkheid gecreëerd die vanwege zijn logica en 
samenhangende onderdelen, populair was bij de massa. In het nazisme werd de joodse complottheorie, 
de  Joden zouden werelddominantie nastreven, gebruikt als propaganda (Arendt, 2009, p. 354). Om de 
fictieve wereld van de bewegingen te laten bestaan in de niet-totalitaire wereld, was de manier waarop 
de aanhangers van de totalitaire bewegingen werden georganiseerd belangrijk. Zonder de 
organisatorische verdeling van de aanhangers zouden de leugens van de totalitaire beweging niet 
worden geloofd (Arendt, 2009, p. 383).  

Eenmaal aan de macht beoogden totalitaire bewegingen wereldverovering en totale overheersing. Om 
totale overheersing te bewerkstelligen, moest de mens worden veranderd. Deze verandering verliep in 
drie stappen waarbij er telkens een stukje van het mens-zijn werd afgenomen. De eerste stap was het 
vernietigen van de juridische persoon in de mens; het vernietigen van de rechten van de mens. Deze 
eerste stap vormde het voorstadium van de totale overheersing (Arendt, 2009, p. 451). Bij de tweede 
stap werd het morele persoon van de mens vernietigd (Arendt, 2009, p. 452). Om totale overheersing 
te bereiken, was nu alleen nog de laatste stap nodig: het verwoesten van de unieke identiteit van een 
persoon. Door middel van deze drie stappen zou de mens worden veranderd in levende marionetten. 
De totalitaire regimes zouden het gedrag van deze marionetten kunnen bepalen en voorspellen. Totale 
overheersing zou het resultaat zijn (Arendt, 2009, p. 455).  



 
 
 

8 

2.2 MENSENRECHTEN EN THE ORIGINS OF TOTALITARIANISM 
Hannah Arendt behandelt mensenrechten in het tweede deel van The Origins of Totalitairianism. In dit 
deel beschrijft ze dus het kader waarin totalitarisme kon ontstaan. De situatie waar delen van de 
Europese bevolking, staatlozen en minderheden, in terecht kwamen tijdens en na de Eerste 
wereldoorlog was mogelijk, omdat de rechten van de mens niet filosofisch tot stand waren gekomen 
en niet door de politiek waren vastgelegd en verzekerd. Mensenrechten hebben niet voorkomen dat er 
tijdens en na de Eerste Wereldoorlog een situatie ontstond waarin personen buiten de wet werden 
gesteld en als ongewenst werden gezien, en waarin werkeloosheid zorgde voor de economische 
overbodigheid van mensen. Binnen deze stand van zaken werd het mogelijk dat mensen stilzwijgend 
toestemden met de methoden om mensen te veranderen in levende marionetten, wat nodig was voor 
totale overheersing (Arendt, 2009, p. 447).  

Arendt behandelt mensenrechten dus, omdat ze een situatie creëren waarin totalitarisme kon ontstaan. 
Daarnaast behandelt zij mensenrechten, omdat deze verband houden met een belangrijk machtsmiddel 
van de totalitaire regimes, namelijk denationalisatie. Denationalisatie wil zeggen dat de nationaliteit 
van een persoon wordt afgenomen en dat deze persoon dan meestal geen andere nationaliteit heeft om 
op terug te vallen. Hij of zij maakt dan geen deel meer uit van een politieke gemeenschap en kan 
daardoor geen aanspraak meer maken op de nationale wet (Berkowitz, 2014). 

Denationalisatie hoort bij de effectiefste wapens van het internationale beleid van de totalitaire 
regimes. De regimes categoriseerden welke mensen tot het ‘uitschot’ van de samenleving hoorden.  
Vervolgens bleken de grondwetten van de andere landen niet in staat om de mensenrechten van dit 
‘uitschot’ te beschermen en kwamen zij in onaangename situaties terecht. De mensen die door de 
totalitaire regimes als ‘uitschot’ waren gecategoriseerd, bleven daardoor overal het ‘uitschot’.  De 
opvatting van de totalitaire regimes werd op deze manier opgelegd aan de andere staten (Arendt, 2009, 
p. 269).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
 

9 

3. DE GESCHIEDENIS VAN DE MENSENRECHTEN 
Dit hoofdstuk behandelt het concept van mensenrechten zoals die tijdens de Franse Revolutie zijn 
opgetekend in de Verklaring van de Rechten van de Mens en de Burger. Arendt levert in haar boek 
The Origins of Totalitarianism kritiek op dit concept van mensenrechten en laat zien dat het beeld wat 
de Fransen hadden van mensenrechten, niet klopte. Eerst wordt beschreven wat mensenrechten 
volgens de Franse verklaring inhouden en vervolgens waarom de mensrechten niet hoefden worden 
vastgelegd.  

3.1 DE VERKLARING VAN DE RECHTEN VAN DE MENS.  
Op 26 augustus 1789, het begin van de Franse Revolutie, nam de Franse Nationale vergadering de 
Verklaring van de Rechten van de Mens en de Burger, Déclaration des droits de l’homme et du 
citoyen, aan. De Vergadering geloofde dat het negeren, verwaarlozen of minachten van de rechten van 
de mens de oorzaak was van leed en van corruptie van de overheid. Deze verklaring bevatte de 
natuurlijke, onvervreemdbare en heilige rechten van de mens. Door de mensenrechten in een 
verklaring op te nemen, zou de gehele bevolking zich bewust moeten worden van de rechten en 
plichten die zij had (Lilian Goldman Law Library, 2008).   

Deze verklaring werd gezien als een keerpunt in de geschiedenis. Voor de verklaring was Gods wil of 
de geschiedenis de bron geweest van de wet, maar bij de Verklaring van de Rechten van de Mens en 
Burger werd duidelijk dat de mens de bron moest zijn van de wet. Tot deze verklaring werden de 
mensenrechten gegarandeerd door sociale, spirituele en religieuze factoren en niet door de regering of 
de wet. In de nieuwe samenleving van na de Franse Revolutie zouden sociale status en God geen rol 
meer spelen. In deze samenleving zouden individuen niet meer beschermd worden door de privileges 
van hun sociale positie of door God. De mensenrechten zouden de functie van de sociale status of God 
overnemen en de nieuwe bescherming vormen van het individu. Individuen konden een beroep doen 
op de mensenrechten wanneer zij bescherming nodig hadden tegen de nieuwe soevereiniteit van de 
staat (Arendt, 2009, pp. 290-291).  

Door de Verklaring van de Rechten van de Mens en Burger maakte de Franse Nationale vergadering 
duidelijk dat zij ervan overtuigd waren dat de mens krachtens zijn geboorte mensenrechten had. 
Mensenrechten werden gedacht als natuurlijk verschijnsel. Voor hun bestaan waren zij onafhankelijk 
van een politiek lichaam, sterker nog mensenrechten bestonden zelfs buiten een politiek lichaam 
(Arendt, 1990, p. 149). Dat drukte dus uit dat mensenrechten een universeel karakter hadden; iedereen 
had altijd en overal mensenrechten. Het was niet belangrijk of en bij welk politiek lichaam iemand 
behoorde om aanspraak te kunnen doen op mensenrechten.  

3.2 MENSENRECHTEN EN DE OPRICHTING VAN DE NATIESTAAT 
De komst van de Verklaring van de Rechten van de Mens en de Burger werd gecombineerd met de 
vraag naar nationale soevereiniteit. In het derde artikel van de verklaring was vastgelegd dat de 
soevereiniteit lag bij het volk en dat geen instantie of individu gezag kon uitoefenen als deze niet 
direct vanuit de natie voortkwam (Lilian Goldman Law Library, 2008). Het samengaan van de 
verklaring en de nationale soevereiniteit leverde een contradictie op bij de mensenrechten en bij de 
natie. De mensenrechten werden én als onvervreemdbare erfenis van alle mensen gezien (universeel) 
én als de specifieke erfenis van specifieke naties (nationaal). De natie was tegelijkertijd én 
onderworpen aan wetten (die zouden voorvloeien uit de mensenrechten) én soeverein (dus niet 
onderworpen aan universele wetten zoals de mensenrechten). De uitkomst van deze contradicties was 
dat mensenrechten werden beschermd en afgedwongen als nationale rechten. In de verklaring werden 



 
 
 

10 

niet de universele mensenrechten opgesteld, maar de rechten van de Franse burger (Arendt, 2009, p. 
230).  

3.3 VASTLEGGEN MENSENRECHTEN 
In de negentiende en twintigste eeuw bestond de overtuiging dat mensenrechten niet vastgelegd 
moesten worden in een verdrag of een wet. De Franse verklaring alleen was genoeg ter bescherming 
van de mensenrechten. Er kunnen kortweg twee redenen worden onderscheiden waarom de 
vastlegging van mensenrechten niet nodig was. De eerste reden heeft te maken met het natuurlijke 
karakter van de mensenrechten, de tweede reden met het samengaan van de verklaring van de 
mensenrechten en de nationale soevereiniteit tijdens de Franse Revolutie.  

Ten eerste werden de mensenrechten niet vastgelegd, omdat deze voor hun bestaan niet afhankelijk 
waren van een politiek lichaam. Mensenrechten waren onvervreemdbaar, ondeelbaar in en niet 
afleidbaar uit andere rechten of wetten. Dit betekende dat er geen autoriteit nodig was voor de 
totstandkoming van de mensenrechten. Het mens-zijn bracht deze rechten immers met zich mee. 
Daarom was er ook geen speciale wet nodig om deze rechten te beschermen, omdat alle wetten op 
deze mensenrechten waren gebaseerd (Arendt, 2009, p. 291).  

Ten tweede was het volgens Arendt niet zonder gevolgen dat mensenrechten door de Franse Revolutie 
onbedoeld waren veranderd in nationale rechten. De burgerrechten werden vooral gezien als een 
tastbare versie van de eeuwige mensenrechten die onafhankelijk van burgerschap en nationaliteit 
behoorden te zijn. De overtuiging was dan ook dat in de nationale burgerrechten de universele 
mensenrechten genoeg waren vastgelegd. Alle mensen waren immers burgers van een vorm van 
politieke gemeenschap en genoten dus burgerrechten. Indien deze burgerrechten niet zouden voldoen 
aan de eisen van de mensenrechten, zou dat betekenen dat de burgerrechten zouden moeten worden 
aangepast en niet dat de mensenrechten zouden moeten worden vastgelegd (Arendt, 2009, p. 293).   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
 

11 

4. ‘HET RECHT OM RECHTEN TE HEBBEN’  
Dit hoofdstuk beschrijft hoe Hannah Arendt tot het concept van ‘het recht om rechten te hebben’ 
komt. Ten eerste zal de situatie van de staatlozen, de minderheden en de vluchtelingen worden 
beschreven. Deze groepen laten de kwetsbaarheid van de mensenrechten, zoals die tijdens de Franse 
Revolutie waren opgetekend, zien. Vervolgens zal ‘het recht om rechten te hebben’ worden behandeld.  

4.1 DE STAATLOZEN, MINDERHEDEN EN VLUCHTELINGEN 
De mensenrechten waren, volgens de Franse Verklaring van de Rechten van de Mens en de Burger, 
natuurlijke rechten die voor hun bestaan niet afhankelijk waren van een politiek lichaam. Ze waren 
universeel toepasbaar en moesten dienen ter bescherming van het individu tegen de staat. In de 
praktijk bleek dat mensenrechten werden opgevat als burgerrechten.  

De kwetsbaarheid van de mensenrechten werd duidelijk na de Eerste Wereldoorlog door de komst van 
grote groepen staatlozen, minderheden en vluchtelingen. Voor de Eerste Wereldoorlog waren er ook al 
staatlozen, minderheden en vluchtelingen, maar het grootste deel van deze mensen kon worden 
opgevangen met het recht van asiel of het proces van naturalisatie. Het asielrecht diende als middel om 
zowel de asielaanvrager en het land van asiel te beschermen in situaties waarin mensen door 
omstandigheden waar ze zelf geen invloed op hadden, niet meer werden beschermd door de wet van 
hun oorspronkelijke gemeenschap. Het asielrecht was echter nergens in een wet opgenomen, omdat 
het fungeerde als een extra recht waar alleen beroep op werd gedaan in situaties waarin de normale 
wetgeving niet volstond (Arendt, 2009, pp. 280-281).    

Het proces van nationalisatie diende om de vluchtelingen een nieuwe nationaliteit te geven. De 
vluchteling zou een nieuwe burger worden die moest leven onder de regels van zijn nieuwe staat en 
tegelijkertijd beschermd werd door deze nieuwe staat. Wanneer een staat geen (tijdelijke) bescherming 
kon bieden aan een stateloze, had deze staat de optie van repatriëren. In dat geval stuurde de staat de 
stateloze terug naar zijn vaderland (Arendt, 2009, pp. 281, 284).  

Deze opties vormden een oplossing toen nog maar een enkeling stateloos was. Tijdens en na de Eerste 
Wereldoorlog zijn er echter grote groepen staatlozen bijgekomen. Verschillende gebeurtenissen 
hebben er toe geleid dat er grote groepen mensen stateloos werden, zoals de burgeroorlogen die ervoor 
zorgden dat mensen uit hun land moesten vluchten, en de denationalisatie van minderheden. Ook al 
waren de vluchtelingen officieel niet stateloos, toch werden zij vanwege praktische redenen 
beschouwd als stateloos (Arendt, 2009, p. 281).  

Voor deze grote groepen staatlozen hebben de staten geen oplossing, dus besluiten zij de staatlozen te 
negeren. De opties om met staatlozen om te gaan , asielrecht, nationaliseren en repatriëren, zijn bij 
deze grote aantallen niet meer toereikend. Het asielrecht wordt simpelweg niet meer toegepast. De 
staten hebben de mogelijkheid om dit recht niet meer toe te passen, omdat dit recht nergens is 
vastgelegd (Arendt, 2009, pp. 279-281). Nationalisatie is niet meer mogelijk, omdat er te veel mensen 
zijn. In plaats van dat staten een select groepje nationaliseren, raken zij in paniek en denationaliseren 
zij zelfs hen die via het nationalisatieproces een burger van een staat zijn geworden (Arendt, 2009, p. 
285). Op die manier komen er niet minder, maar juist meer staatlozen. Ten slotte is repatriëren niet 
meer mogelijk, omdat er geen land is waar deze mensen naar toe kunnen worden gedeporteerd. Zowel 
het land van herkomst als andere landen accepteren een stateloze niet (Arendt, 2009, p. 283). Er is dus 
geen enkele manier om mensen die hun staat hebben verloren een nieuwe staat te geven.  

Het lot van de staatlozen is dus dat ze stateloos blijven. Dit betekent dat zij niet meer bij een staat 
horen. Daardoor verliezen zij een legale en politieke status die hen recht geeft op de bescherming van 



 
 
 

12 

de overheid. Dat houdt in dat de staatlozen geen aanspraak meer kunnen maken op hun 
mensenrechten. Ze worden rechteloos (Oman, 2010, p. 281). Daarmee verliezen de staatlozen als 
eerste hun huis; een sociale structuur waarin ze zijn geboren en waarin ze een plek in de wereld voor 
zichzelf hebben gevestigd. Het is onmogelijk voor hen om een nieuw huis te vinden. Vervolgens 
verliezen de staatlozen de bescherming van de overheid; ze verliezen niet alleen een legale status in 
hun eigen land, maar in alle landen (Arendt, 2009, pp. 293-294).  

4.2 DE STAATLOZE ALS RECHTELOZE  
Arendt vraagt zich vervolgens af hoe het kan dat mensenrechten niet kunnen worden ingeroepen in de 
situatie waar ze voor bedoeld zijn. Mensenrechten zijn immers aangeboren en onvervreemdbare 
rechten en zouden juist beroepbaar moeten zijn voor de mens die zijn politieke status heeft verloren 
(Arendt, 2009, p. 300). Het lot van de staatlozen laat volgens Arendt twee misverstanden zien over de 
mensenrechten zoals deze in Franse Verklaring van de Rechten van de Mens en de Burger zijn 
geformuleerd.  

Ten eerste is de achttiende-eeuwse opvatting dat mensenrechten een natuurlijk verschijnsel zijn 
volgens Arendt onjuist. Mensenrechten worden in de achttiende eeuw opgevat als rechten die de mens 
heeft krachtens geboorte. De staatloze is nog steeds mens, maar heeft al zijn kwaliteiten en zijn relaties 
met de wereld verloren. Doordat de staatloze al zijn kwaliteiten heeft verloren, is het voor anderen 
onmogelijk om hem als medemens te behandelen. Mens-zijn blijkt dus niet voldoende om succesvol 
aanspraak te kunnen maken op mensenrechten (Arendt, 2009, pp. 299-300). Daarom trekt Hannah 
Arendt de conclusie dat mensenrechten geen natuurlijk verschijnsel zijn die ieder mens toekomen 
krachtens zijn geboorte.  

Ten tweede constateert Arendt dat mensenrechten burgerrechten zijn. Met andere woorden 
mensenrechten zijn voor hun bestaan afhankelijk van een politiek lichaam, bovendien is hun 
toepasbaarheid niet universeel (Oman, 2010, p. 280). Ze stelt vast dat alleen mensen met een 
nationaliteit, een overheid aanspraak kunnen maken op mensenrechten. Arendt (1958, p. 292) 
concludeert dat “[…] op het moment dat mensen geen eigen overheid meer hadden en terug moesten 
vallen op hun minimale rechten, er geen autoriteit was die deze wilde beschermen en er geen institutie 
bereid was om deze te garanderen”.1 Mensenrechten zijn dus niet universeel toepasbaar, maar er is 
een nationaliteit nodig om een beroep te kunnen doen op deze rechten.  

Arendt trekt deze conclusie door en claimt dat niet het verliezen of schenden van specifieke 
mensenrechten, maar het verliezen van een lidmaatschap van een gemeenschap, en daarmee rechteloos 
worden,  de benarde situatie van de staatlozen veroorzaakt. “Het onheil van de rechtelozen is niet dat 
zij beroofd zijn van leven, vrijheid en het nastreven van geluk, of van gelijkheid voor de wet en 
vrijheid van meningsuiting – formuleringen die waren ontworpen om problemen op te lossen in een 
gemeenschap – maar dat zij niet langer bij wat voor gemeenschap dan ook horen.”2 (Arendt, 2009, p. 
295). De staatlozen horen niet bij een gemeenschap en verloren daarmee een plek in de wereld waar 
hun spreken en handelen zinvol waren (Arendt, 2009, p. 296).  

                                                        

1 Originele tekst: “[…] but it turned out that the moment human beings lacked their own government 
and had to fall back upon their mimimum rights, no authority was left to protect them and no 
institution was willing to guarantee them.” (Arendt, 2009, p. 292)  
2 Originele tekst: “The calamity of the rightless is not that they are deprived of life, liberty, and the 
pursuit of happiness, or of equality before the la wand freedom of communities- but that they no 
longer belong to any community whatsoever.” (Arendt, 2009, p. 295) 



 
 
 

13 

 

4.3 ‘HET RECHT OM RECHTEN TE HEBBEN’ 
Arendt concludeert naar aanleiding van het onheil van de rechteloze en de bevinding dat dit onheil 
voortkomt uit het verliezen van een gemeenschap, dat het enige mensenrecht wat kan bestaan ‘het 
recht om recht te hebben’ of ‘het recht om te behoren tot een of andere vorm van georganiseerde 
gemeenschap’ is. ‘Het recht om recht te hebben’ betekent: “[…] te leven in een kader met wetten en 
regelgeving waar iemand wordt beoordeeld op zijn acties en meningen.”3 (Arendt, 2009, pp. 296-297). 
Dit recht is zowel het meest fundamentele als het meest universele mensenrecht (De Schutter & 
Peeters, 2015, p. 125). ‘het recht om rechten te hebben’ is fundamenteel, omdat vanuit dit recht de 
mogelijkheid om andere rechten te hebben, zoals het recht op vrijheid van meningsuiting, volgt 
(Michelman, 1996, pp. 205-206).  

Het ‘recht om rechten te hebben’ houdt in dat de mens het recht heeft op een plaats in de wereld, een 
plaats waar zijn meningen ertoe doen en zijn handelingen effectief zijn. De mens wordt dan door 
anderen beoordeeld op basis van wat hij doet. Wanneer iemand niet bij een gemeenschap hoort, zal de 
omgang van anderen niet afhangen van wat de staatloze doet of niet doet. Hij is dan overgeleverd aan 
de willekeur van anderen en heeft hier zelf geen invloed meer op. Soms zal de willekeur gunstig voor 
hem uitpakken, maar meestal zullen de anderen hem onrechtvaardig behandelen (Arendt, 2009, p. 
296).  

Volgens Arendt zijn staatlozen van ‘het recht om rechten te hebben’ of het recht om te behoren tot een 
politieke gemeenschap beroofd. Bovendien hebben zij niet de mogelijkheid om deze rechten weer te 
bemachtigen vanwege de nieuwe wereldwijde politieke situatie. Een situatie waarin er geen gebrek is 
aan beschaving, maar er juist overal beschaving is. Alle beschavingen zijn tevens met elkaar 
verbonden. Dat betekent volgens Arendt dat de mensheid (alle mensen bij elkaar) compleet is 
georganiseerd en aan elkaar gekoppeld is. Wie zijn lidmaatschap van een gemeenschap verliest in deze 
compleet georganiseerde mensheid, is niet in staat om aan een andere politieke gemeenschap deel te 
nemen. Dat komt erop neer dat hij is verbannen uit de mensheid (Arendt, 2009, p. 297).  

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                        

3 Orginele tekst: “[…] to live in a framework where one is judged by one’s actions and opinions.” 
(Arendt, 2009, pp. 296-297) 



 
 
 

14 

 
5. BELANG VAN ‘HET RECHT OM RECHTEN TE HEBBEN’  
Dit Hoofdstuk gaat in op het ‘recht om rechten te hebben’. Arendt komt door de situatie van de 
staatlozen tot de conclusie dat mensenrechten niets anders kunnen inhouden dan het ‘recht om rechten 
te hebben’; het recht om bij een gemeenschap te horen. Dit hoofdstuk zal toelichten waarom het voor 
een mens belangrijk is om bij een gemeenschap te horen en welke rol ‘het recht om rechten te hebben’ 
hierbij speelt. 

Om het belang van het hebben van een gemeenschap te begrijpen, zal eerst worden uitgelegd wat 
volgens Arendt een menselijke activiteit is en hoe deze activiteit tot de creatie van de wereld leidt. 
Vervolgens wordt ingegaan op hoe de mens toegang krijgt tot deze wereld. Als laatste zal worden 
besproken welke rol ‘het recht om rechten te hebben’ heeft met betrekking tot de toegang tot de 
wereld.  

5.1 DE WERELD 
Arendt wordt zich door Aristoteles bewust van de relatie tussen de mens en het politieke. Aristoteles 
stelt dat de mens een sprekend dier en daarom een politiek dier is. Daarmee bedoelt hij dat mensen een 
natuurlijke neiging hebben om te leven in een politieke gemeenschap en dat mensen alleen hun doelen 
kunnen waarmaken in deze gemeenschap. Er is pas sprake van een politieke gemeenschap als zij haar 
leden laat deelnemen aan de publieke zaak, zodat deze leden in staat zijn om het goede leven te leiden 
(Schaap, 2011, pp. 24-25).  

Voor Arendt is het politieke, in haar woorden ‘handelen’, een fundamentele menselijke activiteit. 
Handelen kan alleen worden geactualiseerd in het samenzijn met anderen. Zij komt zo tot het 
ontologisch inzicht dat leven ‘tussen de mensen zijn’ betekent (Oman, 2010, p. 284). In dit samenzijn 
en door samen te handelen, ontstaat de wereld: een gedeelde plek. De wereld is geen fysieke plek, 
maar een verschijningsruimte tussen de mensen; een plek waar mensen aan elkaar verschijnen. 
Mensen bestaan hier niet alleen, maar ze tonen in de publieke ruimte wie ze zijn (De Schutter & 
Peeters, 2015, p. 67).  

De relatie tussen de wereld en de mens is een wederzijdse afhankelijkheidsrelatie. Enerzijds is de 
wereld voor zijn (voort)bestaan afhankelijk van het samenkomen en samen handelen van de mens; als 
mensen stoppen met handelen, zal de wereld verdwijnen (d'Entreves, 2014). Anderzijds is de mens 
van de wereld afhankelijk, omdat hij uitsluitend in de wereld, in het samenzijn met anderen, kan 
handelen en zijn identiteit kan tonen (De Schutter & Peeters, 2015, p. 106). Als de mens niet kan 
handelen, is hij dood voor wereld. Op dat moment is zijn leven geen menselijk leven meer, omdat het 
niet meer een leven is tussen de mensen (Schaap, 2011, p. 27). De mens heeft de wereld dus nodig om 
een waardig menselijk bestaan te kunnen leven.  

5.2 TOEGANG TOT DE WERELD 
Het is niet voor iedereen mogelijk om toegang te hebben tot de publieke ruimte en op die manier een 
waardig menselijk bestaan te leiden. In het politieke lichaam van de moderne tijd vormen de 
natiestaten steeds meer de publieke ruimte. De publieke ruimte is dus geïnstitutionaliseerd en daarmee 
is ook de toegang tot de publieke ruimte geïnstitutionaliseerd. Alleen burgers hebben toegang tot de 
publieke ruimte van een staat (Oman, 2010, pp. 282, 289). Dit wil zeggen dat alleen zij die een 
juridische persoonlijkheid hebben, mogen deelnemen aan de dialoog en zo kunnen handelen. Arendt 
gebruikt zelf het woord persona om de juridische persoonlijkheid te beschrijven. Persona is een 
Latijns woord dat  masker betekent en oorspronkelijk werd gebruikt in de toneelwereld. Dit masker 



 
 
 

15 

moest het gezicht van de toneelspeler verhullen, tegelijkertijd moest het de stem van de acteur 
hoorbaar maken. Persona in de juridische betekenis wil zeggen dat een mens wordt aangekleed met 
rechten en plichten. Deze persona maakt het voor een individu mogelijk om zijn stem, zijn mening te 
laten horen en maakt een individu gelijk aan alle andere individuen van een politiek lichaam. Zonder 
een persona is een individu een naakt mens en politiek gezien irrelevant (Arendt, 1990, pp. 106-107).  

Een persona maakt individuen dus gelijk aan elkaar in de publieke wereld. Mensen zijn volgens 
Arendt niet van nature gelijk aan elkaar. Het tegendeel is zelfs waar; de natuurtoestand wordt 
gekenmerkt door verschillen, ongelijkheid en dominantie van de één over de ander (Schaap, 2011, p. 
26). In de publieke wereld worden leden aan elkaar gelijk gemaakt door ieder lid gelijke rechten toe te 
kennen. Deze gelijkheid is belangrijk om meerdere redenen. Ten eerste zorgt gelijkheid ervoor dat het 
bouwen van een gedeelde wereld überhaupt mogelijk is. Arendt stelt dat de mens samen met zijn 
gelijken en alleen met deze gelijken een gedeelde wereld kan maken om vervolgens in deze wereld te 
handelen en zo met zijn gelijken deze publieke ruimte te veranderen (Arendt, 1958, p. 301). Gelijkheid 
zorgt er dus voor dat de mens kan handelen en een waardig menselijk bestaan kan leiden (Schaap, 
2011, p. 26). Ten tweede kan de natiestaat zonder de idee van gelijkheid voor de wet niet bestaan. De 
staat zou dan veranderen in een anarchistische massa met veel privileges voor de één en te weinig voor 
de ander (Arendt, 2009, p. 290).  

5.3 DE FUNCTIE VAN ‘HET RECHT OM RECHTEN TE HEBBEN’ 
Voor Arendt is toegang tot de publieke ruimte dus noodzakelijk om een volwaardig menselijk bestaan 
te leiden. Om in de moderne tijd toegang te hebben tot de geïnstitutionaliseerde publieke ruimte heeft 
de mens een juridische persoonlijkheid (rechten) nodig, de mens moet een burger zijn. Er is dus een 
behoefte aan rechten en het ‘recht om rechten te hebben’ sluit aan bij deze behoefte. Dit mensenrecht 
is dan een middel om te verzekeren dat mensen toegang hebben tot de wereld en een volwaardig 
menselijk bestaan kunnen leiden (Oman, 2010, pp. 287, 289).  

Volgens Arendt zijn rechten een artefact, gemaakt in de wereld. ‘het recht om rechten te hebben’ is 
dus ook een artefact (Michelman, 1996, p. 205). Dat is van belang bij het beantwoorden van de vraag 
wie of wat dit mensenrecht moet beschermen en garanderen. De mensenrechten, zoals die opgetekend 
zijn in de Franse Verklaring voor de Rechten van de Mens en Burger, worden gegarandeerd door de 
natuur. Er is echter meer kennis over de natuur en dit zorgt voor twijfel bij de moderne mens of de 
rechten van de mens uit de natuur van de mens zijn af te leiden en of de natuur de mensenrechten kan 
garanderen. Arendt merkt op dat de mensheid de rol van de natuur heeft overgenomen. De mensheid is 
geen regulatief idee meer (een idee dat nodig is om de aarde te begrijpen maar dat niet empirisch 
aantoonbaar is (Pomerleau, 2017)), maar is veranderd in een onbetwistbaar feit (een gemeenschap van 
echte individuen). De mensheid moet dus ‘het recht om rechten te hebben’ beschermen en garanderen. 
Arendt vraagt zich wel of de mensheid hiertoe in staat is (Arendt, 2009, p. 298). 

 

 

 

 

 

 



 
 
 

16 

 

6. HET WAARBORGEN VAN ‘HET RECHT OM RECHTEN TE 

HEBBEN’ 
Dit hoofdstuk zal ‘het recht om rechten te hebben’ aan een kritische blik onderwerpen. Als er kritiek 
wordt geleverd op Arendts notie van ‘het recht om rechten te hebben’, gaat het vaak over het feit dat 
onduidelijk is waar rechtelozen dit recht kunnen claimen, wat de grondslag is van dit recht en wie dit 
recht moet waarborgen. In dit hoofdstuk zal ik stil staan bij deze kritiek.  

6.1 RECHTELOZE EN ‘HET RECHT OM RECHTEN TE HEBBEN’ 
Arendt komt tot de conclusie dat mensen zich soms in een situatie bevinden, waarin ze geen rechten 
hebben. ‘Het recht om rechten te hebben’ zou deze rechtelozen moeten helpen om in een situatie 
terecht te komen, waarin ze wel rechten hebben. De moeilijkheid van ‘het recht om rechten te hebben’ 
is dat het zelf een recht is. Het lijkt paradoxaal om in het bezit te zijn van een recht (‘het recht om 
rechten te hebben’) en je tegelijkertijd in een positie te bevinden waarin je geen rechten hebt 
(Michelman, 1996, p. 200).  

Deze kritiek is echter te weerleggen door ‘het recht om rechten te hebben’ te verdelen in twee delen; 
namelijk ‘het recht1’ en ‘rechten2’. ‘Het recht1’ en ‘rechten2’ verschillen conceptueel van elkaar. ‘Het 
recht1’ verwijst hier naar een moreel recht dat iedereen toe zou moeten komen en dat deelname aan 
een politieke gemeenschap mogelijk maakt. ‘Rechten2’ zijn empirische rechten die van betekenis 
worden in actuele sociale situaties. Een persoon bezit ‘rechten2’ wanneer hij deel uitmaakt van een 
politieke gemeenschap, deze rechten maakt het voor hem mogelijk om in deze gemeenschap te 
handelen (Michelman, 1996, pp. 201, 206).  Dat betekent concreet dat een rechteloze niet ‘rechten2’ 
bezit, maar nog altijd wel ‘het recht1’.  

De moeilijkheid hierbij is dat rechten volgens Arendt sociale constructen zijn die alleen tot stand 
kunnen komen in een gemeenschap. Bovendien is er volgens haar geen onveranderlijke menselijke 
natuur (Schaap, 2011, p. 27). Dit betekent dat rechten niet uit de menselijke natuur kunnen 
voortvloeien en daarmee de menselijke natuur niet als grondslag kunnen hebben. Gezien het feit dat 
‘rechten2’ in een politieke gemeenschap worden gecreëerd, hebben deze rechten een politieke 
grondslag. ‘Het recht1’ komt niet voort uit een politieke gemeenschap, waardoor hij de politiek niet als 
grond kan hebben. Aangezien de menselijke natuur ook niet als grondslag kan functioneren, lijkt een 
grondslag voor ‘het  recht1’ afwezig (Michelman, 1996, p. 206). Hier zal in de paragraaf 6.2 verder op 
in worden gegaan.  

6.2 RECHTEN EN PLICHTEN 
De afwezigheid van een grondslag van ‘het recht1’ levert moeilijkheden op bij het waarborgen van 
‘het recht om rechten te hebben’ en daardoor bij zijn bestaan. Een recht van de één kan namelijk pas 
bestaan als een ander de plicht heeft om dit recht te waarborgen. Bij ‘het recht om rechten te hebben’ 
van Arendt vormen ‘de plicht’ en ‘de ander’ een vraagstuk.  

6.2.1 DE ANDER 
‘De ander’ is de mensheid. Zoals aan het einde van hoofdstuk 5 is de mensheid (een onbetwistbaar 
feit) volgens Arendt de geadresseerde van ‘het recht om rechten te hebben’, wat betekent dat zij ook 
dit recht moet waarborgen (Arendt, 2009, p. 298). In The Origins of Totalitairianism legt zij niet 
verder uit wat ze hiermee bedoelt. Wat Arendt volgens mij bedoelt, is dat het verkrijgen van een 



 
 
 

17 

object, of in dit geval een recht, verantwoordelijkheden met zich meebrengt. Wanneer iemand een auto 
krijgt, dan zal hij niet alleen de auto krijgen, maar ook de verantwoordelijkheid om voor de auto te 
zorgen. Op dezelfde manier krijgt de mensheid ‘het recht om rechten te hebben’ en de 
verantwoordelijkheid om voor dit mensenrecht te zorgen.  

Arendt onderkent zelf al dat zij niet zeker weet of de mensheid in staat is om ‘het recht om rechten te 
hebben’ te waarborgen. De mensheid heeft dan wel ‘het recht om rechten te hebben’ gekregen en 
daarmee ook de verantwoordelijkheid om voor dit mensenrecht te zorgen. De vraag blijft of de 
mensheid deze verantwoordelijkheid voelt en aan ieder mens ‘het recht om rechten te hebben’ wilt 
geven.  

Daarnaast is voor mij onduidelijk wie de mensheid precies is. Arendt beschrijft dat de mensheid een 
onbetwistbaar feit is. Deze mensheid is compleet georganiseerd, wat betekent dat lokale 
gemeenschappen elkaar overlappen en er daardoor één wereld, één gemeenschap van de mensheid, is 
ontstaan (Oman, 2010, p. 283; Arendt, 2009, p. 297). Als dit het geval is en er dus één mensheid 
bestaat, hoe kan iemand die uit de mensheid is verbannen, een rechteloze, weer door diezelfde 
gemeenschap opgenomen worden?  

6.2.2 DE PLICHT  
De plicht om voor ‘het recht om rechten te hebben’ te zorgen, komt voort uit het krijgen van dit 
mensenrecht en daarmee de verantwoordelijkheid over dit mensenrecht. Het krijgen van dit 
mensenrecht is het resultaat van het samen voor de wereld zorgen. Doordat mensen afhankelijk zijn 
van elkaar om te handelen en samen voor de wereld zorgen, zijn zij solidair met elkaar. Uit deze 
solidariteit volgt de verantwoordelijkheid voor ‘het recht om rechten te hebben’. De plicht voor het 
waarborgen van dit mensenrecht komt dus voort uit het feit dat leven ‘tussen de mensen zijn’ betekent, 
maar een verdere grondslag is niet aanwezig (Oman, 2010, p. 284).  

De afwezigheid van een grondslag van de plicht hoeft echter geen probleem te zijn. Wij voelen ons 
voor meer dingen verplicht zonder dat daar een specifieke grondslag voor is. Zo voelen velen zich 
verplicht om in het openbaar vervoer hun zitplaats aan te bieden aan ouderen, wanneer er geen stoelen 
zijn. Het maakt daarbij niet uit of de oudere nog maar net 65 jaar is geworden, nog prima ter been is en 
bij de volgende halte alweer uit moet stappen. De plicht om als jongere je stoel aan te bieden aan deze 
oudere blijft, ook al is er geen verdere grondslag dan een afgesproken norm dat ouderen meer 
aanspraak kunnen maken op een zitplaats in het openbaar vervoer dan jongeren. Op een zelfde manier 
kan de plicht om ‘het recht om rechten te hebben’ te waarborgen, ontstaan; door gezamenlijk te 
erkennen dat dit mensenrecht belangrijk is en vervolgens samen af te spreken dat we dit recht daarom 
goed moeten beschermen.  

Daarnaast levert het ontbreken van een grondslag van de plicht ook een voordeel op. Wie zegt dat de 
natuur of God de grondslag is van een mensenrecht, legt daarmee ook de verantwoordelijkheid om 
voor dit mensenrecht te zorgen in de handen van de natuur of God en ontslaat zichzelf van elke 
verantwoordelijkheid. De gezamenlijke afspraak om ‘het recht om rechten te hebben’ te beschermen, 
ondanks dat er geen grondslag is van deze bescherming, zorgt ervoor dat de verantwoordelijkheid om 
het recht te bewaken alléén bij de mensen, bij ons, ligt. Bovendien worden we ons extra bewust van 
onze verantwoordelijkheid, omdat niets of niemand onze taak kan overnemen als wij deze verslonzen. 
Het niet nakomen van onze taak betekent dat het mensenrecht zal verdwijnen. Het ontbreken van een 
grondslag van de plicht resulteert dus in extra zorg voor de bescherming van ‘het recht om rechten te 
hebben’.  

 



 
 
 

18 

 

6.3 DE KWETSBAARHEID VAN EEN MENS 
Het ontbreken van een grondslag van ‘het recht om rechten te hebben’ hoeft dus geen probleem te zijn, 
zolang de mensheid erkent dat dit mensenrecht belangrijk is en daarom beschermd moet worden. 
Wanneer er niet gezamenlijk wordt afgesproken dat dit recht belangrijk is, is er geen enkele andere 
grondslag om dit recht te waarborgen en kan geen enkel persoon dus aanspraak maken op dit 
mensenrecht. ‘Het recht om rechten te hebben’ is dus kwetsbaar. Het is geen vast en zeker recht waar 
iedereen een beroep op kan doen.  

Arendt was zich ervan bewust dat de mensheid misschien niet in staat was om ‘het recht om rechten te 
hebben’ te waarborgen. Dat zij er toch voor heeft gekozen om de mensheid de taak te geven om dit 
recht te waarborgen, laat volgens Michelman (1997) zien dat Arendt de onherstelbare grondloosheid 
van rechten wilde benadrukken. Zo vestigt ze de aandacht op de collectieve zelfzorg wanneer het 
aankomt op het tot stand brengen en behouden van fatsoenlijke en humane omstandigheden in deze 
wereld voor een individu en voor de menigte (Michelman, 1996, p. 207). Dit sluit aan bij Arendts 
opvatting dat het leven van mensen kwetsbaar is; we zijn afhankelijk van elkaar om te kunnen 
handelen en een waardig menselijk bestaan te kunnen leiden. Elk mens is afhankelijk van een wereld 
(Oman, 2010, p. 297).  

Ik sluit me aan bij de opvatting van Michelman dat Arendt de collectieve zelfzorg wil benadrukken. 
Dat ze wil laten inzien dat de mens kwetsbaar is en afhankelijk van een wereld. Deze kwetsbaarheid 
kan tegemoet worden getreden met ‘het recht om rechten te hebben’, maar dit is zeker geen sluitende 
oplossing vanwege de grondloosheid van dit recht. We zullen voor onszelf moeten zorgen en voor het 
waarborgen van de rechten die we belangrijk vinden. Deze rechten mogen we niet voor lief nemen, 
maar wij zullen altijd voor hun bestaan moeten waken.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
 

19 

7. CONCLUSIE 
In 1951 publiceert Hannah Arendt The Origins of Totalitairianism. In dit boek behandelt zij de 
totalitaire regimes van Stalin en Hitler en waarom en waardoor deze regimes aan de macht konden 
komen. In het hoofdstuk Decline of Nation-state; end of rights of men beschrijft Arendt de situaties 
van staatlozen, vluchtelingen en minderheden in Europa tijdens en na de Eerste Wereldoorlog. Deze 
groepen lieten zien dat mensenrechten, zoals deze in de Franse Verklaring van de Rechten van de 
Mens en de Burger waren geformuleerd, in de praktijk onbruikbaar bleken.  

Mensenrechten waren volgens de Verklaring van de Rechten van de Mens en de Burger, rechten die 
voortvloeiden uit de natuur van de mens en voor hun bestaan niet afhankelijk waren van een politiek 
lichaam. Ze waren universeel toepasbaar en moesten dienen ter bescherming van het individu tegen de 
staat. Bescherming van mensenrechten middels verdragen en wetten was om verschillende redenen 
niet nodig. In de praktijk bleek dat mensenrechten opgevat werden als burgerrechten.  

Bij de komst van de grote groepen staatlozen tijdens en na de Eerste Wereldoorlog werd duidelijk dat 
zij geen aanspraak konden doen op mensenrechten, terwijl mensenrechten juist voor hen bedoeld 
waren die hun politieke status waren verloren. De staatlozen waren rechtelozen geworden. Arendt 
komt dan tot de conclusie dat mensenrechten geen natuurlijk verschijnsel zijn, want alleen mens-zijn 
bleek niet voldoende om aanspraak te kunnen doen op mensenrechten. Bovendien bleek dat 
mensenrechten voor hun bestaan afhankelijk zijn van een politiek lichaam en dus niet universeel 
toepasbaar zijn.  

Arendt concludeert dan dat niet het verliezen of het schenden van specifieke mensenrechten, maar het 
verliezen van een lidmaatschap van een politieke gemeenschap en daarmee rechteloos worden, de 
benarde situatie van de staatlozen veroorzaakt. Zo komt Arendt tot de conclusie dat mensenrechten 
niets anders kunnen zijn dan ‘het recht om rechten te hebben’, het recht om te behoren tot een of 
andere vorm van een georganiseerde gemeenschap, een plek in de wereld.  

Een plek in de wereld, toegang tot de publieke ruimte, is noodzakelijk om een waardig menselijk 
bestaan te kunnen leiden. In de moderne tijd is de publieke ruimte steeds meer geïnstitutionaliseerd, 
wat betekent dat ook de toegang tot de publieke ruimte is geïnstitutionaliseerd. De mens heeft een 
juridische persoonlijkheid (rechten) nodig om te kunnen handelen in de wereld. Er is dus een behoefte 
aan rechten en ‘het recht om rechten te hebben’ sluit aan bij deze behoefte. Dit mensenrecht is dan een 
middel om te verzekeren dat mensen toegang hebben tot de wereld en een waardig menselijk bestaan 
kunnen leiden. 

De mensheid is de geadresseerde van ‘het recht om rechten te hebben’ en moet daarom volgens Arendt 
dit recht ook waarborgen. Er is echter geen grondslag van dit mensenrecht. Dit is geen probleem 
zolang de mensheid erkent dat dit mensenrecht belangrijk is en daarom beschermd moet worden. 
Wanneer dit niet gezamenlijk wordt afgesproken, ontstaat er wel een probleem, dan is er  geen 
grondslag om dit recht te waarborgen en kan geen enkel persoon aanspraak maken op dit mensenrecht.  

De afwezigheid van een grondslag van ‘het recht om rechten te hebben’ betekent niet dat Arendts 
begrip van mensenrecht als onzin moet worden bestempeld. Ik denk dat Arendt met ‘het recht om 
rechten te hebben’ de kwetsbaarheid van de mens wilt laten zien. Mensen zijn afhankelijk van de 
wereld. Deze kwetsbaarheid kan gedeeltelijke worden verholpen met het mensenrecht, maar dit is 
geen sluitende oplossing vanwege de grondloosheid van dit recht. Wanneer wij besluiten dat we dit 
mensenrecht belangrijk vinden en willen dat dit recht voor iedereen en niet alleen voor een bepaald 



 
 
 

20 

gezelschap beschikbaar is, zullen we er altijd voor moeten waken dat dit recht beschermd en toegepast 
wordt.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
 

21 

LITERATUURLIJST 
Amnesty Internaional. Onderzoek naar mensenrechten van vluchtelingen. 
[https://www.amnesty.nl/wat-we-doen/themas/vluchtelingen-en-migranten/vluchtelingen/onderzoek-
naar-mensenrechten-van-vluchtelingen]. 30 mei 2017.  

Arendt, H. (2009). The Origins of Totalitarianism (Second enlarged edition. Ed.). Oxford: Benediction 
Books. 

Arendt, H. (1990). On Revolution (Reprinted. Ed., Penguin twentieth-century classics). Londen: 
Penguin Books. 

Berkowitz, R. (2014, april 12). The Disturbing Rise of Mass Denationalization. Geraadpleegd via  
[https://www.the-american-interest.com/2014/04/12/the-disturbing-rise-of-mass-denationalization/] 
(31 mei 2017).  

De Schutter, D., & Peeters, R. (2015). Hannah Arendt Politiek Denker. Zoetermeer: Klement-
Pelckmans. 

d'Entreves, M. (2014, april 10). Hannah Arendt. Geraadpleegd via 
[https://plato.stanford.edu/entries/arendt/#Bib] (19 juni 2017).  

Lilian Goldman Law Library. (2008). Declaration of the Rights of Man - 1789. Geraadpleegd via 
[http://avalon.law.yale.edu/18th_century/rightsof.asp] (1 juni 2017).  

Michelman, F. (1996). Parsing a "right to have rights" . Constellations , 3 (2), 200-208. 

NOS. (2017, maart 19). 'Nog altijd chaos in Griekenland'. Geraadpleegd via 
[http://nos.nl/nieuwsuur/artikel/2164004-nog-altijd-chaos-in-griekenland.html] (30 mei 2017).  

Office of the United Nations High Commissioner for Human Rights (OHCHR). (sd). What are human 
rights? Geraadpleegd via [http://www.ohchr.org/EN/Issues/Pages/WhatareHumanRights.aspx] (16 
mei 2017).  

Oman, N. (2010). Hannah Arendt's "Right tot Have Rights": A Philosophical Context for Human 
Security. Journal of Human Rights, 9 (3), 279-302. 

Pomerleau, W. (2017). Immanuel Kant: Philosophy of Religion. Geraadpleegd via  
[http://www.iep.utm.edu/kant-rel/] (20 juni 2017).  

Schaap, A. (2011). Enacting the right to have rights: Jacques Rancière's critique of Hannah Arendt . 
European Journal of Political Theory , 10 (1), 22-45. 

van Houtum, H., & Lucassen, L. (2017, januari 18). Het uitdelen aan dekens aan vluchtelingen is maar 
een schaamlap. NRC Handelsblad. Geraadpleegd via [https://www.nrc.nl/nieuws/2017/01/18/barre-
openluchtgevangenis-door-slecht-turkije-akkoord-6256049-a1541710].  

Yar, M. Hannah Arendt (1906-1975). [http://www.iep.utm.edu/arendt/] (17 mei 2017).   

Young-Bruehl, E. (2005). Hannah Arendt, een biografie. Amsterdam: Atlas. 

 


