Het duister helder als het licht

Een Henriaans perspectief op depressie

André Groenendijk

Studentnummer: 344767

Masterthesis Wijsbegeerte van een Wetenschapsgebied
Erasmus Universiteit Rotterdam

Aantal woorden: 22165

Begeleider: Prof. dr. R.B.J.M. Welten

Adviseur: dr. A.W. Prins



My real fault was that I couldn’t stay with my purest feelings. This was what tore the greatest
hole in me.

Saul Bellow, The Adventures of Augie March

Descend lower, descend only

Into the world of perpetual solitude,

World not world, but that which is not world,
Internal darkness, deprivation

And destitution of all property

T.S. Eliot, Four Quartets

Al zei ik: ‘Laat het duister mij opslokken,

Het licht om mij heen veranderen in nacht,’

Ook dan zou het duister voor u niet donker zijn —
De nacht zou oplichten als de dag,

Het duister helder zijn als het licht.

Psalm 139:11-12



Inhoudsopgave

DANKWOOTA ...ttt ettt et b ettt sttt ettt eaee 3
| £31 1S3 16 11 SRS 4
Vertwijfeling: de openbaring van immanenti............cccueeervreeiieeeiiieeeiieeeeieeeeieeesveeesveeeseneens 11
Angst: de openbaring van het affectievVe .........cccvveviiieiiiieeceeee e 21
Leegte: de poging het Zelf te VETlIEZeN ........cccuvveeviieiiiieiee et 29
Passio: het Zelf D] NICtZSCRE........oooiiiiiieeie et e s 32
Retraite: terug naar het Zelf ........oooviioiiiieece et 38
Leven: de hand die ons WeeTde ........cc.ooiiriiiiiiiiiiiecicce e 49
LAEETALUUT ...ttt ettt et e h bt e e sh et e st eb e e bt et e sbee st e et e eat e bt enbeennenieens 61



Dankwoord

Het schrijven van deze scriptie is een lang proces geweest, niet in het minst doordat ik
persoonlijker bij het onderwerp betrokken was dan ik zelf zou willen. Ik hoop dat deze
betrokkenheid zijn weg heeft gevonden naar het papier, zodat het de woorden meer kracht zal
geven. Al lezende zal het de lezer duidelijk worden dat depressie in mijn ogen vooral een les in
afhankelijkheid is. Allereerst van wat Michel Henry het Leven noemt, maar niet minder ook

van de mensen om je heen. Daarom past het deze scriptie te beginnen met een woord van dank.

Allereerst gaat mijn dank uit naar Ruud Welten, wiens enthousiasme voor het onderwerp mij
heeft door doen zetten — ook als ik er zelf weinig vertrouwen meer in had. Ik ben dankbaar dat
ik de tijd heb gekregen die ik nodig had om deze scriptie te schrijven. Dank ook aan Awee
Prins, die als tweede lezer optrad en met zijn commentaar mij heeft overtuigd dat ik dat wat ik

over wilde brengen, ook daadwerkelijk over heb kunnen brengen.

Dankbaar ben ik ook voor iedereen die om mij heen stond de afgelopen jaren, geduld met mij
heeft gehad, mij ergens mee naartoe nam als ik nergens zin in had, en (bewust of onbewust)
met een simpel woord of gebaar iets van de duisternis heeft weg kunnen nemen. Mijn ouders,
broers en zus, schoonzussen en zwager, nichtjes en neefje. Vrienden en collega’s, die ik om
mee heen heb en op zoveel manieren mijn leven verlichten. Dank ook aan alle mensen uit de
Ichthuskerk, die werkelijk een levende gemeenschap vormen. Ik zou iedereen persoonlijk bij
naam willen noemen, maar dan zou dit dankwoord te lang worden. Dank aan iedereen met wie

ik het Leven mag delen!



Inleiding

‘Laat het duister mij opslokken, het licht om mij heen veranderen in nacht’. Raadselachtige
woorden, die veel vragen oproepen. Wie spreekt deze woorden? Wie verlangt er naar het
duister? Deze woorden moeten haast wel voortkomen uit een beklemmende ervaring die de
psalmdichter heeft ondergaan en die tot dit verlangen leidde. Die ervaring en dit verlangen wil
ik in dit essay doorgronden onder de naam ‘depressie’. Want hoewel de woorden uit de psalm
zeer oud zijn, hebben ze niet aan zeggingskracht ingeboet. Nog steeds zijn er velen die voelen
dat hun bestaan niet meer te dragen lijkt. Dat was vroeger hoogstwaarschijnlijk niet vaker dan
nu. Sterker nog: het aantal diagnoses ‘depressie’ neemt schrikbarend snel toe. Hoewel een
eerdere diagnostisering een deel van deze groei kan verklaren, is het opvallend dat in een tijd
van niet eerder geziene welvaart het verlangen naar een uitweg uit het bestaan door velen op
enig moment in het leven wordt gevoeld. Wat is dan deze ervaring, die zich kennelijk

nauwelijks iets aantrekt van externe omstandigheden?

Ik wil hier geen psychologie bedrijven, maar een spade dieper graven. Wat wordt er gevoeld,
wat openbaart zich in de ervaring van depressie? Wat zegt dit over het Zelf waaraan deze
ervaring zich openbaart? Het woord openbaring geeft de gekozen richting al aan: het gaat hier
over het openbaren of het verschijnen van het Zelf; het is fenomenologie. Met de vraag naar de
fenomenologie van het Zelf, stellen we ook de vraag naar het Zijn van het Zelf, een ontologie.
Iemand die veel over deze vragen heeft nagedacht, is de Franse filosoof Michel Henry (1922-
2002). Zijn eerste grote publicatie, L’Essence de la Manifestation, legt de basis voor zijn
verdere oeuvre.! Hierna schrijft Henry over vele onderwerpen, bijvoorbeeld de psychoanalyse
(in Généalogie de la Psychanalyse’), maar steeds vasthoudend aan dezelfde kern. Henry’s
prangende vraag is: hoe verschijnt het verschijnen? Of, wat is het wezen van de manifestatie?
Hij concludeert dat die vraag in de gehele Westerse filosofie niet aan de orde is geweest,
waardoor een voorondersteld, maar nooit geéxpliciteerd antwoord op deze vraag het Westerse
denken heeft geleid, ook de fenomenologie van bijvoorbeeld Husserl of Heidegger. Deze
fenomenologische vooronderstelling, zo argumenteert Henry, is niet alleen (deels) onjuist, maar
staat per definitie een accuraat begrip van het Zelf, de subjectiviteit, in de weg. Henry legt in
zijn werk niet alleen deze vooronderstelling bloot, maar ontwikkelt ook een fenomenologie van

de subjectiviteit, die als grondslag moet fungeren voor ieder fenomenologisch onderzoek. Met

! Henry, 1963.
2 Henry, 1985.



behulp van zijn fenomenologie van de subjectiviteit wil ik de ervaring van depressie — die een
Zelf-ervaring is — duiden. Dit Zelf waar we over komen te spreken is geen empirisch ‘ik’ of
‘ego’, dat onderwerp kan zijn van psychologisch onderzoek. De Zelf-ervaring waar ik in dit

onderzoek over zal spreken gaat aan dit ‘ik’ vooraf, het is de essentie van het Zelf, zijn Leven.

Henry staat voluit in de fenomenologische traditie. Voor zover hij fenomenologie kritiseert, is
dat een kritiek van binnenuit: de fenomenologie is bijvoorbeeld niet radicaal genoeg geweest
in het doordenken van haar eigen grondslagen. Zodoende kan Henry worden beschouwd als
een fenomenoloog die zijn eigen traditie langs haar eigen meetlat legt. Vanuit die kritische
houding ten aanzien van de fenomenologie ontstaat bij Henry een heel ander denken over het
Zijn (van het Zelf). Voor Henry is ontologie alleen mogelijk vanuit fenomenologie: dat wat is,
is dat wat verschijnt. Zijn is zoals het verschijnt. Dat is het beginpunt van iedere
fenomenologische ontologie. Dit betekent dat iets is, wanneer het verschijnt. De vraag naar het
zijn van het Zelf is dus de vraag naar de verschijning van het Zelf, de ervaring van het Zelf. In
zijn onderzoek naar een subjectieve ontologie keert Henry daarom steeds terug naar de vraag:
hoe ervaren wij ons Zelf-zijn (door Henry ook wel ipseiteit (ipseité) genoemd)? Ipseiteit, het
Zelf, is zowel een ontologische als een fenomenologische term: het is het Zelf-zijn, maar ook
de Zelf-ervaring. Henry gebruikt voor de fenomenologie van het Zelf verschillende termen, die
ieder op een eigen manier uitdrukking geven aan hetzelfde fundamentele aspect van de

subjectiviteit: verschijning, openbaring, ontvankelijkheid, gegevenheid.

De aantrekkingskracht van Henry’s filosofie is de onophoudelijke nadruk die daarin wordt
gelegd op de realiteit van het Zelf. Het Zelf krijgt body, om het populair uit te drukken, en dat
vrij letterlijk: Henry schets een ontologie van de subjectiviteit die radicaal anti-dualistisch is:
er is geen scheiding tussen een van iedere persoonlijkheid ontdane lichamelijkheid (res extensa)
en een van iedere concreetheid ontdane geest (res cogitans), een dualisme dat op de spits wordt
gedreven in de cartesiaanse filosofie, maar waarvan, volgens Henry, het gehele Westerse
denken is doortrokken (ook de fenomenologie van bijvoorbeeld Sartre, waar het bewustzijn als
‘niet’ tegenover het Zijn is geplaatst). In plaats van dit dualisme is subjectiviteit volgens Henry
door en door lichamelijk, en het lichaam door en door subjectief.> Henry’s oeuvre kan zodoende
gelezen worden als een rehabilitatie van de subjectiviteit; en misschien is rehabilitatie niet het

juiste woord, omdat de subjectiviteit in de gehele geschiedenis nooit echt recht is gedaan (op

33 Voor het verband tussen het Zelf en het lichaam zie Henry, 1975 en 2015.

5



enkele glinsteringen na, korte oprispingen die snel onderdrukt werden). Het Zelf is bij Henry

niet langer een vrij zwevend idee, maar een geleefde, ervaren werkelijkheid.

De rehabilitatie van de subjectiviteit kan maar op één manier slagen: wanneer er een subjectieve
ontologie wordt ontwikkeld. Daarmee doelt Henry niet op een ontologie die ‘waar is voor mij’,
waarmee het adjectief ‘subjectief” doorgaans mee wordt geassocieerd. Dat zou ook absurd zijn,
aangezien de subjectieve ontologie zoals Henry die doordenkt voor hem de functie heeft van
eerste filosofie, een absolute grondslag voor ons denken. Een subjectieve ontologie is een
ontologie waarin het Zijn van het subject recht wordt gedaan, waarin de ontologische beginselen
van de subjectiviteit uiteen worden gezet en het Zelf niet onder een zijnsbegrip wordt geplaatst
dat hem vreemd is (Dit is — in de lezing van Henry — het manco van Heideggers Dasein, dat
onderworpen is aan de ek-statische fenomenaliteit en daarmee aan het Zijn van de wereld?).
Juist omdat subjectiviteit een geheel eigen ontologie kent, is de Westerse filosofie nooit in staat
geweest om de subjectiviteit echt te doorgronden. Het Zelf heeft zich altijd moeten schikken in
een Zijnsbegrip dat vreemd is aan het Zelf, werd gedwongen te verschijnen in een aan het Zelf

vreemde fenomenaliteit.

Henry brengt de fenomenologie naar een werkelijk verstaan van de subjectiviteit. Dit verstaan

2

is geen intellectueel ‘bevatten van...’, maar een onmiddellijke ervaring. Dit essay is, in
navolging daarvan, een poging ons denken over depressie terug te brengen tot waar het hoort:
in de subjectiviteit. Depressie is allereerst geen intellectueel concept, maar een geleefde Zelf-
ervaring. Als zodanig behoort het toe aan het ontologische veld dat Henry ‘absolute
subjectiviteit’ noemt en het verschijnt met de daarbij behorende fenomenaliteit. In plaats van
een empirische studie naar een bepaalde verstoring van de menselijke geest, is het onderzoek
naar depressie zoals ik dat in dit essay onderneem, gegrond op Henry’s subjectieve ontologie,
een onderzoek dat gebaseerd is op de absolute zekerheid van een fenomenologische ontologie.

Vanuit de absolute zekerheid van de ervaring van het Zelf, waarin het Zelf gegeven is, kan

depressie worden begrepen.

Zoals gezegd is fenomenologie wars van iedere vooronderstelling die niet begint bij de ervaring
en hierdoor is Henry’s subjectieve ontologie gegrond in de ervaring. Als fenomenologie
weerspreekt deze ontologie ieder plaatsing van een hypothetische entiteit ‘x’ achter onze
ervaring, die verondersteld wordt die te veroorzaken en als zodanig als explicatief principe kan

fungeren. De absolute grond van een fenomenologische ontologie kan niets anders zijn dan het

* Voor een kritiek op Heidegger zie bijvoorbeeld Henry, 1985, pp. 87-123.

6



fenomeen zoals dat wordt ervaren. Het Zelf dat Henry presenteert is in die zin volkomen
doorzichtig, zonder een onbewuste dat verborgen gaat achter de Zelf-ervaring. Henry volgt
hierin de kritiek van Maine de Biran (een belangrijke inspiratiebron van Henry, vooral als het
gaat om de lichamelijkheid van de mens) op het veronderstellen van een a priori, dat wat
“geponeerd en gerealiseerd wordt ‘voorbij alle mogelijke observatie’, ‘in de regionen boven en
voorbij alle ervaring’.”® Deze scheiding tussen het Zelf die in de ervaring is gegeven en de
‘ware grond’ van het Zelf dat als een geest boven of achter deze ervaring zweetft, is voor Henry
onaanvaardbaar. Tegenwoordig kennen we deze scheiding tussen ervaring en werkelijkheid in
de psychoanalyse, waarin het bewuste verklaard wordt door het onbewuste, en in de
naturalistische psychologie die al enkele jaren aan een opmars bezig is, waarin het
zelfbewustzijn een epifenomeen is van materiéle processen in het brein. Vanuit een
fenomenologie van de subjectiviteit kan het veronderstellen van een transcendent ‘x’ (brein,
onbewuste, etc.) achter onze ervaring niet serieus worden genomen. Het is gerechtvaardigd

Henry hier uitgebreid te citeren:

“Zoals de nacht, die, in zijn rusteloosheid, onvermijdelijk streeft naar het daglicht, zo is de
transcendente terminus die verondersteld wordt ons bewuste leven te verklaren niet alleen
achter ons gesitueerd, het verschijnt ook voor ons zodat het niet langer een transcendente
terminus ‘X’ 1s, maar deze ‘x’ lijkt zichzelf te bepalen (...) want het heeft nu een plek gevonden
in de objectieve wereld. Het ‘fysiologische’, wanneer we beweren dat we het de grond van onze
gedachten maken, is zodoende niets meer dan een grove realisatie van het nachtelijke

transcendente, zijn onmiddellijke en naieve incarnatie in een zichtbaar universum.”®

Het probleem van de veronderstelling van een transcendente ‘x’ die achter ons zelfbewustzijn
schuilgaat, is dat deze ‘x’ voortdurend ontsnapt aan onze ervaring en dus een fenomenologische
reductie niet overleeft. Wanneer het vervolgens toch ‘aan het licht” komt als een object voor
ons bewustzijn, is de verwarring compleet: datgene wat als verklaring dient voor het Zelf geeft
zich bloot aan het Zelf dat het verklaart. Wat hier mist, volgens Henry, is het besef dat het Zelf
datgene is wat in een onmiddellijke ervaring aan ons gegeven is. Wij voelen het, heel concreet,
in de inspanning die wij leveren of de gevoelens die we ondergaan. D4t is het Zelf en daar moet
niets meer achter worden gezocht. De erkenning van de concrete gewaarwording van het Zelf
in onze onmiddellijke ervaring vraagt om een fenomenologische ontologie waarin de

subjectiviteit als geleefde ervaring een eigen ontologische werkelijkheid is. De subjectiviteit

5 Henry, 1975, p. 27.
$ Ibid., p. 50.



vormt het materiaal van een eigen ontologisch veld, dat strikt onderscheiden moet worden van
het Zijn in Heideggeriaanse zin. Pas in dat ontologische veld verkrijgt de mysterieuze ‘x’

fenomenologische materialiteit.

De aantrekkingskracht van Henry’s fenomenologie van de subjectiviteit ligt precies in de
ontologische werkelijkheid die het subject als geleefde Zelf-ervaring verkrijgt. Henry geeft het
subject een ontologische statuur en daarmee geeft hij de middelen om fenomenologie te
bedrijven die nooit afstand neemt van de geleefde ervaring. Anders dan een fysiologische of
psychoanalytische benadering van depressie wordt hier aan de subjectiviteit volledig recht
gedaan: die wordt niet achtergelaten voor een mysterieuze verklarende entiteit ‘x’ die
uiteindelijk de geleefde ervaring diskwalificeert als illusoir, of in ieder geval van een lagere
orde dan de uiteindelijk geponeerde verklaring, of dat nu een onbewust proces is, of een
materieel proces. Daarmee is ons denken over het Zelf rigoureus, ontdaan van iedere vorm van

speculatie (onbewuste wensen of mysterieuze stofjes).

De fenomenologische ontologie van de subjectiviteit geeft bovendien toegang tot een subject
dat een ontologische grond heeft die onafhankelijk van de wereld kan worden gedacht, in
zichzelf. De fenomenologie van onder andere Husserl en Heidegger — en dit is dan ook de
kritiek die Henry op die fenomenologie zal richten — put zich uit om te beschrijven hoe het Zelf
is geconstitueerd als gericht op de wereld. Dat is de kern van het intentionele bewustzijn van
Husserl en het ek-statische zijnsbegrip van Heidegger. Henry zal niet ontkennen dat het
bewustzijn 60k intentioneel is. De vraag die hij stelt is echter: heeft het subject als zodanig een
ontologisch bestaansrecht? Is er in de traditionele fenomenologie een ontologie van de
subjectiviteit te vinden? Die vraag beantwoordt hij ontkennend. Door de afwezigheid van een
dergelijke ontologie blijft het bestaan van het Zelf in de fenomenologische traditie — die zich
toch beroept op de ervaring van dat Zelf als grond van het denken — in mysterie gehuld. Hoe is
het Zelf in de ervaring gegeven? Richt het zich in een intentionele beweging op zichzelf?
Aanschouwt het Zelf zichzelf? Met andere woorden: is het subject in werkelijkheid een object?
Dan blijft de vraag naar de oorsprong van de intentionaliteit bestaan. In afwezigheid van een
ontologie van het subject kan het concrete Zijn van het subject niet gedacht worden. Opnieuw
wordt er, in strijd met alle fenomenologische principes, een mysterieuze ‘x’ geponeerd die aan
onze ervaring ten grondslag ligt maar niet ervaren wordt.” Het Zelf mist ontologische realiteit.

Een fenomenologie van depressie die hiervan uitgaat kan weliswaar waardevolle bijdragen

7 Zie hiervoor Henry’s essay La Critique du Sujet, in Henry, 2003b, p. 9-23.

8



leveren aan ons denken over de verstoorde verhouding van het Zelf met zijn omgeving (vanuit
de intentionaliteit), maar kan niet veel zinnigs zeggen over de subjectiviteit, simpelweg omdat

dit niet meer is dan zijn intentionele beweging, niets is in zichzelf.

Kortom, een doordenking van depressie die na de fenomenologische kritiek van Henry komt,
richt zich allereerst op het Zelf zoals dat, voordat het zich in een intentionele beweging richt op
dat wat buiten het Zelf is, zich bevindt binnen het subjectieve ontologische veld zoals dat door
Henry is geschetst. Dit is niet een van de mogelijke benaderingen naast andere: het is de meest
fundamentele omdat dit pre-intentionele Zelf voorafgaat aan iedere intentionaliteit. Als vanzelf
is dan de doordenking van depressie die depressie binnen dit pre-intentionele ontologische veld

plaatst, de meest fundamentele. Dit zal in de loop van dit essay duidelijk worden.

De nu voorliggende taak is te beschrijven hoe in de ervaring van depressie het Henriaanse Zelf
wordt ervaren. Die beschrijving dient door en door fenomenologisch te zijn, dat wil zeggen,
niet het Zelf als de oorsprong van de ervaring die zelf niet ervaren wordt, maar: het Zelf in de
ervaring. Depressie is Zelf-ervaring. Gaandeweg zal duidelijk worden dat de Zelf-ervaring een
ervaring van overvloed is, een immer doorgaande overstroming van Leven, een ondraaglijke
overvloed van het affectieve. Ik zal verschillende invalshoeken kiezen om dit ‘te veel’, dat zich
in depressie aandient als een ondraaglijke last, te ontdekken. Allereerst in drie modi van de
Zelf-ervaring in depressie: vertwijfeling (het niet meer willen zijn van een Zelf), angst (de muur
waarop het Zelf stuit in zijn vluchtpoging) en leegte (die desondanks opnieuw de
overvloedigheid in het Zelf openbaart). Ieder van deze drie invalshoeken legt het Zelf bloot als
fundamenteel machteloos, als passio (lijdend ondergaan). Die thematiek zal worden uitgewerkt
aan de hand van Henry’s lezing van Nietzsche. Daarna zal ik aan de hand van de meest
fundamentele fenomenologie van het Zelf doordringen tot het punt waar het diepste lijden (aan
het ‘te veel’) om kan slaan in vreugde (in de overvloed). Deze denkbeweging (van de Zelf-
ervaring in depressie naar de levensdynamiek van lijden en vreugde) zal ik tenslotte in het
laatste hoofdstuk hernemen aan de hand van de drie motto’s boven dit essay. Leidraad in dit
hele onderzoek is de ontdekking dat subjectiviteit geen leegte is, maar overvloedig Leven dat
ondraaglijk kan zijn. Depressie is de ervaring van de mislukte vluchtpoging als reactie op de

ervaring van die overvloed als een ‘te veel’.

Aangezien Henry’s Zelf het meest concrete Zelf is en Henry steeds opnieuw benadrukt dat dit
Zelf binnen de geleefde ervaring gegeven is, zal ik hier dus niet beginnen met een theoretische

beschrijving van het Zelf. Niet omdat dat per definitie niet mogelijk zou zijn, maar omdat een



omgekeerde methodiek simpelweg passender is bij deze fenomenologie — een fenomenologie
die immers uitgaat van, en altijd weer terugkeert naar, het in de geleefde ervaring ontvangen
Zelf. Tk begin daarom met het Zelf zoals dat in depressie wordt ervaren, de Zelf-ervaring zoals
die in depressie gegeven is. Daarna zal ik stapje voor stapje toewerken naar een verdere
uitwerking van deze Zelf-ervaring binnen de subjectieve ontologie van Henry, om uit te komen
bij een inbedding van deze depressieve Zelf-ervaring in de absolute grondstructuur van de
radicale subjectiviteit zoals die beschreven is door Henry. Zo zal de lezer gaandeweg vertrouwd
raken met zowel Henry’s fenomenologische ontologie van het Zelf, als ook met de Zelf-

ervaring van depressie zoals die in het Leven gegeven is.

Het lezen van en schrijven over Henry is niet eenvoudig. Het gevaar van die moeilijkheid is dat
we vergeten dat, aan het eind van de analyse, Henry steeds weer uitkomt bij dat wat het meest
concreet is, dat wat het meest nabij is. Henry’s hele project bestaat erin het Zelf te bevrijden uit
een intellectualistische, afstandelijke opvatting van het Zelf. Het zou jammer zijn als Henry (en
daarmee ook dit essay) de indruk wekt het Zelf opnieuw te willen vangen in allerlei vaag
filosofisch jargon, alleen toegankelijk voor studeerkamergeleerden en te concluderen dat het
Zelf niet meer is dan dat: een intellectualistische constructie. Daarom aan het begin van dit
essay de oproep steeds in gedachten te houden dat de subjectieve ontologie een ontologie is die
— eindelijk — recht doet aan het levende Zelf. Henry’s Zelf staat met zijn voeten in de klei: het
Zelf'is door en door lichamelijk. Het Henriaanse Zelf is van vlees en bloed, het voelt, het ademt,
het leeft. Het is tijd dat de filosofie een filosofie van het geleefde leven wordt: een filosofie die

alle stof van zich heeft afgeschud en zich onder de levenden begeeft.

10



Vertwijfeling: de openbaring van immanentie

Henry noemt depressie bij mijn weten slechts eenmaal in zijn filosofische oeuvre. De korte
passage waarin hij dit doet zal het startpunt vormen van deze overdenking. In een artikel waarin
hij de vraag naar het lijden stelt (getiteld Souffrance et Vie, ‘Lijden en Leven’) en beschrijft hoe
dat een plaats vindt in zijn fenomenologie van de subjectiviteit, lijkt hij aan depressie een
geprivilegieerde plek toe te kennen binnen het geheel van ervaringen die onder de noemer Zelf-
ervaring geplaatst kunnen worden.® Depressie ontstaat in het “oorspronkelijke [primitive] spel
van vreugde en lijden,”® een spel dat Henry voortdurend associeert met de Zelf-ervaring. Met
andere woorden: de ervaring van depressie vindt in de meest oorspronkelijke Zelf-ervaring
plaats. De meest extreme vorm van depressie, zo stelt Henry, staat bekend onder de noemer
‘vertwijfeling’ (désespoir). Hoewel de ‘mildere’ vormen van depressie misschien niet direct zo
worden gecategoriseerd, toont deze ‘piekervaring’ van depressie aan dat alle vormen van

depressie hiernaar teruggevoerd kunnen worden.

Op dit punt in het artikel verwijst Henry naar de beroemde analyse van vertwijfeling die Seren
Kierkegaard geeft in zijn boek De Ziekte tot de Dood.'® Henry heeft dit boek eerder al uitvoerig
besproken in L’Essence de la Manifestation, waarin hij de grondbeginselen van zijn
fenomenologische project uiteenzet, grondbeginselen die hij in later werk weliswaar zal
uitdiepen en verfijnen, maar die wel blijven staan.!! De analyse van vertwijfeling aan de hand
van Kierkegaard vormt het slotstuk van dit boek (buiten een appendix over Hegel). In het vroege
werk van Henry is vertwijfeling reeds een ervaring waarin het Zelf op een intense manier wordt
ervaren. In het licht hiervan is het minder opmerkelijk dat hij — hoewel in een korte verwijzing

— depressie (die dus in de grond vertwijfeling is) duidt als een fundamentele Zelf-ervaring.

Het is nu zaak vertwijfeling de juiste plaats te geven: in het Zelf. In de inleiding beschreef ik al
kort hoe Henry probeert te ontdekken of er een pre-intentioneel Zelf is, een Zelf dat voorafgaat
aan iedere intentionele beweging, een Zelf dat dus ook niet als object aan het intentionele
bewustzijn gegeven is. Dit betekent dat Henry, wanneer hij spreekt over vertwijfeling als een
ervaring die gegeven is in het Zelf, spreekt over wat we een non-intentionele ervaring van het
pre-intentionele Zelf zouden kunnen noemen, dat wil zeggen een ervaring waarin het Zelf zich

niet ‘richt op...’, maar een Zelf-ervaring waarin het Zelf volledig samenvalt met hetgeen dat

8 Henry 2003a, p. 143-156.
9 Ibid., p. 152.

10 Kierkegaard, 2010.

" Henry, 1963.

11



ervaren wordt (ditzelfde Zelf). Als ervaring binnen de ontologische structuur van de
subjectiviteit (die gebaseerd is op een non-intentionele fenomenaliteit) is depressie, als
vertwijfeling, een Zelf-ervaring. Dat beaamt Henry: “[ Vertwijfeling] kan niet begrepen worden,
kan niet in zijn interne mogelijkheid gegrepen worden, tenzij het zichzelf gegrepen en

gesitueerd vindt in het Zelf.”!?

Maar waarom is vertwijfeling een non-intentionele Zelf-ervaring? Waarom kan vertwijfeling
niet begrepen worden als een toestand van het intentionele bewustzijn? Waarom kan er niet
gezegd worden dat het Zelf vertwijfeld is over noema ‘x’ waarop het zich intentioneel richt,
zonder dat met deze aanduiding de ervaring van vertwijfeling onrecht wordt aangedaan? De
onmogelijkheid hiervan is volgens Henry de kern van de scherpzinnige analyse van
Kierkegaard. Die noemt verschillende gevallen waarin het inderdaad lijkt alsof iemand
‘vertwijfeld is over...’, dus: alsof vertwijfeling een intentionele ervaring is. Toch is dit volgens
Kierkegaard niet waar het in vertwijfeling werkelijk om gaat. Zuiver beschouwd betreft
vertwijfeling het Zelf dat vertwijfelt. Vertwijfeling is dus een ervaring die zich bevindt in het
pre-intentionele Zelf waar Henry steeds over spreekt. Sterker nog: de opvatting dat
vertwijfeling niet het Zelf betreft, maar betrekking heeft op een object buiten dat Zelf, is niets

anders dan een teken dat het Zelf vertwijfelt aangaande zichzelf.

Kierkegaard haalt hier als voorbeeld de uitspraak ‘of Caesar, of niets’ aan, die betekent: ‘of ik
bereik mijn doel, of alles is verloren’. Stel dat degene die deze uitspraak doet, geen Caesar
wordt. Hij ervaart als gevolg hiervan een diepe vertwijfeling. Een hedendaagse variant hierop
is iemand die, door wat voor reden dan ook, zijn carriére de mist in ziet gaan en in een diepe
depressie belandt. Op het eerste gezicht lijkt het alsof de vertwijfeling betrekking heeft op de
directe aanleiding, namelijk datgene wat werd nagestreefd, maar niet is behaald. Kierkegaard
doet deze opvatting (die vaak de opvatting is van degene die vertwijfelt) af als een misvatting.
De daadwerkelijke vertwijfeling betreft het Zelf: “[H]et betekent dat hij, juist omdat hij geen
Caesar werd, het niet langer kan uithouden zichzelf te zijn.”'> Met andere woorden: de
vertwijfeling betreft niet een externe zaak (het niet behaalde doel, ‘Caesar worden’) maar het
Zelf dat geen Caesar kon worden (of geen carriere kon maken). Kierkegaard concludeert dat de
vertwijfeling niet is weggenomen op het moment dat het doel wel behaald zou zijn. Het simpele
feit dat het Zelf vertwijfeling ervaart op het moment dat het doel niet wordt behaald, toont aan

dat de vertwijfeling dieper gaat dan de externe oorzaak. De heerser die geen Caesar werd,

2 Ibid., p. 851.
13 Kierkegaard, 2010, p. 31.

12



vertwijfelt over zichzelf: “[W]at voor hem onverdraaglijk is, is dat hij niet van zichzelf af kan

raken.”'

Zo plaatst de analyse van Kierkegaard vertwijfeling volledig in het pre-intentionele Zelf.
Michel Henry wijst op de woordkeuze van Kierkegaard in dit verband, namelijk dat de
vertwijfeling zich ‘achter zijn rug afspeelt’, op het moment dat hij druk doende is te wijzen op
de externe oorzaak. De uitdrukking ‘achter zijn rug’ associéren we met iets dat zich buiten onze
blik afspeelt. Fenomenologisch wil dit zeggen: er gebeurt iets, met het Zelf, dat zich niet wil
blootgeven aan de intentionele blik. Bovendien is dit geen toeval, alsof het nu aan de blik is
ontsnapt, maar anders wel aanschouwd zou kunnen worden. De kern van vertwijfeling is nu
juist dat iedere externe oorzaak die we kunnen verzinnen een schijnoorzaak is. Vertwijfeling is
daarom per definitie niet te vangen in de intentionele blik. Het gaat om een Zelf dat in de
ervaring van vertwijfeling stilgezet wordt bij zijn eigen pre-intentionele bestaan. Vertwijfeling
gaat aan de intentionaliteit vooraf, “dit wil zeggen in de radicaal immanente sfeer die men zich
nooit voor kan stellen, in zichzelf, in zijn Zelf.”!> Dit ‘voorstellen’ moet fenomenologisch
opgevat worden, namelijk als dat wat voor-gesteld zich blootgeeft aan de intentionele blik. De
plaatsing van depressie binnen de Zelf-ervaring, die alleen gedacht kan worden binnen een
fenomenologie die ruimte maakt voor een non-intentionele Zelf-ervaring, houdt in dat een
doordenking van de ervaring van depressie die blijft hangen in de intentionaliteit zijn
beperkingen kent. In zekere zin volgt die analyse de beweging van de man die staat te wijzen

naar de oorzaak van vertwijfeling, datgene wat zich achter zijn rug afspeelt missend.

Vertwijfeling speelt zich dus af in de ontologische structuur van de subjectiviteit, door Henry
aangeduid als een ‘radicaal immanente sfeer’. Hij plaatst immanentie tegenover transcendentie,
dat is: het bewustzijn dat transcendeert, dat intentioneel gericht is op iets dat zich buiten het
Zelf bevindt. Ik citeerde Kierkegaard al, die schreef dat de vertwijfeling de ondraaglijkheid is
dat het Zelf (zijn mislukking kennende), niet van zichzelf af kan komen. Dit ‘niet van zichzelf
af kunnen komen’ zegt iets fundamenteels over het Zelf dat gegeven is in het veld van de
subjectieve ontologie. Henry noemt dit niet-kunnen, waarin het Zelf stuit op een
onmogelijkheid, “oorspronkelijke ontologische passiviteit”.'® Het is niet toevallig dat Henry

hier spreekt over ‘oorspronkelijk’ en ‘ontologisch’. Er is hier sprake van een wezenlijk kenmerk

4 Ibid., p. 31-32.
15 Henry, 1963, p. 852.
16 Ibid., p. 852.

13



van de subjectiviteit. Het Zelf is passief (zonder dat het een keuze heeft) aan zichzelf verbonden.
Die verbondenheid is een wezenskenmerk van het Zelf. Vertwijfeling is alleen maar mogelijk
in het ontologische veld van de subjectiviteit, gekenmerkt door afwezigheid van intentionaliteit
(immanentie) en een ‘ontologische passiviteit’. Deze thematiek zal verderop uitgewerkt worden

aan de hand van Henry’s lezing van Nietzsche.

De mogelijkheid om depressie te ervaren is gegeven in de ontologische structuur van het Zelf,
wanneer we de fenomenologie van Henry volgen. Dit kan met absolute zekerheid afgeleid
worden uit het feit dat de passiviteit van het Zelf een ontologisch gegeven is. Maar betekent dit
dan ook dat ieder mens depressie ervaart? Dit is een te snelle conclusie. Het eerste bezwaar:
hoewel depressie ‘in de kern’ vertwijfeling is, wil dit nog niet zeggen dat iedereen die in een
staat van vertwijfeling verkeert, depressief is. Kierkegaard is ervan overtuigd dat het overgrote
deel van de mensheid in enige mate vertwijfeld is. Het feit dat nog altijd maar een klein deel
van de mensen de diagnose ‘depressie’ heeft ontvangen of in ieder geval symptomen hiervan

vertoont, wil zeggen dat vertwijfeling zich op andere manieren kan uiten.!”

Het tweede bezwaar tegen deze conclusie is dat de passiviteit waardoor de in de immanentie
gegeven Zelf-ervaring is gekenmerkt, als zodanig niet vertwijfeling is. Zou dat zo zijn, dan zou
iedereen onvermijdelijk vertwijfeld zijn, een conclusie die Kierkegaard nimmer zou trekken.
Vertwijfeling ontstaat wanneer het Zelf tegen die passiviteit ingaat door niet meer zichzelf te
willen zijn, zoals getoond in het voorbeeld van de heerser die zegt: ‘Of Caesar, of niets.” Dit
‘niets’ slaat niet alleen op de afwezigheid van bevredigende alternatieven, maar, in een diepere
zin, op het verlangen om, in geval van mislukking, tot een ‘niets’ te worden, het Zelf letterlijk
te vernietigen. Henry brengt dit verlangen, in het spoor van Kierkegaard, terug tot de
ontologische kern door het te verbinden met de ontologische passiviteit waar hij eerder over
sprak: “In de structuur van zijn lijden ontspringt en ontwikkelt een verlangen, (...) het verlangen
zich te vernietigen.”'® Het verzet van het Zelf is in laatste instantie niet gericht tegen de staat
waar hij op dat moment in verkeert (die zomaar ook anders zou kunnen zijn), maar tegen de

ontologische structuur waarin het Zelf gegeven is. Het is een verzet tegen de passiviteit die het

17 Hoewel hierbij ook opgemerkt dient te worden dat de strikte scheiding tussen wel en niet depressief kunstmatig
is, en dat het nog altijd zeer moeilijk is de vinger te leggen op wat nu precies bedoeld is met ‘depressie’. Dat DSM-
V de illusie wekt dat depressie gediagnosticeerd kan worden door een lijstje af te vinken is tekenend voor de
oppervlakkige benadering die in DSM-V wordt beschreven.

8 Ibid., p. 852.

14



hem onmogelijk maakt niet zichzelf te zijn. Voorafgaand aan iedere keuze is het Zelf al

gegeven.

Het Zelf is uit op zelfvernietiging, maar dat is nu juist wat ontologisch onmogelijk is. De
immanentie van het Zelf belemmert dit. Immanentie is, zoals hierboven besproken, de
afwezigheid van iedere fenomenologische afstand. Het staat tegenover transcendentie, de
fenomenologische afstand als zodanig. Deze afstand maakt het mogelijk dat het Zelf zich
intentioneel verhoudt tot een object (datgene wat geobjectiveerd, letterlijk voor-geplaatst is).
Vertwijfeling is dat het Zelf niet langer met zichzelf wil samenvallen: het kan het niet meer
uithouden met zichzelf. Met andere woorden: het wil op een afstand komen van zichzelf. Dat
schrijft ook Henry wanneer hij vertwijfeling definieert als “het voornemen (...) tussen het Zelf
en zichzelf deze minimale afstand tot stand te brengen, waardoor het zich van zichzelf kan
ontdoen en zich niet meer druk hoeft te maken over zijn eigen Leven, het op zijn minst in een
onschadelijke, afstandelijke onderdrukking kan houden.”'® Vertwijfeling is het onmogelijke
verlangen te breken met de immanentie (de afwezigheid van afstand) die de subjectieve
ontologie, waarin het Zelf bestaat, tekent. Vertwijfeling is de ervaring van het niet-kunnen als
zodanig. Het is het ervaren van de onmacht die voortkomt uit wat Henry de ‘oorspronkelijke
ontologische passiviteit’ noemt. Dit zag ook Kierkegaard, die deze ontologische
noodzakelijkheid niet vatte in fenomenologische begrippen, maar in termen van leven en dood.
Hij schrijft: “Als het gevaar zo groot is geworden dat de dood tot hoop is geworden, dan is

vertwijfeling de wanhoop dat je zelfs niet kunt sterven.”?°

In een hierboven geciteerde tekst sprak Henry over het Leven van het Zelf. Voortdurend duidt
Henry de Zelfervaring aan als Leven. Waarom spreekt hij over Leven? Omdat dit is waarom
het Zelf een Zelf is, waarom het levend is. Doordat het Zelf gegeven en ontvangen is in een
fenomenaliteit die anders dan de fenomenaliteit van de in de wereld gegeven objecten, is het
Zelf een levend Zelf, niet een dood object. Wanneer Kierkegaard dus spreekt in termen van
leven en dood, dan kan Henry niet anders dan concluderen dat Kierkegaard hier spreekt over
het levende Zelf waar hij ook over spreekt. Het ‘niet kunnen sterven’ in bovenstaand citaat heeft
niets te maken met de onmogelijkheid het ‘leven’ in biologische zin te beéindigen. Zelfdoding
is een mogelijkheid, maar het is niet de oplossing voor het probleem dat Kierkegaard

vertwijfeling noemt. Kierkegaard spreekt hier over het sterven van het Zelf. Dat is: het

9 Ibid., p. 855.
20 Kierkegaard, 2010, p. 30.

15



doorbreken van de band die het Zelf aan zichzelf verbindt (een band die volledig immanent is,
omdat het Zelf hierin met zichzelf samenvalt). Vertwijfeling is de wanhoop die band niet te
kunnen breken en niet te kunnen ontsnappen aan het ‘te veel’ van het Leven. Het gevaar waar
Kierkegaard over spreekt is het bestaan van die band. Het Zelf is zichzelf tot gevaar geworden,
juist omdat het een Zelf is gegeven in het ontologische veld zoals dat hierboven omschreven is:

immanent en passief.

Dat het Zelf zich tegen zichzelf keert, maakt de vertwijfeling tot een gevaarlijke ziekte. De
ziekte tot de dood, zoals Kierkegaard vertwijfeling noemt, is vele malen ernstiger dan een
lichamelijke ziekte die in het ergste geval uitloopt op de lichamelijke dood. Dit is niet de dood
waar Kierkegaard over spreekt. Hij spreekt over een geestelijke dood. De benaming ‘ziekte tot
de dood’ is een verwijzing naar het elfde hoofdstuk van het Johannesevangelie. Hier wordt
verteld hoe Jezus aankomt bij het graf van een overleden vriend, Lazarus. Ondanks het feit dat
er geen twijfel over kan bestaan dat Lazarus lichamelijk dood is, stelt Jezus zijn leerlingen
gerust met de woorden: “Deze ziekte is niet tot de dood.”?! Deze woorden zetten Kierkegaard
aan het denken: als een ziekte die tot de lichamelijk dood leidt niet ‘tot de dood’ is, wat is dan
wel een ziekte ‘tot de dood’ en waarin bestaat dan deze ‘dood’, een dood waarbij vergeleken
de lichamelijke dood niet daadwerkelijk ‘dood’ is? Kierkegaard stelt dat we de dood hier
‘christelijk’ moeten verstaan: “Christelijk verstaan is dus zelfs de dood niet ‘de ziekte tot de
dood’.”?? Die ziekte is “het schrikbarende dat de christen leerde kennen.”?* Deze ziekte is niet
een bedreiging alleen voor het tijdelijke. In deze ziekte staat de eeuwigheid van de mens op het

spel.

Op dit punt haakt Henry aan op de woorden van Kierkegaard. Wat wil dat zeggen, ‘de
eeuwigheid van de mens’? Wat is dan ‘het eeuwige’? Het eeuwige staat tegenover het tijdelijke,
tegenover dat wat in de tijd is gegeven. Henry identificeert de tijd als zodanig met de
fenomenaliteit van de wereld. Dat is: dat wat gegeven is in de fenomenologische afstand van
de objectivering. Tijd is ek-stase, het ‘voor-gestelde’ als zodanig zoals Heidegger het beschrijft
in Sein und Zeit.?* Zoals ‘tijd’ de aanduiding is voor de fenomenaliteit van de wereld (het
geobjectiveerde), zo duidt ook ‘eeuwigheid’ een fenomenaliteit aan. Eeuwigheid is de

fenomenaliteit van het Zelf: immanentie. Daarom concludeert Henry: “De interne structuur van

2! Johannes 11:4, NBV.

22 Kierkegaard, 2010, p. 20.
B Kierkegaard, 2010, p. 21.
24 Heidegger, 2006.

16



de immanentie, de absolute eenheid die het ontsluit en constitueert, noemt Kierkegaard de
eeuwigheid.”? Vertwijfeling is eeuwig omdat het zich afspeelt in de immanentie van het Leven.
Eeuwigheid is Leven. Vertwijfeling is eeuwig, omdat het een toestand is van het Zelf.
Fenomenologisch gezien is eeuwig: immanent, zonder fenomenologische afstand, “de
uitsluiting van tijd en transcendentie.”?® Vertwijfeling is een verzet tegen de fenomenologische
en ontologische structuur van het Zelf. Die structuur is Leven. Daaruit volgt dat vertwijfeling

een verzet is tegen het Leven, en dus ‘tot de dood’.

Dat verzet, leidt dat ergens toe? Uiteindelijk niet, omdat de band waarmee het Zelf aan zichzelf
gebonden is een ontologisch gegeven is. Het Zelf kan niet — al was het maar voor even — een
afstand creéren tot zichzelf. Aangezien het vertwijfelde Zelf zichzelf een marteling is, is dit de
grote tragiek van de vertwijfeling. Het Leven is niet te be€indigen. Zelfs in de ervaring van
vertwijfeling spreekt het Leven. Als alles in depressie uit lijkt te lopen op de dood, dan nog
ervaart het Zelf zichzelf als een levende. Dus kan Henry concluderen: “Vertwijfeling draagt het
Leven in zich, eeuwigheid, de stervenswens is niet de dood, maar een vorm van Leven.”?” Het
streven naar beéindiging van het Leven vindt nooit zijn doel. Vertwijfeling is een
onophoudelijke kwelling. De oneindigheid van de kwelling openbaart de eeuwigheid van het

Leven. Het Zelf “zet iets onverwoestbaars in brand.”??

De kern van vertwijfeling en depressie is dat het Zelf zichzelf niet kan verdragen, maar ook niet
los kan komen. Ergernis aan een extern object of de omstandigheden van het bestaan kan
be€indigd worden. Terug naar ons voorbeeld: de oorspronkelijke carriereplannen worden
herzien, nieuwe kansen doen zich voor. De oorzaak van vertwijfeling lijkt weggenomen. Toch
blijft het knagende gevoel. Waarom? Omdat veranderde omstandigheden het probleem niet
oplossen: het Zelf is er nog steeds. In depressie dringt die ervaring van ‘niet kunnen uithouden,
maar ook niet kunnen ontlopen’ zich naar de voorgrond. Het gaat alles overheersen. Het is de
weigering om “te zijn en te bestaan in de onbreekbare eenheid van zijn aan-zichzelf-gegeven-

zijn, als een vorm van het eeuwige en absolute Leven.”?

25 Henry, 1963, p. 854.
26 Ibid., p. 854.
27 Ibid., p. 854.
2 Ibid., p. 857.
2 Ibid., p. 855.

17



Depressie is een botsing van twee ontologische structuren, twee fenomenaliteiten: immanentie
en transcendentie. Het Zelf dat niet kan aanvaarden dat het immanent (dus, zonder afstand)
gegeven is, zoekt zijn heil in transcendentie. Wat gaat het doen? Het gaat zichzelf tot object
maken. Immers, als dit slaagt, ontstaat er een afstand. De poging is tevergeefs, want het Zelf is
nu juist datgene wat niet geobjectiveerd kan worden. Het Zelf kan niet naar iets wijzen en
zeggen: ‘dat ben ik.” Henry is hier duidelijk over: “Reflectie, reflectie van het leven op zichzelf,
wil objectiveren wat niet geobjectiveerd kan worden.”>? Er is een waaier van manieren waarop
deze objectivering wordt nagestreefd: “Kennis is een vorm van vertwijfeling en, op eenzelfde
manier, zelfkennis, verscheidene vormen van ironie en humor, alle bepalingen waarin het leven
zich tot zichzelf wil verhouden anders dan zich over te geven aan zijn eigenlijke essentie, dat
is aan God.”! Het moderne fenomeen om ‘jezelf te ontdekken’ kan als een vorm van
vertwijfeling bestempeld worden: alsof het Zelf iets is wat zich ‘ergens daarbuiten’ bevindt,
wachtend om gezien te worden — ook dat is weglopen van het Zelf dat er altijd al is en zich
onophoudelijk opdringt. Het Zelf is er altijd al. Op eenzelfde manier kan het Zelf zich
vasthouden aan een beeld dat het heeft van zijn vroegere Zelf, zijn toekomstige Zelf, of een
geidealiseerd Zelf. Ieder van deze vormen is een afwijzing van het Zelf dat hij is. Dit vasthouden
aan een Zelf dat er niet is, komt vaak voor in depressie. Depressie is de op de spits gedreven
vertwijfeling. In enige mate is bijna iedereen vertwijfeld, zoekt iedereen manieren om aan
zichzelf te ontkomen: alcohol, drugs of gewoon iedere avond tv kijken. De meeste mensen
verkeren in de illusie dat aan het Zelf te ontkomen is. In depressie ervaart het Zelf dat iedere

poging te ontsnappen bij voorbaat gedoemd is te mislukken.

Depressie is de ultieme desillusie. Dat kan ook bevrijdend zijn. De nacht is het meest duister
als de morgen op het punt staat aan te breken. De ervaring van mislukking kan het begin zijn
van de realisatie dat een andere weg moet worden ingeslagen. Daarom is het onjuist depressie
zonder meer als ‘ziekte’ te beschouwen. Dat zou betekenen dat het een toestand is die te allen
tijde vermeden moet worden en, als het zover is, zo snel mogelijk be€indigd moet worden. De
ervaring van depressie is tegelijkertijd de ervaring van het Zelf zoals dat gegeven is in een
subjectieve ontologie. Met andere woorden: de ervaring van depressie is tegelijkertijd een
ervaring van wat het Zelf daadwerkelijk is, van wat Henry Leven noemt. In depressie schudt
het Zelf alle illusies af, om uiteindelijk te ervaren wat het is: een ontologisch passief Zelf dat

immanent verschijnt en nooit geobjectiveerd kan worden: “Hoe groter de nood (...) hoe heviger

30 Ibid., p. 855.
31 Ibid., p. 855.

18



en sterker ook de ervaring van zijn vastgemaakt zijn aan zichzelf, (...) de ervaring van zijn aan-
zichzelf-gegeven-zijn en de essentie van het Leven in hem.” In de ervaring van depressie
ervaart het Zelf dat het diep vanbinnen overstroomt van Leven. Het Leven is altijd aanwezig.
De onafgebroken aanwezigheid van het Leven in de absolute Zelf-ervaring noemt Henry
‘Parousia’, het Griekse woord voor aanwezigheid. Hij spreekt van “de overdaad van de

t33

Parousia” wanneer het vertwijfelde Zelf zijn absolute grond ervaart.”” Depressie is het voelen

van het woelende Leven waarin het Zelf is gegeven.

Als depressie een ervaring is waarin de Zelf-ervaring tot een hoogtepunt komt, is het onjuist
Depressie alleen maar als probleem aan te duiden. Het betekent dat het Leven als probleem
wordt gezien. Hier spreekt een afkeer van het Leven, zodat het beeld dat wordt gecreéerd van
depressie bijdraagt aan de voortzetting van depressie. Het Leven is niet onderhevig aan
waardeoordelen. Leven onttrekt zich aan iedere moraal die een externe standaard oplegt aan het
Leven. Volledig immanent is Leven zijn eigen standaard. Henry schrijft: “Leven is zonder
waarom. En dat is omdat het in zich geen ‘buiten’ tolereert waarin het zich zou moeten tonen
om te zijn wat het is — waaraan het zou moeten vragen waarom het is wat het is, waarom, met
welk doel, het Leven is. (...) Als het Leven zonder waarom is (...) is het om (...) het feit dat
het zichzelf beproeft, en de vreugde van deze ervaring dat het genieten is van zichzelf en dat
het vertelt dat het goed is.”** Henry vindt in Kierkegaards analyse de absolute waarde van het
Leven bevestigd. Vertwijfeling, als Zelfervaring in het Leven, ontleent daaraan zijn waarde.
Het voordeel dat de mens heeft op het dier is dat de mens vertwijfeld kan zijn. “Vertwijfeling
is namelijk, juist omdat ze volstrekt dialectisch is, de ziekte waarvan geldt dat het grootste
ongeluk er juist in bestaat ze nooit te hebben gehad — en een waar godsgeschenk ze te krijgen,

zelfs al is ze de allergevaarlijkste ziekte wanneer je er niet van wil genezen.”>

Kierkegaard ontkent geenszins de benarde staat waarin het Zelf verstrikt is wanneer het
vertwijfeld is. Er staat inderdaad iets eeuwigs in brand. Daarom is vertwijfeling zowel een ‘waar
godsgeschenk’ als de ‘allergevaarlijkste ziekte’. Een waar godsgeschenk, omdat het Leven zich
openbaart. De allergevaarlijkste ziekte, omdat het Zelf probeert aan het Leven te ontkomen. In
de moderne tijd is de nadruk komen liggen op het laatste aspect, depressie als de

allergevaarlijkste ziekte. Het doel van de behandeling is om mensen weer ‘mee te laten draaien’

2 Ibid., p. 857.

3 Ibid., p. 857.

34 Henry, 2015, p. 224.

35 Kierkegaard, 2010, p. 39.

19



door therapie en medicatie. De gedachte hierachter is dat depressie ‘normaal’ functioneren in
de weg staat. Het is in dit discours niet voor te stellen dat depressie als ‘godsgeschenk’ zou
worden beschouwd. Toenmalig minister van Volksgezondheid Edith Schippers riep in 2016 op
om het taboe op depressie te doorbreken.*® Zij argumenteerde dat depressie ‘gewoon’ een ziekte
is en “we schamen ons toch ook niet voor een hernia.” Dit alles om vroeg te signaleren, want
“hoe sneller we erbij zijn, hoe beter het is te behandelen en hoe sneller mensen weer kunnen
meedoen.” Depressie is, net als andere ziekten, een hinderlijke onderbreking van het gewone

leven.

Als ervaring van de confrontatie met de ontologische structuur van de subjectiviteit is depressie
echter wezenlijk verschillend van andere ziekten, zoals een hernia. Dat is ook de reden dat er
nog zoveel schaamte is. Depressie heeft betrekking op ons diepste Zelf en het Leven waarin het
gegeven is. Dit onderscheid duikt ook op in de taal. We hebben een hernia, maar we zijn
depressief. Het is relatief eenvoudig jezelf voor te stellen met een gezond lichaam zonder
hernia. Het is nagenoeg onmogelijk jezelf voor te stellen zonder depressie. Depressie is de
ervaring van een vertwijfeld Zelf. Dit betekent dat depressie om een andere benadering vraagt
dan andere ziekten. Een tumor wordt verwijderd, het is een vijandige indringer. Depressie is
geen vijandige indringer: het is de ervaring van het levende Zelf dat het van zichzelf af wil,

maar dat niet kan.

Voordat ik dieper inga op de invloed die dit heeft op het omgaan met depressie, zal nu eerst een
pas op de plaats worden gemaakt. De aandacht verschuift naar twee hele concrete ervaringen
die kenmerkend zijn voor depressie: ten eerste angst, ten tweede leegte. Hoe passen die in de
hierboven geschetste structuur van het Zelf zoals dat zich openbaart in de weigering die is
aangeduid als vertwijfeling? Is er ook in angst en leegte sprake van een ‘botsing” met het Leven?

Zijn dit ervaringen die horen bij de poging los te komen van het Zelf?

36 https://www.rijksoverheid.nl/actueel/nieuws/2016/01/25/schippers-onderzoek-naar-depressiviteit-
jongevrouwen-en-tieners

20



Angst: de openbaring van het affectieve

Vertwijfeling of depressie is geen abstractie, zoals ook Leven geen abstractie is. Het wordt
gevoeld. Dit is cruciaal, omdat het betekent dat er een absolute fenomenologische grond is. De
analyse kan worden teruggebracht tot een niet verder te reduceren ervaring. Leven is geen
transcendent ‘x’ dat verondersteld wordt aan de ervaring ten grondslag te liggen. Het is
immanent, gevoeld. Leven openbaart zich als ‘affect’. Affectiviteit kenmerkt Leven (samen met
immanentie). Affectiviteit is een ‘geraakt zijn’. Het levende Zelf kan geraakt worden: het voelt.
Eenzelfde wars zijn van abstracties waardeert Henry in de psychoanalyse: “De originaliteit van
de psychoanalyse is de weigering van iedere speculatieve, conceptuele benadering van het
onbewuste.”?” De onbetwistbaarheid van het analytische materiaal ligt in het feit dat het

verschijnt — dat het een ervaring is en geen speculatieve entiteit.

Angst is een van de belangrijkste affecten in een depressie. Maar waarom ervaart een
vertwijfeld mens (depressie is immers vertwijfeling) angst? En wat is angst eigenlijk? In de
moderne filosofie is angst een belangrijk thema. Kierkegaard was de eerste die angst uitvoerig
besprak en een belangrijke plaats toedichtte, gevolgd door onder meer Heidegger. Zowel
Kierkegaard als Heidegger beschouwden angst als een fundamentele ervaring. Angst legt iets
wezenlijks in de mens bloot. Bij Kierkegaard de vrijheid en het staan voor een keuze, bij
Heidegger het Dasein dat teruggeworpen is op zichzelf als In-der-Welt-sein. Henry spreekt over
angst in verband met de psychoanalyse.®® In Généalogie de la Psychanalyse zoekt hij naar de
wortels van deze stroming in de Westerse filosofie vanaf Descartes. Wanneer hij uiteindelijk

bij Freud aankomt, is angst een van de hoofdthema’s, gekoppeld aan verdringing.

De afwijzing van het Zelf, in het vorige hoofdstuk uitgebreid besproken, vindt Henry ook terug
bij Freud wanneer die het heeft over verdringing. In de lezing die Henry geeft van Freud zijn
angst en verdringing nauw met elkaar verbonden. Daarvoor moet hij wel eerst de verschillende
betekenissen die Freud geeft aan verdringing van elkaar ontwarren. Hij doet dit door het
onbewuste aan een ontologische analyse onderwerpen. Dat betekent: het onbewuste is niet
datgene waarvan wij ons niet bewust zijn (de inhoud van het onbewuste, bijvoorbeeld een

bepaalde herinnering), maar het onbewust-zijn als zodanig. Henry volgt hier zijn radicale

37 Henry, 1985, p. 343.
38 Hij spreekt ook over angst in Incarnation, waar hij, geinspireerd door Kierkegaard, angst in verband brengt
met lichamelijkheid en seksuele differentie.

21



fenomenologie: het gaat uiteindelijk niet om de fenomenen zelf, maar om fenomenaliteit: het

verschijnen van het verschijnen — de ‘zuivere verschijning’, het ‘hoe’ van het verschijnen.

Deze ontologische analyse legt twee betekenissen bloot die Freud geeft aan het begrip
‘onbewust’ en daarmee twee betekenissen van het begrip ‘verdringing’. Verdringing is immers
de verplaatsing van het bewuste naar het onbewuste. Deze twee betekenissen hangen nauw
samen met het onderscheid dat Henry maakt tussen het transcendente en het immanente. Dat
onderscheid is hierboven uitgelegd: transcendentie veronderstelt een fenomenologische

afstand, immanentie is de afwezigheid hiervan, de ‘onmiddellijke’ ervaring van het Zelf.

De eerste betekenis van onbewust houdt verband met transcendentie en is dus: datgene wat
buiten het blikveld van het transcendente bewustzijn valt. Het is een gegeven dat het blikveld
van ons bewustzijn beperkt is: herinneringen vervagen, gedachten dwalen af, geluiden
verstommen en zijn voorgoed verdwenen. Het onbewuste is alles waar wij onze intentionele
blik niet op richten: “Onbewust is dat wat gelegen is buiten het veld dat door verschijning wordt
geopend en door zijn fenomenaliteit is omgeven.”*” In deze zin van het woord is het onbewuste
een poging te verklaren waarom bijvoorbeeld herinneringen kunnen verdwijnen en dan ineens
weer terug kunnen komen. Dit is inherent aan de transcendente fenomenaliteit. Het is een

‘representatief onbewuste’.

De tweede betekenis van het begrip onbewust, verband houdend met immanentie, is veel
fundamenteler. Het onbewuste heeft, zo argumenteert Henry, niet slechts een negatieve
betekenis, als ‘dat wat niet gevangen is in de intentionele blik van het bewustzijn’. Hij ziet dat
het bij Freud ook een positieve betekenis krijgt. In die betekenis is het onbewuste niets anders
dan Leven: “Het onbewuste is de naam van Leven.”*® Het onbewuste is het affectieve als
zodanig, dat aan de grondslag ligt van de voorstellingen die het bewustzijn maakt. Freud zelf
heeft deze twee betekenissen van het onbewuste nooit op een fundamenteel, dat is ontologisch,
niveau weten te onderscheiden. Hierdoor raakt Freud al snel verstrikt in contradicties die Henry
feilloos weet aan te wijzen. Enerzijds is, volgens Freud, het affect de basis van het onbewuste.
Anderzijds kan een affect nooit onbewust zijn. Deze twee stellingen spreken elkaar tegen: “De

basis van het onbewuste, als affect, is alles behalve onbewust.”*!

39 Henry, 1985, p. 346.
40 Tbid., p. 348.
41 Ibid., p. 369.

22



Deze twee betekenissen van het onbewuste leiden tot twee betekenissen van verdringing.
Voorstellingen kunnen zich (tijdelijk of voorgoed) onttrekken aan het licht van het
transcendente bewustzijn. Dit is een fenomenologisch gegeven. Affecten kennen echter een
geheel andere fenomenaliteit. Zij kunnen niet voor-gesteld, gerepresenteerd worden: ze zijn
immanent. Pijn, bijvoorbeeld, kan niet voorgesteld worden. Het kan alleen gevoeld worden in
de onmiddellijkheid van het Leven. Dit is de enige manier waarop pijn, en ieder ander affect,
zich laat kennen. De voorstellingen die aan dit affect gekoppeld zijn kunnen echter verdrongen
worden. Zo kan een herinnering aan een gebeurtenis die angst oproept uit het geheugen gewist
worden. Het affect (angst) verbindt zich dan aan iets anders. In de psychoanalyse kan
vervolgens deze traumatische gebeurtenis, waaraan het affect oorspronkelijk was verbonden,
weer teruggehaald worden. Deze vorm van verdringing speelt zich af op het niveau van de
representaties. De verdrongen representaties bevinden zich dan in het onbewuste zoals dat

ontstaat aan de grenzen van het intentionele blikveld.

Er is echter nog een tweede vorm van verdringing, die verband houdt met het onbewuste in de
eigenlijke, immanente, zin van het woord. Het onbewuste is dat wat niet gerepresenteerd kan
worden: het Leven, het affectieve. Maar, is hier wel verdringing mogelijk? Een affect kan
immers nooit onbewust zijn. Wat gebeurt er op het moment dat het Zelf probeert zich te ontdoen
van een affect? Dit is de vraag in het hart van de psychoanalyse, de ‘ultieme vraag’, misschien
zelfs van de gehele filosofie, aldus Henry.** Nadat hij het affectieve als de ontologische kern
van het Zelf heeft blootgelegd, krijgt de vraag naar de verdringing van het affect een ontologisch
gewicht.

Affect-verdringing is van groot belang voor ieder onderzoek dat uitgaat van het immanente
Zelf, maar in het bijzonder voor het onderzoek naar depressie. Depressie, zo werd aangetoond
in het vorige deel, is ten diepste de ervaring van de onbreekbaarheid van het Zelf in de poging
met het Zelf te breken. Het Zelf is niets anders dan dat wat immanent ontvangen wordt: het
Leven, het affectieve. Verdringing van het affect is verdringing van het Zelf. Vertwijfeling is
niets anders dan verdringing van het affectieve als zodanig. De vraag naar verdringing is dus

de vraag naar vertwijfeling. Dit is inderdaad de grensvraag van de gehele filosofie voor zover

2 Ibid., p. 370.

23



die uitgaat van een immanent gegeven Zelf dat aan de basis ligt van iedere verhouding tot de

wereld.

Freuds aandacht ligt in zijn beschrijving van affect-verdringing niet langer bij de overgang van
het bewuste naar het (representatieve) onbewuste. Deze grens stond centraal in de verdringing
van representaties. Verdringing van een affect heeft niets te maken met de overgang van het
bewuste naar het onbewuste, aangezien een affect nooit onbewust kan zijn. In plaats daarvan
beschrijft Freud een proces dat zich geheel afspeelt binnen het affectieve. Verdringing is dus,
zo concludeert Henry, een immanente dynamiek, zich geheel afspelend in het Leven. Freud
richt zich op het affectieve proces “waarin het, onophoudelijk zichzelf affecterend en aldus
verschijnend, ‘gekend is’, zoals Freud het zegt, zichzelf verandert volgens de wijze die het eigen
is.”* Leven is niet statisch, maar dynamisch. Het verandert onophoudelijk. Dit proces van
voortdurende verandering noemt Henry “de geschiedenis van het affectieve.”** Hoewel dit een

geschiedenis is, een proces van verandering, is het nog steeds immanent, ‘tijdloos’.

Verdringing van een affect betekent dus niet de verdringing van het affectieve als zodanig.
Affect-verdringing is een proces dat zich volledig afspeelt in het affectieve. Het treedt niet naar
buiten, het is immanent. Affect-verdringing is de omzetting van een affect in een ander affect
(waarmee het altijd in het affectieve blijft), wanneer het Zelf het affect niet langer kan dragen.
Het eindpunt van dit proces, het ‘allerlaatste affect’, is angst. Wanneer een affect lang genoeg
verdrongen wordt, blijft angst over. Henry noemt angst daarom treffend “het wisselmedium van
het leven.”* Maar waarom worden affecten verdrongen, en waarom is angst het eindstation van

deze verdringing?

Het Zelf neemt zijn toevlucht tot verdringing wanneer het geraakt wordt door een affect dat het
niet kan dragen. Verdringing is volgens Freud een reactie op een traumatische ervaring. De
vroege Freud schetst in zijn Entwurf einer Psychologie (1895) de mens als een organisme dat
onderhevig is aan twee soorten prikkelingen: die van buitenaf en die van binnenuit. Van
buitenaf komen externe stimuli, het zogenaamde phi-systeem. Van binnenuit komen interne
stimuli, het psi-systeem. Henry interpreteert dit schema fenomenologisch omdat volgens hem

het systeem van Freud een biologische weergave van een fenomenologisch onderscheid is. Het

% Ibid., p. 370.
# Ibid., p. 370.
% Ibid., p. 371.

24



onderscheid dat Freud in dit schema maakt zijn we al meerdere keren tegengekomen. De
externe stimuli zijn de indrukken van buitenaf, waarop het organisme zich transcenderend, in
een intentionele beweging richt. Dit is transcendentie. De interne stimuli vormen de Zelf-
ervaring: immanentie. Henry schrijft: “Prikkeling is niets anders dan affectie, zuivere
manifestatie, volgens de tweevoudigheid van de fundamentele modaliteiten van zijn effectieve
fenomenologische verwezenlijking.”*® Prikkeling is een beeld voor de fenomenaliteit van

enerzijds de wereld, anderzijds het levende Zelf.

Prikkelingen kunnen onaangenaam zijn voor het organisme, zodat die een poging doet de
prikkeling te stoppen. In het geval van externe stimuli zal het organisme vluchtgedrag vertonen,
de situaties vermijden waarin de prikkeling zich voordoet. Op het moment dat het organisme
geconfronteerd wordt met onaangename interne stimuli, doet zich een geheel andere situatie
voor. Vluchten voor interne stimuli is onmogelijk. Het organisme “‘staat machteloos tegenover
instinctieve [interne] stimuli.”*’ Het organisme kan interne stimuli niet ontwijken, die zijn een
gegeven. Henry interpreteert dit fenomenologisch, namelijk: interne stimuli zijn niets anders
dan de biologische vertaling van de ervaring van de onophoudelijke opwelling van Leven
waarin het Zelf tot stand komt. Freud verwoordt in een biologisch jargon wat Henry heeft
blootgelegd als fundamentele fenomenologische structuren: “de ontlading van neuronen (...) is
slechts de transpositie in de wetenschappelijke ideale voorstelling van de essentie van het Leven
in zijn onoverkomelijke zelf-passiviteit en de beweging waarin het probeert aan zijn
onderdrukkende karakter te ontsnappen.”® De onontkoombaarheid van interne stimuli is niets
anders dan de onverbreekbare band waarmee het Zelf aan zichzelf is verbonden. Die band dringt
zich onophoudelijk op. Leven wordt altijd gevoeld. Henry kan Freud met instemming citeren:

“Het Ik kan niet aan zichzelf ontsnappen.”*’

De onontkoombare prikkeling van binnenuit is een affect. In een reactie op deze prikkeling, die
als onaangenaam wordt ervaren, zoekt het Zelf toevlucht in het laatste redmiddel: verdringing,
in dit geval affect-verdringing. Affect-verdringing is het middel dat het Zelf gebruikt om aan
het Leven te ontsnappen. Verdringing is een vluchtpoging. Vanuit deze gedachte is het niet
verwonderlijk dat angst het laatste affect is. Het Zelf beseft dat verdringing zinloos is: een affect

kan verdrongen worden, maar het zet zich altijd om in een ander affect. Aan affectiviteit als

4 Tbid., p. 373.
471bid., p. 373. Henry citeert hier Freud.
4 Tbid., p. 378.
4 1bid., p. 374, Henry citeert hier Freud.

25



zodanig kan niet ontsnapt worden. De vluchtpoging die het vertwijfelde Zelf onderneemt stuit

daarom noodzakelijkerwijs op angst als het laatste affect.

Dit geeft een heel andere betekenis aan het affect angst. Angst wordt niet veroorzaakt door een
object dat angst oproept. Oppervlakkige lezingen van Freud argumenteren dat angst terug is te
voeren op een geboortetrauma. Angst is dan een reactie van het kind op de overdaad aan
oncontroleerbare prikkelingen waarmee het wordt geconfronteerd. De onderkenning van de
ontologische structuur van de subjectiviteit, getekend als die is door affectiviteit en immanentie,
draait die volgorde om. Het is niet zo dat het Zelf angst kan ervaren omdat het bij de geboorte
een trauma heeft opgelopen; nee, het Zelf loopt bij de geboorte een trauma op, omdat het een
levend Zelf is, fundamenteel affectief. Het Zelf is kwetsbaar, en daarom angstig onder een
spervuur aan prikkelingen: “De mens kent deze angst en beproeft deze pijn omdat hij gevoelig
is voor angst, omdat hij oorspronkelijk geconstitueerd is als een Zelf, als een levende.”® Angst

is allereerst niet verbonden aan een intentionaliteit.!

Het is uiteindelijk niet angst voor iets in
de wereld, of voor het niets. Angst is immanent: het is angst voor de overvloed van het Leven.
Het is zonder verhouding tot iets externs. De taal laat ons hier in de steek als we spreken over
‘angst voor het Leven’. ‘Angst voor...” veronderstelt een subject-object onderscheid. Het
veronderstelt een verhouding, een ‘0og-in-oog staan met...’. Was dit inderdaad zo, dan zou er
een mogelijkheid tot vluchten zijn. De mens kan ontsnappen aan een gevaarlijke situatie,
objecten die angst oproepen vermijden. Angst is nu juist het affect dat komt als alle

mogelijkheden om te ontkomen afgesneden zijn.

Als grens-affect van verdringing is angst de ervaring van onmacht. In het immanente Leven
geldt: “Angst is een vlucht voor zichzelf” — voor het Levende Zelf — “zodat er in de relatie van
het Zelf tot de angst juist geen sprake is van een ‘voor’ maar juist van de onmogelijkheid een
‘voor’ te cre€ren. De vlucht begint met angst; het is de angst die het uitlokt, voor zichzelf wil
vluchten, en die, inwonend in het ‘zijn’ van die vlucht, dat doel nooit kan bereiken.”*? De
structuur van angst vertoont opvallende gelijkenissen met de structuur van vertwijfeling.
Beiden zijn gekoppeld aan een Zelf dat probeert te ontsnappen aan zichzelf. Beiden ontstaan in
het ‘te veel’ van het Leven, waaraan geen ontsnappen mogelijk is. Beiden zijn inherent aan de

ontologische structuur van de subjectiviteit. Het affectieve is ondraaglijk, maar er kan niet aan

30 Tbid., p. 380.

51 Vergelijk Kierkegaard, 2009, p. 47, waar Kierkegaard vrees (dat refereert naar iets, dus intentioneel is)
onderscheidt van angst.

52 Ibid., p. 379.

26



ontkomen worden omdat het Leven immanent is (zonder afstand, altijd bij zichzelf). Angst doet
het Zelf voelen dat het geen afstand kan nemen van zichzelf. Leven dringt zich in angst
onontkoombaar op: “Angst is het gevoel van Zijn en zo van Leven. Het is het gevoel van het
Zelf> en “het gevoel niet aan jezelf te kunnen ontsnappen.”* De interne prikkel wordt door
Freud ook wel ‘libido’ genoemd. Libido wordt onderdrukt in verdringing. Het libido blijft
echter ervaren worden als angst. Dit onderdrukte, maar nog steeds ervaren, libido is “libido
waarvan de zelfbeproeving tot het uiterste is gedreven, tot het punt waar het niet langer draaglijk

is.”5 In “het hart van het lijden” openbaart angst de ontologische realiteit van het Zelf. >°

Door de dubbele ontologische betekenis van het onbewuste bloot te leggen, toont Henry aan
dat het Leven zich — vermomd — ook bij Freud doet gelden. Het onbewuste is niets anders dan
Leven. Verdringing is niet alleen verdringing van beelden, representaties, maar ook affect-
verdringing. Henry laat echter zien dat affecten wel omgezet kunnen worden, maar dat
affectiviteit nooit verdrongen kan worden. In het uiterste geval, als verdringing op de spits is
gedreven, laat de immanentie van het Leven zich voelen als intense angst. In deze angst
openbaart zich de ontologische structuur van de subjectiviteit. De beantwoording van de
‘ultieme vraag’ van de psychoanalyse leidt tot de ontdekking van het immanente, affectieve
Zelf. Ook onze bespreking van vertwijfeling kwam hierbij uit. Angst en vertwijfeling zijn nauw
verwant. In angst zowel als in vertwijfeling is er sprake van een Zelf dat afstand probeert te
scheppen, maar hier niet in slaagt. Zowel in vertwijfeling en in angst voelt het Zelf dat het aan

zichzelf vast zit, voelt het de onmogelijkheid van de ontsnappingspoging.

Depressie en angst zijn niet los van elkaar te zien. Het is op grond van het bovenstaande niet
verwonderlijk dat depressie nagenoeg altijd gepaard gaat met hevige angst. Die angst is
uiteindelijk geen angst voor een bepaald object, of een angst die veroorzaakt is door een
traumatische gebeurtenis. Angst is een immanent gegeven, het wordt gekend omdat het wordt
gevoeld, en het wordt gevoeld in en door het levende Zelf. Angst speelt zich volledig af in het
Zelf. Angst is ook niet angst voor het niets, zoals Heidegger en Sartre menen, maar juist een
angst voor een teveel, een overschot. Het is een overvloed aan Leven waarvoor het Zelf angstig
op de vlucht slaat, een vluchtpoging die gedoemd is te mislukken en het Zelf vertwijfeld,

depressief achterlaat.

53 Ibid., p. 379.
54 Ibid., p. 380.
55 Ibid., p. 380.
% Ibid., p. 380.

27



Ik heb nu vanuit twee perspectieven licht geworpen op depressie: vanuit vertwijfeling en vanuit
angst. Voordat de volgende stap wordt gezet, nog een derde perspectief: de ervaring van leegte,
een ervaring die kenmerkend is voor depressie. Een ervaring die bovendien vragen oproept: wat

is leegte als het Zelf gegeven is in het Leven, dat overvloedig is?

28



Leegte: de poging het Zelf te verliezen

Depressie is vertwijfeling, de ervaring dat er geen afstand mogelijk is tot het Zelf, hoewel die
afstand gewenst is: het Leven is te veel. Depressie manifesteert zich als het verdringen van het
affect, dat te veel is, dat niet gedragen kan worden. Dit proces van verdringing blijft echter altijd
binnen het affectieve, waardoor het doel nooit wordt bereikt. In plaats daarvan wordt het affect
omgezet in angst: angst voor het Leven, angst voor het Zelf. Verdringing is volledig immanent,
want het Leven doet zich altijd voelen. Angst is niet angst voor het niets, maar: angst voor het
‘te veel” als zodanig. ‘Niets’ is een begrip dat lastig een plaats lijkt te kunnen vinden in het
denken van Henry, dat immers gekenmerkt wordt door immanentie, aanwezigheid, volheid.
Toch kan niet ontkend worden dat depressie een confrontatie is met een leegte, die voelbaar is.
Dagen slepen zich voort zonder dat er iets gebeurt, de wereld wordt als leeg ervaren, net als het
Zelf dat inhoudsloos lijkt. Dit is een paradoxale ervaring van ervaringloosheid, het gevoel van

gevoelloosheid. Kan hier nog gesproken worden van een ‘te veel’?

Ondanks de leegte, is deze ervaring altijd nog een ervaring, en dus is er sprake van een Zelf dat
ervaart. Een Zelf dat, zoals duidelijk is geworden, niets anders is dan Leven, affectiviteit. Ook
in de ervaring van leegte is het Leven aanwezig als dat wat geraakt wordt. Dat wat beschreven
wordt als een ‘leegte’ is niet werkelijk ‘leeg’, omdat ook daar de Zelf-ervaring gegeven is in de
overvloed van het Leven. Pas in de aanwezigheid van een levend Zelf kan gesproken worden
van een ervaring. De aanwezigheid van het Leven gaat aan de afwezigheid die ervaren wordt

vooraf. Leegte is allereerst een ervaring.

Depressie doet zich op vele manieren voelen, en een van die vormen is een extreme mate van
verveling: het verstrijken van de dagen in een monotone grijstint. Hoewel Henry verveling niet
thematiseert zoals hij dat doet met vertwijfeling en angst, spreekt hij er enkele malen over.
Verveling is een gevolg van de immanentie van het Leven, waardoor de mens nooit geheel op
kan gaan in een representatie, in ‘de wereld’.’” Vandaar dat verveling gepaard gaat met
rusteloosheid, met het voortdurend zoeken van nieuwe prikkelingen, die toch nooit genoeg
zullen zijn. De overvloed die het Leven is kan in representaties niet gevonden worden. Wanneer
Henry Nietzsche interpreteert, noemt hij onder andere Nietzsches idee dat een levensvorm oud

kan worden, waardoor het lauw wordt, warm nog koud: “Zijn pathos onbeweeglijk gemaakt in

57 Henry, 1985, p. 210. Hier brengt Henry het Leven in verband met Schopenhauers Wil.

29



de verveling van een afgebroken bestemming.”>® Henry deelt Nietzsches cultuurpessimisme. In
Barbarisme is verveling een van de graadmeters die aangeven dat de huidige cultuur het Leven
vergeten is. Verveling is de ervaring van opgekropte, ongebruikte energie: “Verveling is de
affectieve toestand waarin ongebruikte energie zich aan zichzelf openbaart.”® Televisie is voor
Henry het archetype van een instrument van verveling: de rusteloze opeenvolging van
contextloze en betekenisloze beelden is het opium voor de verveelde mens, voortdurend op
zoek naar nieuwe prikkelingen. Als een wapen tegen verveling is televisie — maar dit kan talloze
vormen aannemen: van het rusteloos volgen van iedere nieuwe, hippe filosoof tot het deelnemen
aan de dagelijkse woede-uitbarsting op Twitter — vooral een vluchtmiddel: televisie kijken is

“een gedraging waarin het leven zich naar buiten werpt om zo van zichzelf te vluchten.”®

Zo openbaart ook verveling, de ervaring van leegte, dat het Zelf op de vlucht is voor zichzelf.
Deze vlucht kenmerkt depressie. De ervaring van leegte werpt echter weer een nieuw licht op
deze vluchtpoging. Angst openbaarde de vluchtpoging als een verdringing van affecten. Angst
is de uitkomst van verdringing. De vluchtpoging richt zich echter tegelijkertijd naar ‘buiten’ —
een fenomenologisch ‘buiten’. Het Zelf probeert aan het Leven te ontkomen door maar zoveel
mogelijk afleiding te zoeken, door uiteindelijk te proberen zichzelf buiten zijn Zelf te vinden.
Dit loopt parallel aan vertwijfeling, waar vertwijfeling over het Zelf wordt ontweken door in te
beelden dat het een vertwijfeling over iets externs is. Dit is een leugen: het Zelf probeert slechts
zichzelf te ontwijken. Het Zelf is immanent, maar in de vluchtpoging probeert het Zelf die
immanentie te breken. Fenomenologisch gezegd: het Zelf maakt een transcenderende

beweging, richt zich naar buiten om zichzelf te vergeten.

Het Leven kan in dit ‘buiten’ echter niet gevonden worden. Transcendentie is “het niet [le
néant] dat de opening uitholt (dat wij de horizon hebben genoemd) waar iets en alles tot bestaan
kan komen.”®! De horizon waar Henry over spreekt is een negativiteit waarbinnen de zijnden
zich kunnen laten zien aan het intentionele bewustzijn. De zuivere fenomenaliteit van de wereld
is daarom een zuiver ‘niet’: “Het is het niet, en niet een zijnde, dat wordt geobjectiveerd in

objectificatie.”® Dit ‘niet’ is de voorwaarde voor de ervaring van het andere: “het is de ervaring

$ Ibid., p. 293.

9 Henry, 2012, p. 109.
% Tbid.. p. 109.

1 Henry, 1963, p. 28.
% bid., p. 153.

30



van het niet dat ons in staat stelt een zijnde te ervaren.”®® De fenomenaliteit van het intentionele
bewustzijn berust, zoals eerder gezegd, op het scheppen van een fenomenologische afstand
tussen het subject en het object. Met het scheppen van deze afstand opent het bewustzijn zich
een horizon waarbinnen het andere kan verschijnen. Het Leven is echter immanent, met een
fenomenaliteit die zich laat kenmerken door de afwezigheid van iedere afstand. Het Zelf is
alleen in deze fenomenaliteit te ervaren. Op het moment echter dat het Zelf probeert afstand te
nemen tot zichzelf, wordt het Leven geobjectiveerd. Althans, dat wordt geprobeerd. Dit kan
echter niet, en onvermijdelijk wordt het Zelf in die vluchtpoging geconfronteerd met de
incongruentie tussen Leven en transcendentie. Het Leven ontvluchtend in een objectiverende
beweging, wordt het Zelf geconfronteerd met de fenomenologische grond van die beweging:
het niet. In de wereld wordt het Leven niet gevonden. Het Zelf ervaart de leegte, die niets anders
is dan een ervaring van de fenomenaliteit van de wereld. Dit is de ervaring van het zich-naar-
buiten-werpen. Opnieuw is dit een grenservaring van de mislukking het Leven te ontwijken.
Het einde van verdringing is angst, het einde van objectivering is leegte, de leegte van de
horizon achter het geobjectiveerde. Zelfs in die tot het uiterst doorgevoerde objectivering is het

Leven, als het affectieve, de gevoelde leegte.

Leegte en angst zijn nauw aan elkaar verbonden. In depressie worden beide, schijnbare
tegenpolen, intens ervaren. Ze wisselen elkaar af. Momenten van extreme angst worden
opgevolgd door een gevoel van diepe leegte. In angst wordt verlangd naar de rust die de leegte
bied. In leegte wordt verlangd naar angst, omdat daar in ieder geval nog ‘iets’ is, al is het een
verschrikkelijk, ondraaglijk ‘iets’. In beide wordt het Zelf zich bewust als een levend Zelf. Dit

betekent dat het niet van zichzelf af kan komen en het Leven altijd wordt gevoeld.

Het is nu tijd om te ontdekken wat depressie aan ons openbaart. Wat is het Leven? Waarom is
het zo belangrijk? Depressie staat niet op zichzelf, maar openbaart iets universeels, iets dat alle
mensen delen. Daarom moet depressie niet gedacht worden als een ‘ziekte’ die slechts enkelen
overkomt, maar als een manifestatie van het Leven waarin ieder Zelf gegeven is. Een eerste
stap van de specifieke ervaring van depressie, naar die Zelf-ervaring van alle levenden, zetten
we in het volgende deel, waar dieper ingegaan wordt op Henry’s lezing van Nietzsche in

Généalogie de la Psychanalyse.

6 Ibid., p. 161.

31



Passio: het Zelf bij Nietzsche

In de bovenstaande delen is depressie onderzocht aan de hand van drie ervaringen van het Zelf:
vertwijfeling, angst, en leegte. In ieder van deze drie ervaringen openbaart zich een Zelf dat aan
zichzelf gebonden is, maar dat ernaar verlangt die verbinding te verbreken. De reden hiervoor
is dat het Zelf gegeven is in het overvloedige Leven. Het wordt voortdurend gevoeld, affectief
woelend en het Zelf gevend. Depressie is dus een reactie op een ondraaglijke overvloed. Henry
is een denker van de volheid. Bij hem is er geen sprake van een leeg subject of een ‘niet’” dat
aan de basis ligt van alle ervaring. Eerst is er de volheid van het Leven, en pas dan de

transcenderende beweging naar ‘de wereld’.

Een andere denker van overvloed is Friedrich Nietzsche. Henry plaatst zijn filosofie dan ook in
één lijn met die van Nietzsche.®* Henry’s Leven is Nietzsches kracht. Niet voor niets is het Zelf
een lichamelijk Zelf, een levend lichaam. Dit levende lichaam is niets anders dan een ‘ik kan’,
de mogelijkheid inspanning te leveren.®® Het Zelf is dus geen zwevende entiteit, een schim,
maar een zeer concrete lichamelijkheid die altijd beschikt over zijn eigen kracht. Leven is
aanwezig in iedere inspanning die wij leveren. Die ‘kracht’ vindt Henry bij uitstek terug bij

Nietzsche.

Nietzsche propagandeert een vitaliteit die volgens hem maar al te vaak onderdrukt wordt. Het
grootste raadsel voor Nietzsche is dan ook dat er zoiets bestaat als zwakheid. Zoals in depressie
het levende Zelf zich verzet tegen het Leven, zo verzet in zwakheid de kracht zich tegen
zichzelf. Die situatie is buitengewoon raadselachtig, omdat kracht niet een relatief begrip is,
maar door Nietzsche verabsoluteerd wordt. Het meest raadselachtige is dus nog dat die
zwakheid vaak de overhand lijkt te hebben. De aversie tegen kracht lijkt op de aversie tegen
Leven die we aantreffen in depressie. Daarom biedt Nietzsches denken lijnen waarlangs de
specifieke ervaring van depressie, zoals die aangetroffen wordt in de ervaring van vertwijfeling,
angst en leegte dieper doorgrond kan worden, geplaatst kan worden in de Zelf-ervaring van

iedere levende.

64 Henry, 1985, p. 298. In het onderstaande gaan we uit van Nietzsche zoals Henry hem leest, wat niet
noodzakelijkerwijs de meest ‘correcte’ of algemeen geaccepteerde lezing van Nietzsche is.
65 Zie voor Henry’s fenomenologie van het lichaam Henry, 1975 en 2015.

32



Nietzsche heeft over volheid, kracht, Leven nagedacht op het meest fundamentele, ontologische
niveau. Kracht is ontologisch, zoals ook Leven ontologisch is voor Henry. Het Zijn als zodanig
is kracht: “de krachtigen zijn krachtig omdat ze zijn, omdat het wezen van het zijn is (...) de
kracht zelf.”® Zijn is geen lege categorie, geen ondefinieerbare oneindigheid: Zijn is Wil tot
macht. Voor de Griekse filosofie vormde het Zijn een reddingsboei in de woelige golven van
de veranderlijkheid, waardoor zij genoodzaakt waren aan het Zijn een apathische (zonder
pathos, gevoel) onveranderlijkheid toe te schrijven. Dit Zijnsbegrip is in de filosofie blijven
hangen: voortdurend werd het absolute Zijn gedacht in termen van onveranderlijkheid,
onverstoorbaarheid. Bij Nietzsche is het Zijn echter geen apathische onveranderlijkheid, maar
een dynamisch streven. Het Zijn wil altijd meer. Zijn is een woelend verlangen, een voortdurend

snakken naar meer van zichzelf, naar meer Leven.

Zowel Henry als Nietzsche introduceert dus een dynamiek in het Zijn zelf. Die dynamiek kan
alleen begrepen worden ‘van binnenuit’. Het is immanent, alleen ervaren in zichzelf. Nietzsche
keert zich, in navolging van Schopenhauer, af van de wereld van de voorstellingen,
transcendentie zoals die gekend wordt door het intentionele bewustzijn. De representatie van
de wil is machteloos, alleen de wil in zichzelf is effectieve causaliteit.®’ Zo is voor Henry kracht
een volledig immanent gegeven. Het Leven is het levende lichaam, en dus het ‘ik kan’ als
zodanig. Het valt daar volledig mee samen. Er is niet eerst de wil, en de representatie van die
wil in de beweging van de arm; de wil valt samen met de beweging van het levende, immanente,
lichaam. Henry keert zich af van een Cartesiaans dualisme, een afkeer die hij herkent in
Nietzsche.%® Kracht onderwerpt zich niet aan iets externs. De immanente ontplooiing van de

wil maakt dat die wil daadwerkelijk efficiént is.

Kracht is ontologisch, dus de oplossing van het probleem van de zwakheid is niet het poneren
van de mogelijkheid dat kracht zowel aan- als afwezig kan zijn. Kracht is, en samenvallend met
het Zijn is het alomtegenwoordig. Zo is ook het Leven altijd aanwezig. Er is in de mens geen
gebrek, en depressie kan dus niet begrepen worden als de afwezigheid van Leven. De
voorgaande driedelige beschouwing van depressie in de ervaring van vertwijfeling, angst en
leegte was een poging de ervaring van depressie te grijpen in een ontologie van overvloed. In

het Zelf is het Leven er altijd als de ontologische en fenomenologische grond. Leven is een

% Henry, 1985, p. 266.
7 Ibid., p. 251.
68 Zie voor de afwijzing van het Cartesiaans dualisme onder andere Henry, 1975.

33



absolute oorsprong. Opnieuw legt Henry hier een verband met het denken van Nietzsche
wanneer hij kracht die in de wil tot macht ligt, een “oorsprongsmacht” noemt.*’ Deze
oorspronkelijke kracht gaat aan iedere specifieke aanwending van kracht vooraf, zoals ook het
Leven de oorsprong is van het levende lichaam waarmee het Zelf in contact treedt met de
wereld. Kracht kan niet gezien of gemeten worden. In haar absoluutheid is er in kracht geen
sprake van groei of afname. Het is volledig als zichzelf aanwezig in onze ervaring, als de grond
van die ervaring. Het is als zodanig een Zelf-ervaring, die toegang geeft tot de ervaring van
kracht, en van daaruit tot de ervaring van de wereld. Het Zelf ontstaat in de ontplooiing van
kracht.”® De wil tot macht is alleen ‘in zichzelf* te ervaren, het geeft zich niet bloot aan een
externe blik. Henry ziet hierin zeer duidelijke parallellen met het Leven, dat ook alleen ‘in
zichzelf® te ervaren is. Wil tot macht en Leven zijn namen voor dezelfde fenomenaliteit: de

immanente Zelf-ervaring in de subjectieve ontologie.

Wil tot macht en Leven duiden op dezelfde ontologische oorsprong. De absoluutheid van kracht
zoals die gegeven is in Leven maakt het verklaren van zwakheid nog ingewikkelder. Zwakheid
wordt niet veroorzaakt door een gradueel verschil; het is geen kracht die met een grotere kracht
wordt geconfronteerd. Er is immers geen toename of afname in kracht. De enige verklaring is
dus dat zwakheid de negatie van kracht is: “Nietzsche bedoelt zwakheid niet als een kleinere
kracht, maar als de ontkenning van de essentie hiervan en, omdat deze essentie immanentie is,
de scheuring hiervan.””! Nietzsche noemt dit ‘nee’ tegen het Zijn en het Leven nihilisme. Als

poging het Leven te scheuren is het “de vernietiging van zijn innerlijke essentie.””?

In de thematiek van de ontkenning van het Leven herken ik veel van wat hierboven als depressie
is gethematiseerd. Depressie ontstaat in de poging een afstand te scheppen tot het Zelf. Het Zelf
loopt weg voor de ontologische structuur waarin het is gegeven, vluchtend voor het affectieve
in verdringing van het affect, vluchtend voor immanentie in de transcendentie. Nietzsches
analyse van zwakheid legt de kern van deze poging tot zelfvernietiging bloot, de universele
structuur van het Zelf die zich hierin openbaart. Door Henry’s lezing van Nietzsche verder te
volgen, naderen we het mysterie van het ‘waarom’ van dit nihilisme, een ‘waarom’ dat direct

voortkomt uit de fenomenologische structuur van het Leven.

% Henry, 1985, p. 256.
" Tbid.. p. 257.
7 Tbid., p. 269.
7 Tbid., p. 269.

34



Het meest opvallende aan de zwakheid zoals Nietzsche die thematiseert is nog niet eens het
bestaan hiervan, maar het feit dat de zwakheid het soms kan winnen van de kracht, bijvoorbeeld
in de oplegging van een slavenmoraal. Dit is het bewijs dat zelfs in het zwakke nog iets van
kracht aanwezig is, dat zelfs in de diepste ontkenning van het Leven datzelfde Leven de grond
is van die ontkenning. Aangezien het Zijn zelf door Nietzsche wordt gedefinieerd als wil tot
macht, is die wil in alles wat bestaat aanwezig. Fenomenologisch betekent dit dat de Zelf-
ervaring die tot stand komt in het Leven, in alle ervaring aanwezig is — ook in de ervaring van
depressie. Henry spreekt hier over “de kracht die kracht geeft aan de zwakheid.””® Depressie is
dus uiteindelijk niet alleen de ervaring van het afzetten tegen het Leven (zuivere negativiteit)
maar is 0ok, in die ervaring, ten diepste de ervaring van het Leven — in tweeérlei opzicht: in de
ervaring die alleen in het Leven mogelijk is, wordt het Leven ervaren. Het Leven maakt zijn

eigen ervaring mogelijk. Deze immanentie is de grond van de subjectiviteit als Zelf-ervaring.

De ontkenning van het Leven, van de essentie van het Zijn, is de nihilistische zelfvernietiging
waar Nietzsche tegen vocht. Dit mysterie hield hem zijn leven lang bezig: “ Nietzsche deed
niets anders dan met open ogen het onpeilbare mysterie van deze ziekte van het leven
overwegen.”’* Nietzsche noemt verscheidene mogelijke oorzaken voor deze ziekte: Ons
onverzadigbare verlangen, waardoor we ons leven als mislukt bestempelen; een slecht geweten;
walgen aan onszelf. Doorheen deze motieven ontdekt Henry een fenomenologische constante:
een afstand tot onszelf. Pas in de afstand tot onszelf kunnen wij ons leven en wat er van ons
geworden is evalueren. Tekortschieten kan de mens pas wanneer hij is afgemeten aan een
bepaalde standaard. Eerder schreven we echter al dat het Leven zijn eigen standaard is, die per
definitie niet aan een externe standaard onderworpen kan worden.”” Het Leven ontsnapt bij
gratie van zijn immanente fenomenaliteit aan de ‘blik van de buitenstaander’ waarmee een
oordeel geveld kan worden. Hoe zou het Zelf dan ooit tot de conclusie kunnen komen dat het
Leven vermeden moet worden? Dat kan alleen als het zichzelf tot object heeft gemaakt.
Daarmee begaat het een fenomenologische misvatting: het levende Zelf kan niet geobjectiveerd

worden.

Het verlangen naar een Zelf dat in de objectieve blik gevangen wordt (op een veilige afstand)

in plaats van direct ervaren in het affectieve, is daarom per definitie een onvervulbaar verlangen.

7 bid., p. 272.
7 Ibid., p. 260.
75 Zie Henry, 2015, p. 224.

35



Het streven naar zelfvernietiging is een onvervulbaar streven. Het Zelf stuit hier op de grenzen
van zijn eigen ontologische structuur. Dit vindt Henry terug bij Nietzsche: “De onwil van het
leven om zichzelf te zijn, het zich willen losmaken van zichzelf, is de zwakheid zelf, omdat dit
willen op een veel grotere kracht stuit die het Zelf opbouwt, de kracht van de kracht, de kracht
die zijn kracht geeft aan alle kracht en aan de zwakheid zelf.”’ De ‘kracht van de kracht’ is het
Leven, de grond van het Zelf — ook van het Zelf dat uit is op vernietiging van zichzelf. Henry
verwijst hier direct naar het begrip ‘vertwijfeling’. Het zwakke Zelf is een vertwijfeld Zelf,

omdat het zwakke zijn doel niet bereikt. In dit missen van dit doel ligt zijn zwakheid.

De vraag is nu: waarom de zwakheid? Nietzsche zoekt naar verklaringen die Henry duidt als
verschillende vormen van zelfobjectivering. Maar dan nog is de vraag: waarom die
zelfobjectivering? Waarom kan het Zelf zich niet aanvaarden in de immanentie van het Leven?
Waarom probeert het afstand te scheppen tot zichzelf? Daar is eerder al een aanzet tot een
antwoord gegeven, toen verdringing werd geduid als een verdringing van een affect. Het Zelf
loopt weg voor het affectieve. Het affectieve neemt, in de lezing van Henry, ook bij Nietzsche
een centrale plaats in. Hij gaat zelfs zover te stellen dat bij Nietzsche “alles ondergeschikt lijkt
aan de affectiviteit.”’”” Het affectieve krijgt bij Nietzsche de naam Dionysus. De Dionysische
werkelijkheid gaat verborgen achter het Apollinische masker, zoals ook het Leven verborgen
gaat, onzichtbaar. De wil tot macht, het Zijn zelf, wordt door Nietzsche affectief genoemd: “De

wil tot macht: geen zijnde, geen worden, maar een pathos.”’®

In het affectieve is het Zelf aan zichzelf gebonden. De mens is niet vrij, maar gegeven in een
oorspronkelijke onvrijheid. “Onvrijheid, de onmogelijkheid niet zichzelf te zijn, dit is de
essentie die de relatie van het Leven met zichzelf bepaalt, de relatie die het Leven constitueert,
zijn zelfbeproeving in de onbedwingbare band met zichzelf.””® Het Zelf ervaart zichzelf al
voordat het een keuze heeft. Het Zelf is altijd-al-gegeven, altijd-al-ontvangen. Dit ‘altijd-al’ dat
onze ervaring constitueert, is Nietzsches ‘eeuwige terugkeer van hetzelfde’. Kracht is gebaseerd
op een ontologische onmacht. Voordat het levende Zelf een ‘kunnen’ is, is het een ‘niet
kunnen’: het ‘niet kunnen kiezen er niet te zijn’. Die onvrijheid ligt aan de basis van depressie.
Door die onvrijheid ervaart het Zelf een ‘onmogelijkheid’, door die onvrijheid is de

vertwijfeling ‘eeuwig’.

7 Tbid., p. 272.
7 Ibid., p. 275.
8 Aforisme 635 uit De Wil tot Macht, zoals geciteerd in Ibid., p. 279.
7 bid., p. 261.

36



Onvrijheid is passiviteit, een ‘passio’, een ‘ondergaan’. Als zodanig is de ervaring van deze
onvrijheid affectief. De machteloosheid doet zich voelen als een affect, een pathos, maar door
Henry doorgaans specifieker geduid als ‘lijden’. De ‘eeuwige terugkeer van hetzelfde’ is het
altijd voortdurende ondergaan van het Zelf. Het levende Zelf is passief, een lijdend ondergaan
van zichzelf. Het is niet verwonderlijk dat het Zelf probeert zijn lijden te stoppen door deze
cyclus te doorbreken. Zelfvernietiging wordt gedreven door een verlangen het lijden te stoppen.
Aangezien dit lijden constitutief is voor de Zelf-ervaring, is de poging dit lijden te stoppen

noodzakelijkerwijs een poging een einde te maken aan het levende Zelf.

Het is nu duidelijk waarom de drang naar zelfvernietiging wordt ervaren. Het Zelf streeft naar
zelfvernietiging omdat het niet kan accepteren dat het gegeven is in een machteloosheid die
zich doet voelen als een passio, een lijdend ondergaan. Depressie is de ervaring van het diepste
lijden als een te veel aan lijden waaraan niet ontsnapt kan worden. Nietzsches analyse van de
zwakheid legt de ontologische structuur van de subjectiviteit nog verder bloot. Subjectiviteit is:
onvrijheid, lijden, gebonden zijn aan de eeuwige terugkeer van het Leven. Dit is een ‘te veel’
dat een onvervuld verlangen naar ontsnapping achterlaat. Henry plaatst het werk van Nietzsche
dan ook in een lijn met dat van Descartes: beiden leggen het subject bloot. Henry prijst
Nietzsche om zijn ‘radicale reductie, de ‘opschudding’ waarmee hij een absolute grond aan het
licht brengt, ‘Nietzsches radicale cogito’. Descartes bereikt dit cogito door intellectuele twijfel,
Nietzsche door existentiéle vertwijfeling. Deze vertwijfeling legt een onbreekbare band bloot,
die overblijft “in het hart van het lijden en daardoor gedragen”, daar is “het project-verlangen
om aan zichzelf te ontsnappen, de dwaze beslissing van het Leven om de lijn te doorbreken die

het met zichzelf verbindt, die zijn essentie is.”*°

80 Ibid., p. 298.

37



Retraite: terug naar het Zelf

Door het verlangen naar een minimale afstand tot het Zelf te relateren aan zwakheid zijn we
een stap verder gekomen in het terugbrengen van ons denken over depressie naar de
subjectiviteit. Zwakheid is een ontkenning, maar een ontkenning waarin datgene wat ontkend
wordt desondanks aanwezig is. Op eenzelfde wijze is in de ontkenning van het Zelf toch ook
het Zelf weer aanwezig. Het Leven gaat vooraf aan iedere houding die wij kunnen aannemen
ten opzichte van het Leven. Daarmee werd een belangrijk kenmerk van de subjectiviteit
geintroduceerd: passiviteit, onvrijheid. Affectief heb ik dit geduid als passio, lijden. De poging
het Leven te weigeren komt voort uit de ervaring van lijden. Dit lijden is een lijdend ondergaan
van onze gegevenheid. Die gegevenheid is tegelijkertijd een onvrijheid: we kunnen niet kiezen
om wel of niet te zijn. Dat is direct ook de oorzaak voor de mislukking van deze poging: wat

we ook doen, het Leven is er.

Wat begon met de beschrijving van een zeer specifieke ervaring (depressie als vertwijfeling,
angst en leegte) is langzamerhand verdiept tot een blootlegging van een fenomenologie en
ontologie die niet is voorbehouden aan die ervaring, maar op ieder Zelf betrekking heeft.
Depressie verkrijgt daarmee een status als een ‘grondervaring’ die heenwijst naar wat we een
subjectieve ontologie kunnen noemen. Het is dus wat angst was voor Heidegger: in deze
ervaring leren wij iets over het Zijn van het Zelf. In dit hoofdstuk zal de subjectiviteit zoals die
zich openbaart in de ervaring van depressie verder worden uitgewerkt. Dit gebeurt echter niet
zonder specifieke reden: vanuit deze ‘algemene’ uitwerking kan iets worden gezegd over een
ervaring die net zo diep gaat als depressie: de radicale omslag die op het hoogtepunt van het
lijden kan worden bereikt. Voor Kierkegaard en Henry is vertwijfeling niet de bodem van de
subjectiviteit. Zij kan omslaan in haar tegenovergestelde: de ervaring die Kierkegaard geloof
noemt, en Henry gelukzaligheid. Dit schrijft Henry over vertwijfeling: “Het is de ziekte, het
intense lijden dat eindigt in zijn tegenovergestelde, in de zaligheid die Kierkegaard ‘het geloof’

noemt.”8!

Om te begrijpen hoe en waar die omslag plaats kan vinden, moet dus eerst de fenomenologie
van de subjectiviteit verder uitgewerkt worden. Die uitwerking zal worden gevangen onder het

begrip ‘ontvankelijkheid’ (réceptivité). In de ervaring van depressie openbaart het Zelf zich ten

81 Henry, 1963, p. 857-858

38



diepste als een ontvankelijkheid. Depressie is de verstoorde ervaring van ontvankelijkheid,

maar daarmee opent zich tegelijkertijd een weg naar een onverstoorde ontvankelijkheid.

Wat is het wezen van de mens? Die vraag houdt Henry in zijn hele oeuvre bezig.
Fenomenologie is nooit los te denken van de mens. Het antwoord op de vraag naar het ‘hoe’
van de ervaring, is tegelijkertijd een antwoord op de vraag naar het ‘wie’ van diegene aan wie
die ervaring toebehoort: het bewustzijn, het subject, het Zelf. Die vraag gaat dieper dan een
psychologie van het ‘ik’. Het gaat om “het zijn van het ego” of “het zijn waarin het ego tot
bestaan komt.”®? Psychologie en antropologie veronderstellen ieder al een ontologische en
fenomenologische structuur waarbinnen het onderzoeksobject verschijnt. Het gaat Henry om
een beschrijving van die vooronderstelde structuur. Deze structuur gaat zelfs aan de
‘traditionele’ fenomenologie vooraf: het gaat om het verschijnen van het verschijnen als
zodanig. Wat maakt fenomenen mogelijk? Wat is het Zelf dat aan de intentionaliteit vooraf

gaat? Henry duidt de fenomenaliteit van dit Zelf als ‘ontvankelijkheid’.

Nu is het zo dat ook de traditionele fenomenologie (in gang gezet door Husserl) uitgaat van een
bepaalde ontvankelijkheid. Het intentionele bewustzijn is immers een bewustzijn van. Als
zodanig is het bewustzijn altijd een ontvangend bewustzijn. Het is altijd gericht op een bepaalde
inhoud, nooit leeg. Dit ‘gericht zijn op...” is intentionaliteit. Deze naar buiten gerichte beweging
hebben we transcendentie genoemd. In deze transcenderende beweging opent het bewustzijn
zich een blikveld (horizon, wereld) waarbinnen objecten verschijnen. Het object is dat wat
geobjectiveerd, voor-gesteld (letterlijk) is. Het intentionele bewustzijn is de ene pool van de

transcendentie, de wereld de andere pool.

Met de opening van een horizon is het bewustzijn ontvankelijk voor dat wat vreemd is aan dat
bewustzijn, dat wat ‘buiten’ is. Dit is het object dat, als voor-gesteld, noodzakelijkerwijs op een
afstand staat. Deze afstand noemt Henry de ‘fenomenologische afstand’. Zoals we alleen dingen
kunnen zien die op een zekere afstand staan van ons oog, zo is ook het intentionele bewustzijn
van iets pas mogelijk als er een minimale afstand is. Achter iedere fenomenologie die gebaseerd
is op intentionaliteit gaat deze afstand schuil als “de ultieme fenomenologische
vooronderstelling.”® Intentionaliteit veronderstelt een vervreemding tussen subject en object.

De ontvankelijkheid die hier wordt gethematiseerd is gebaseerd op een oorspronkelijke

82 Ibid., p. 3.
8 Ibid., p. 75.

39



vervreemding van subject en object (noesis-noema). In die vervreemding ontstaat een
‘oorspronkelijke ruimtelijkheid’, de wereld in haar zuivere ‘wereld-zijn’, de zichtbaarheid die

alle fenomenen mogelijk maakt.®*

Dit is duidelijk niet de ontvankelijkheid waarbinnen het Zelf hiervoor is gedacht. Depressie is
nu juist de ervaring van afstandsloosheid, van de onmogelijkheid te ‘vervreemden van...’. Het
grote probleem van de hierboven geschetste fenomenologische vooronderstellingen is precies
dat het Zelf niet als levend Zelf gedacht kan worden. Intentionaliteit veronderstelt noodzakelijk
afstand. Het object is altijd anders dan het subject. De fenomenaliteit van de wereld is een
ontvankelijkheid voor het andere, voor dat wat niet het Zelf is. De intimiteit waarin het Zelf
altijd al bij zichzelf is kan hier niet gedacht worden. Er is altijd een afstandelijke observatie.
Henry duidt deze afstand ontologisch. Het Zijn is hier vervreemd van zichzelf: “Omdat het zich

baseert op een afstand is het bestaan [existeren] van het Zijn anders dan het Zijn zelf.”*®

De ontologie die wordt geschetst in de intentionele fenomenologie is niet die van de
subjectiviteit. Het subject is binnen deze fenomenaliteit niet meer dan een uiterste van een
continulim: het continuiim van de fenomenologische afstand. Het heeft geen daadwerkelijke
ontologische inhoud. Subject en object verschijnen binnen deze fenomenaliteit binnen een aan
hen vreemde structuur, als elkaars spiegelbeeld: “de subjectiviteit van het subject in de filosofie
van het subject, is de objectiviteit van het object.”®® Fundamenteel in deze ontologie is niet het
subject, ook niet het object, maar het ‘niet’ waarin objecten tot object worden: “het niet dat de

opening (dat we de horizon noemen) uitgraaft.”®’

Problematisch aan traditionele fenomenologie is niet zozeer dat intentionaliteit hierin is
gethematiseerd, maar dat dit het enige is, dat het hierbij blijft. ‘Ontologisch monisme’ is de
benaming die Henry geeft aan al het denken dat uitgaat van de vooronderstelling dat er niets
meer is dan het intentionele.*® Het probleem is dat het Zelf hier niet gevonden wordt. In dit
denken bevindt zich aan de subject-zijde een leegte, een holle ontvangstruimte zonder gastheer,
het Sartriaanse bewustzijn. Tegelijkertijd kan het Zelf ook niet gevonden worden aan de

objectzijde. Want als het Zelf een object is, wat is dan het subject? De objectivering van het

% Ibid., p. 76.
% Ibid., p. 81.
8 Henry, 2003b, p.12.
87 Henry, 1963, p. 28.
% bid., p. 97.

40



Zelf opent de afgrond van een oneindige regressie. Het bewustzijn staart dan in een leegte, een
ervaring die we eerder al hebben beschreven. De Zijnsvervreemding in de fenomenaliteit van
de wereld is een vervreemding van het Zelf. In de fenomenaliteit van de wereld zijn we altijd
een vreemde van onszelf. Op het moment dat het bewustzijn ‘in zicht’ is, is het uit beeld
verdwenen, is het een afbeelding van het Zelf, niet meer het Zelf zoals het is. Hoewel het Zelf
hier is gedacht als een ontvankelijkheid, is het niet ontvankelijkheid voor het Zelf. Er ontbreekt

dus nog iets.

Dat wat ontbreekt is de grond van de ontvankelijkheid voor de wereld. Deze grond is de
ontvankelijkheid voor het Zelf. Dat de mens ontvankelijkheid is, staat niet ter twijfel. De
analyse van de ervaring van depressie en hoe het Zelf daarin verschijnt, noodzaakt ons de aard
van deze ontvankelijkheid die het Zelf is verder te onderzoeken. Henry opent met zijn radicale
fenomenologie de vraag naar het Zijn van het Zelf. Waarom is de mens ontvankelijk voor het
Zijn? Wat gaat aan het in-de-wereld-zijn vooraf? Als ontvankelijkheid voor het Zijn, kan de
mens inderdaad ontvangen. Maar waar is de mens zelf in dit verhaal? Waar ontvangt de mens
zichzelf? Wat is het Zijn van de mens? Die wordt niet gevonden in de ontologische structuur
van de wereld: “De realisatie van waarheid buiten de mens betekent niets minder dan zijn niet-
behoren tot het ontologische milieu van het Zijn.”® De mens is als ontvanger van het Zijn niet
een van de zijnden. Vreemd aan het ‘ontologisch milieu van het Zijn’, waar is dan de plaats van
het Zelf? Er is een ander zijnsbegrip nodig om het Zelf te bevatten: “Zijn verlicht de mens niet

zoals het een boom of een bloem verlicht.”*°

De bijzondere plaats die de mens inneemt is altijd al onderkend. De mens is imago dei, animal
rationale, Dasein. Dit onderscheid is een ontologisch onderscheid. Dat het Zelf een eigen
ontologische structuur kent, betekent dat het een eigen fenomenaliteit kent, en dus ook op
geheel eigen wijze ontvangen wordt. Henry’s naam voor deze ontologische structuur is Leven.
In dit Leven is het Zelf geen hypothetische entiteit ‘x’ (of het nu het onbewuste, het brein, of
het ‘bewustzijn’ is). In het Leven is het Zelf een pre-intentionele ontvankelijkheid, zuivere
ontvankelijkheid. Die ontvankelijkheid is niet zichtbaar en is niet te objectiveren. Dat maakt

haar niet minder werkelijk, integendeel. Het vereist enkel een andere ontologische structuur

8 Henry, 1963, p. 251. Met waarheid doelt Henry op het Heideggeriaanse waarheidsbegrip: waarheid als
aletheia, onverborgenheid.
% Ibid., p. 251.

41



met een andere fenomenaliteit waarbinnen ze werkelijkheid wordt, een werkelijkheid van vlees

en bloed.

Leven is onzichtbaar en daarom binnen de kaders van het ontologisch monisme problematisch.
Op ontologisch monistische vooronderstellingen kan het levende Zelf niet anders gedacht
worden dan als duister en obscuur. Die obscuriteit is echter geen zwakte, maar maakt juist dat
hier, in het niet-objectiveerbare, het Zelf als een ontvankelijkheid kan zijn: “De obscuriteit die
door het existenti€le en religieuze thema van de eindigheid wordt toegeschreven aan de mens
is in feite die van de macht die in hem het ontvangen van de waarheid waarborgt.”! Leven is
het geheim achter de “obscuriteit van de menselijke ziel.””? Het levende Zelf is immanent,
waarmee het contrasteert met de transcendentie van de wereld. Er is in het Leven geen
differentie. Dit betekent dat zuivere ontvankelijkheid niet is: ontvankelijkheid voor het andere,
maar ontvankelijkheid voor zichzelf, zelfontvankelijkheid. De ontologische kern van het Zelf
is zelfontvankelijkheid. Daarom is het een Zelf. Ontvankelijkheid is geen toevallige eigenschap,
maar dat wat het Zelf tot Zelf maakt: “Voor zover het de zelfontvankelijkheid van de essentie
en, als gevolg daarvan, de manifestatie van de horizon fundeert, is ontvankelijkheid het meest
wezenlijke dat er is in de zuivere essentie van de manifestatie; is ontvankelijkheid
ontologisch.”®® Omdat het Zelf ontvankelijkheid is, omdat ontvankelijkheid de ontologische
structuur van de subjectiviteit kenmerkt, kan het Zelf in een intentionele beweging het andere
ontvangen. Leven is: ontvankelijk zijn, geraakt zijn in het Leven zelf. In het Leven is geen
sprake meer van een ‘gericht-zijn-op...’, van een ‘openen-naar...’. Leven is altijd bij zichzelf,
immanent. Leven is het intieme kennen waar de mysticus naar verlangt, een kennen dat verder
gaat dan het zien en het weten, een kennen dat tot in de diepste vezels doordringt; zuivere

fenomenaliteit die geheel bij zichzelf is, een ontologische eenheid die niet doorbroken wordt.

De zoektocht naar de subjectiviteit van het Zelf is dus geen ‘bewijzen van het bestaan van die
ziel’, een onderneming die vooraf gedoemd is te mislukken. Hier is sprake van
fenomenologische verwarring: bewijzen is de activiteit van het intentionele bewustzijn dat
aantoont dat een concept correspondeert met een verschijnend fenomeen, waarbij zowel het
concept als de verschijning de status van ‘object’ hebben. De ziel is nu juist datgene wat niet

tot object kan worden, en wat dus bij fenomenologische noodzaak niet bewezen kan worden.

9 Ibid., p. 255.
9 Ibid., p. 208.
% Ibid., p. 208.

42



De ziel kan niet aan het licht komen zodat we met onze vinger kunnen wijzen: daar! De ziel is
op haar beurt ook geen wijzend ‘daar!’, maar een ‘altijd-al-hier’ van het Leven. De ‘ontdekking’
van het Leven als een fenomenologische structuur kan alleen maar plaatsvinden in een radicaal

fenomenologische analyse zoals Henry die heeft gedaan.

De obscuriteit van het Leven leidt niet tot een impasse, alsof we er niets over zouden weten.
Integendeel, we kennen het Leven beter dan wat dan ook: we zijn Leven, we vallen er volledig
mee samen. In de fenomenaliteit van de wereld wordt het Leven inderdaad alleen gekend door
de leegte die het achterlaat, het ‘gat’ in alle verklaringen van de menselijke psyche — maar
daarmee is niet alles gezegd. leder denken dat stoelt op de vooronderstellingen van het
ontologische monisme (en dit is volgens Henry het overgrote deel van het Westerse denken)
kan niet anders dan een ‘x’ voor te stellen, die naar believen ingevuld kan worden. Dit is het
manco van de gehele bewustzijnsfilosofie: “We zien dat de bewustzijnsfilosofie genoodzaakt
is het onbewust-zijn van het absolute bewustzijn te poneren waardoor het probeert het wezen
van de fenomenaliteit te denken.”®* Hoe het Leven als ‘onbewuste’ kan interveniéren hebben
we gezien bij Freud. Wanneer dan de vraag naar het Zijn van het onbewuste (dat het fundament
is van het bewustzijn, en dus van de bewustzijnsfilosofie) wordt gesteld, blijft de
bewustzijnsfilosofie het antwoord schuldig: “Zijn is weggehaald uit het fundament juist dan

wanneer het probleem van het Zijn van dit fundament wordt gesteld.”®®

De grond van het bewustzijn — het levende Zelf — kan alleen gedacht worden in een subjectieve
ontologie met een geheel eigen fenomenaliteit. Er is geen tegenstelling tussen subject en object,
maar een immanente, non-intentionele zelfontvankelijkheid. Er is geen sprake van een
‘verhouding tot...’, ook niet tot zichzelf. Iedere verhouding veronderstelt immers afstand. Hier
openbaart het Leven zich aan zichzelf, in het levende Zelf: “de ontologische bepaling van de
oorspronkelijke essentie van openbaring doet het verschijnen als immanentie.”® Vanuit dit
samenvallen, waarin het Leven volledig over zichzelf beschikt, doet zich pas de mogelijkheid
voor open te zijn voor de wereld (een Dasein te zijn): de wereld resoneert niet in een holle

ruimte, maar raakt aan een immanente, levende ontvankelijkheid.

% Ibid., p. 145.
% Ibid., p. 263.
% Ibid., p. 278.

43



De fenomenaliteit van het Leven is immanent. Er is geen onderscheid tussen dat wat ervaart en
dat wat ervaren wordt (noesis-noema). Evenzo is er geen onderscheid tussen de fenomenaliteit
en het fenomeen (zoals de horizon wel degelijk anders is dan de objecten). Zelfontvankelijkheid
ontvangt niets anders dan zichzelf. Leven beproeft het Leven, is een zelfopenbaring: “De
essentic van de immanentie is niet te scheiden van zijn inhoud.”®’ De levende
zelfontvankelijkheid is volheid. Er is geen leegte in het hart van het Zelf, maar overstromend
Leven. Wat is de essentie, waar stroomt het van over? Dit is het affectieve: pathos, passio,
geraaktheid, affect, kwetsbaarheid.”® Dit is fundamenteel niet een geraakt worden van buitenaf,
maar van een immanente geraaktheid: zelfaffectie. Die geraaktheid maakt het Zelf tot een
ontvankelijkheid: “De mogelijkheid tot zelfaffectie die de essentie heeft, is identiek aan de
mogelijkheid tot zelfontvankelijkheid.”® Vanuit die affectieve zelfontvankelijkheid is pas de
opening naar de wereld mogelijk: “Immanentie is de oorspronkelijke ontologische

mogelijkheid van transcendentie.”!%

Depressie is een ervaring die haar grond vindt in de zelfaffectie, in het Zelf als ontvankelijkheid.
In depressie ervaart het Zelf dat het immanent aan zichzelf gegeven is, juist in de mislukte
poging die immanentie te breken en om te zetten in een transcendente verhouding tot zichzelf.
De ervaring van depressie openbaart dus niets anders dan een subjectieve ontologie, namelijk
immanente affectiviteit die gekenmerkt wordt door een fundamentele onmacht waarin het Zelf
zichzelf allereerst ondergaat (passio) voordat het beschikt over zichzelf (het ‘ik kan’ van het
levende lichaam). Omdat zelfontvankelijkheid voorafgaat aan ontvankelijkheid voor de wereld
(immanentie is de grond van transcendentie), is de verstoorde zelfontvankelijkheid de grond
van een verstoorde ontvankelijkheid voor de wereld zoals die in depressie ervaren wordt. In
depressie lijkt de wereld grijzer, grauwer, ontdaan van mogelijkheden. Ervaring is ontdaan van
reliéf, hoogte-en dieptepunten zijn afgevlakt. De toekomst is gesloten, het bestaan is een
verstikkende deken. De wereld is een wereld waarin “de schaduwen van het vallen van de avond
donkerder leken”, zoals William Styron het treffend beschrijft in zijn depressie-memoires.'®!
Een fenomenologische duiding van deze ervaring kan zeer verhelderend zijn. Zo kan nagedacht

worden over hopeloosheid als een gebrek aan mogelijkheden of openingen in de tijd. Toch

7 bid., p. 287.

% Vergelijk Welten, 2016, p. 87: kwetsbaarheid is “de mogelijkheid verwond te worden”, in onze terminologie:
ontvankelijkheid.

% Henry, 1963, p. 291-292.

100 Thid., p. 308.

191 Styron, 2004, p. 41.

44



moeten we concluderen dat deze analyse niet doordringt tot de grond van de ervaring van
depressie, die immers niet ligt in de transcendente ontvankelijkheid voor de wereld, maar in de
immanente zelfontvankelijkheid. Hierin volgen we nog steeds Kierkegaards dictum dat
vertwijfeling — hoewel het soms anders kan lijken — ten diepste vertwijfeling is aangaande het
Zelf. De verstoorde ontvankelijkheid voor de wereld komt voort uit een verstoorde
zelfontvankelijkheid. Alleen een radicale terugkeer naar de bron van het Zelf kan echt
doordringen tot de grond van de ervaring. De ervaring van depressie problematiseert niet alleen
de vele manieren waarop het Zelf zich op een verstoorde manier kan openen naar de wereld
(angstig, hopeloos, etc.) maar problematiseert in de eerste plaats de neiging ons Zelf te verliezen
in die opening naar de wereld. Depressie bepaalt het Zelf bij de band waarmee het aan zichzelf
gebonden is, bij het ontologische wezen van het Zelf. Daarmee dwingt depressie tot een
mystieke terugkeer naar het Zelf en het Leven: “Het bevrijden van het wezenlijke wordt
nagestreefd als een retraite.”!%? De verstikkende deken is immanent, is het zich voortdurend

aandienende Leven dat niet meer gedragen kan worden.

Degene die depressie ervaart voelt vaak de neiging zich af te keren van de wereld, zich op te
sluiten in een donkere kamer en er nooit meer uit te komen. Hoewel deze houding destructief
kan zijn, is het evengoed destructief die houding zonder meer te veroordelen. In het verlangen
zich af te sluiten voor de wereld schuilt een dieper gevoel voor de noodzaak van de ‘retraite’
als een bevrijding van het wezenlijke. Maar al te vaak wordt de behandeling van depressie
gelijkgesteld aan het zo snel mogelijk weer in de wereld opnemen van iemand die aan depressie
lijdt. Maar werkt dit niet averechts, wanneer depressie vertwijfeling is, en wanneer vertwijfeling
1s: weg willen lopen van het Zelf? Versterkt de al te snelle terugkeer naar de wereld niet dat wat
aan de ervaring van depressie ten grondslag ligt, namelijk de angst voor het Zelf? De bevrijding
vindt niet plaats door opnieuw weg te lopen voor het Leven, maar door ons over te geven aan

het Leven.

Hoe vindt die bevrijding dan plaats? Waar het weglopen voor het Zelf alleen maar leidt tot een
eeuwige kwelling, de ‘ziekte tot de dood’, is het aanvaarden van het Zelf — paradoxaal genoeg
— de enige weg om die kwelling om te zetten in haar tegenovergestelde. Kierkegaard noemt dit

‘geloof”: “Dat het zelf in het zichzelf zijn en in het zichzelf willen zijn doorzichtig zijn grond

192 Henry, 1963, p. 351.

45



vindt in God.”'”® God is de absolute grond van het Zelf, die Henry Leven noemt.!** Met de
introductie van het absolute in de formule van de vertwijfeling en haar tegenovergestelde,
geloof, introduceert Kierkegaard ook het absolute van de vertwijfeling. De eeuwigheid van de
vertwijfeling bestaat er juist in dat het absolute erbij betrokken is. Wanneer het
tegenovergestelde van vertwijfeling geloof is, dan is vertwijfeling ten diepste zonde, de
verstoring van de relatie tussen de mens en God. Daarom zegt Kierkegaard: “Vertwijfeling is
de zonde.”!'® Als zodanig is vertwijfeling, het niet-willen van het Zelf, ten diepste

onverklaarbaar. De zonde is immers onverklaarbaar.!%

Ook Henry denkt na over de Kierkegaardiaanse omslag van vertwijfeling naar geloof wanneer
hij vertwijfeling duidt als “de ziekte, het intense lijden dat eindigt in zijn tegenovergestelde, in
de zaligheid die Kierkegaard het geloof noemt.”!%” De zaligheid is fenomenologisch, het is een
ervaring. Hoe kan die omslag plaatsvinden in de immanentie van het Leven? Hoe kan de
dynamiek tussen vertwijfeling en lijden enerzijds, en geloof en vreugde anderzijds, gesitueerd
zijn in het Leven? Om deze vraag te beantwoorden keren we terug naar Henry’s lezing van
Nietzsche. Zijn afkeer van alle vormen van ontkenning van het Leven (zwakheid) komt voort
uit een volmondig ‘ja!” tegen het Leven, met zijn schitterende, maar ook gruwelijke kanten.
Amor fati, omarm de eeuwige terugkeer van hetzelfde, omarm het Leven. Er is een voortdurend
verlangen naar meer Leven. Waar de weigering van het Leven voortkomt uit een atkeer voor
het lijden, veroordeelt Nietzsche het lijden juist niet: “De discipline van het lijden, het grote
lijden, weten jullie niet dat alleen deze discipline de oorzaak is van alle vooruitgang van de
mens?”!%® Nietzsche kiest voor het Leven omdat het nastrevenswaardig is. Dit omdat het de
maatstaf is van alle waarde: “Het weet dat het waardigheid toekent aan dingen, dat het
waardenscheppend is.”!% Het weet dit omdat het gevoeld wordt: “De edele mensheid [en wij
»110

weten dat dit niets anders is dan het beeld voor het leven, MH] voelt dat het waarden bepaalt.

Het Leven voelt zichzelf (affectief) en voelt dat het waarde geeft: “Het eert alles dat het in zich

103 Kierkegaard, 2010, p. 99.

104 Waarmee niet gezegd is dat de godsbeelden van Henry en Kierkegaard precies hetzelfde zijn, maar wel dat
beiden in God de grond van het Zelf herkennen.

105 Kierkegaard, 2010, p. 93.

106 VoI, Kierkegaard, 2009.

197 Henry, 1963, p. 857-858.

108 Nietzsche, Voorbij Goed en Kwaad, als geciteerd in Henry, 1985, p. 282.

109 Nietzsche, VGK, als geciteerd in Ibid., p. 301.

110 Nietzsche, VGK, Ibid., p. 301.

46



vindt: een dergelijke moraal is zelfverheerlijking.”!!! Het gevoel van die waarde is het gevoel

van vreugde. Het waardeoordeel van het Leven is te vertrouwen omdat het vreugde geeft.

Tot hier toe is Leven vooral affectief getekend als passio, lijdend ondergaan. Tegelijkertijd is
Leven echter diepe vreugde. Anders dan Schopenhauer is Nietzsche geen pessimistisch denker.
Hij ervaart en doordenkt “de eeuwige vreugde van het bestaan.”'!'? Henry citeert Nietzsche:
“Fundamenteel is het leven (...) vreugde in zijn onverwoestbare kracht.”!!* Te begrijpen hoe
het Leven tegelijk lijden en vreugde kan zijn, hoe lijden vreugde voortbrengt, is volgens Henry
“het beslissende en nog steeds onbegrepen project van Nietzsche.”!'* Hoe slaat vertwijfeling
om in geloof? Waar vindt iemand die depressief is vreugde terug, in en door die ervaring van

depressie? Hoe vindt het Zelf in retraite zijn bevrijding?

De passiviteit van het Zelf in zijn zelfontvankelijkheid is niet alleen ondergaan. Het is ook iets
ontvangen zonder het verdiend te hebben of zonder er recht op te hebben. Niets wat het Zelf
doet, kan dit ongedaan maken. Met een klassiek woord heet dit genade. Dit is wat vreugde
geeft. De niet te breken band waarmee het Zelf aan zichzelf gebonden is in het Leven, kan
zowel lijden als vreugde betekenen. Op die manier slaat lijden om in vreugde. Zo schrijft Henry:
“Het lijden is de totstandkoming van de vreugde, niet theoretisch, maar fenomenologisch. Op
dezelfde manier is vreugde inherent aan het lijden als wat het onvermijdelijk voortbrengt, omdat
‘zichzelf lijden’ is ‘aankomen in zijn eigenlijke zijn en in vreugde’ [parvenir en son étre propre

et en jouir].”''® In de passio komt het Zelf tot stand om niet, en dit ervaart het als vreugde.

Dit beeld van het Leven veronderstelt een dynamische ontologie, waarin het absolute (Leven)
niet statisch is, maar een geschiedenis doormaakt, hoe anders die dan ook moge zijn dan het
verloop van de dingen in de wereld: “Zijn is niet. Het is een komen, het eeuwige in zichzelf
komen van het Leven.”!'® Deze dynamiek is de dynamiek van lijden en vreugde, de
fundamentele levensaffecten. Vreugde bestaat door het lijdend ondergaan van het Zelf: “Een

dergelijk komen gebeurt niet vanuit de toekomst, gaat niet naar het verleden. Het is het komen

I Nietzsche, VGK, Ibid., p. 301.

12 1bid., p. 251.

113 Nietzsche, Geboorte van de Tragedie, als geciteerd in Ibid., p. 252.
114 1bid., p. 290.

15 Ibid., p. 292.

18 Ibid., p. 292

47



van de vreugde vanuit het lijden, zodat deze, vanuit de fenomenologische totstandkoming van

zijn zelf-lijden, de vreugde voorziet van dat waar het vreugde in vindt.”!!’

Lijden en vreugde gaan niet ten koste van elkaar, zodat vreugde toeneemt wanneer lijden
afneemt. Nee, volgens Henry versterken lijden en vreugde elkaar, omdat beiden gebaseerd zijn
op een intensivering van de zelfontvankelijkheid, de levenservaring waarbinnen het Zelf
ontstaat: “Hoe sterker het Leven zich beproeft in de intensivering van zijn lijden en uiteindelijk
op het hoogtepunt van het lijden, hoe sterker en dieper het zichzelf bemachtigt, hoe intenser de
vreugde.”!!® Leven is een ‘oscillatie’ tussen lijden en vreugde, een slingering tussen twee
uitersten waarbij de amplitude zowel de ene als de andere kant versterkt. In vertwijfeling, de
intensivering van het lijdend Zelf-ondergaan, vindt de mens meer en meer zijn grond in het
absolute. Geloof, het einde van de vertwijfeling, is berustend onze grond vinden in deze
dynamiek. Het leven voluit ontvangend, vindt het Zelf rust in zijn essentie: een levende
zelfontvankelijkheid. De omslag naar vreugde vindt plaats in de aanvaarding van de
ontologische structuur van de subjectiviteit. Daar maakt vertwijfeling plaats voor geloof,

depressie voor vreugde.

17 Ibid., p. 292.
118 Thid., p. 292.

48



Leven: de hand die ons weefde

Nu we de ervaring van depressie hebben teruggevoerd tot de meest fundamentele ervaring van
Leven is het tijd om het bovenstaande in een ander register te hernemen. Tot nu toe is het een
bij tijd en wijle vrij technische analyse geweest, waarin bovendien het persoonlijke bijna geheel
is weggelaten. Het kan de fenomenoloog aanspreken, maar spreekt het ook de mens aan? De
mens aanspreken — in zijn of haar concrete bestaan — dat is wat iedere filosofie moet doen, maar
een filosofie in het voetspoor van Michel Henry bij uitstek. De in de inleiding aangehaalde
kracht van Henry’s filosofie — dat het een denken van vlees en bloed is — zal ook hier naar voren
moeten komen. Daarom kan een Henriaanse perspectief op depressie nooit blijven steken in
een technisch verhaal, maar zal het op enig moment ook tot de mens moeten spreken, tot de
levende mens. Dat kan alleen als er ook gesproken wordt vanuit de eigen ervaring die, in het
Leven, ook altijd gedeeld is. Kierkegaard beschouwde zijn filosofische werken als een opmaat
naar de opbouwende toespraken, voor de enkeling en dus voor ieder in zijn of haar
subjectiviteit. Daarom eindigt dit onderzoek niet met een conclusie waarin het voorgaande
wordt samengevat, maar met een herneming, een herhaling. Ik heb hiervoor de vorm van een
meditatie gekozen, waarin de drie motto’s die boven dit onderzoek staan, centraal staan. Ik hoop
dat deze vorm inderdaad de enkeling zal aanspreken, de enkeling in zijn of haar eenzame

worsteling.

Te beginnen met Augie March: “My real fault was that I couldn’t stay with my purest feelings.
This was what tore the greatest hole in me.” Bellows The Adventures of Augie March laat zich
lezen als een zoektocht met een onbekend doel. Het einde van het boek is geen behouden
thuiskomst, ook geen gedesillusioneerde opgave, maar een woord van hoop: dat de mislukking
niet de afwezigheid van het gezochte doel bewijst. “Columbus dacht waarschijnlijk ook dat hij
een mislukking was, toen ze hem geketend terug stuurden. Dat bewees niet dat er geen Amerika
was.”!'!"” Dit laat zich natuurlijk gemakkelijk lezen als een bevestiging van de American Dream.
Alsof de moraal van dit boek is dat, wat er ook gebeurt, je moet blijven streven naar je doel.
Maar is er niet ook een heel andere lezing mogelijk? De zin uit het motto vormt dan het hart
van het boek. De avonturen van Augie zijn geen zoektocht, maar een vlucht. Augie is niet ‘op

weg naar...’, maar ‘loopt weg van...’.

119 Bellow, 2001, p. 536.

49



Het interessante aan Augie is zijn rusteloosheid. Hij gaat op reis, beproeft zijn kansen in de
misdaad, wordt opgenomen in een rijk gezin, stort zich in een liefdesrelatie die hem tot in
Mexico brengt (voor het temmen van een adelaar), gaat op weg naar Europa om te vechten in
de oorlog — maar nergens vindt hij rust. Waar anderen hun rust vinden in een ideaal, in geld, in
een relatie die niet perfect is, maar toch goed genoeg, vind Augie nergens rust. Altijd is er het
gevoel dat het ware leven ergens anders te vinden is. (Hierdoor maakt hij in de ogen van anderen
onbegrijpelijke keuzes.) Is de kern van het boek niet dat zijn zoektocht altijd door zal gaan,

omdat wat hij zoekt niet te vinden is?

Ik herken mijzelf in Augie. Ook ik voel me vaak opgejaagd, altijd op zoek naar ‘iets’. Maar ik
ben ook gaan inzien dat dit ‘zoeken’ veeleer ‘vluchten’ is, dat ik wegloop voor iets, dat ik
mijzelf probeer te verliezen in ‘de wereld’, dat ik mijn Zelf probeer te verliezen. Ik ben ervan
overtuigd dat dit niet alleen mij overkomt, maar dat deze onrust de levens van velen kenmerkt.
Is het almaar streven naar meer niet het fundament van onze samenleving? We willen meer
spullen, een betere baan, een perfecte relatie, de ultieme vakantie; we houden onszelf voor dat
als we dat hebben, dat we dan het ware leven gevonden hebben. Om er vervolgens achter te
komen dat dit het toch niet helemaal was — waarop het streven zich simpelweg naar iets anders

verplaatst.

Deze rusteloosheid is pathologisch te noemen. Bovendien is het eerder een ontwijking van het
probleem, dan een echte oplossing, wat blijkt uit het feit dat het nooit genoeg is. Daarom is de
kernzin van The Adventures ook de in ons motto geciteerde zin: de grootste fout van Augie is
dat hij niet bij zijn gevoelens kan blijven, de conclusie van wat een openbaring genoemd mag
worden. Even daarvoor overdenkt Augie de vele manieren waarop de mensen ‘doen alsof’, geen
kracht voelen in zichzelf maar toch geloven dat anderen die wel bezitten: “Al die tijd mag er
niets oprechts verschijnen en niemand weet wat echt is. En dat is de misvormde, ontaarde,
duistere mensheid — louter menselijkheid.”!?* Augie voelt de druk om, ondanks dat je ziet dat
hier een spel wordt gespeeld, mee te gaan in deze voorstelling: “Maar kun je dan, terwijl
iedereen zo bekwaam en doelgericht bezig is met zijn sterke, fraaie aangelegenheden, kun je
dan kwetsbaar en arm aan komen hinken, een of ander dwaas schepsel, lachend en ongevaarlijk?
Nee, je moet je hart zo vormgeven dat het er anders uitkomt. (...) Je produceert iemand die kan

bestaan voor [het externe leven]. Je bedenkt een man die voor de verschrikkelijke

120 Ibid., p. 401.

50



verschijningen kan staan.” En de rest moet je zo gek krijgen om je te geloven: “dat is de

worsteling van de mensheid, om anderen te winnen voor jouw versie van de werkelijkheid.”!?!

Even verderop spreekt hij over “de verschrikking die jouw bestaan niet verwelkomt.”'?? “Vertel
me, hoeveel Jakobs bestaan er (...) die de mat op gaan met engelen en vechten met grote angst
om hun bestaansrecht te winnen? Deze dapperen zijn met zo weinig dat ze de vader van een
heel volk worden gemaakt. En ik, naar ieder die me kon beschermen tegen deze machtige, vrij
rondgaande verschrikking en wilde kou van chaos ging ik toe, en dus naar tijdelijke
omarmingen. Het was niet zo dapper.”'?® Hier beseft Augie dat hij verwikkeld is in een
onmogelijke zoektocht, dat hij eerder iets uit de weg gaat, dan iets tegemoet. Hij beseft
bovendien dat bijna iedereen hiermee bezig is, maar dat die zich kunnen schikken in een rol,

een ideaal, een schijnoplossing, terwijl hij altijd maar opgejaagd is.

Ik denk dat de ervaring van depressie niet veel verschilt van de ervaring van Augie: moe van
het vluchten, moe van het weglopen, niet kunnen begrijpen dat anderen tevreden kunnen zijn
met wat toch duidelijk illusoire, goedkope lapmiddelen zijn. Depressie is het besef dat vluchten
geen zin heeft. Waarom? Omdat het een vlucht is voor het Zelf, voor dat wat nooit afgeschud
kan worden. Ook Kierkegaard zag dat iedereen op de vlucht is: “Zoals de arts wel moet zeggen
dat er misschien geen enkele mens leeft die helemaal gezond is, zo zou je, als je de mens echt
zou kennen, moeten zeggen dat er geen enkele mens leeft zonder hij toch een beetje vertwijfeld
is zonder dat er toch diep in hem een onrust huist, een onvrede, een disharmonie, een angst voor
een onbekend iets of voor iets waar hij niet eens kennis van durft te nemen, een angst voor een

mogelijkheid van het bestaan of een angst voor zichzelf.”!*

Augie leert ons dat depressie een terechte bestaanservaring is; een grenservaring waarin het
Leven zeer indringend wordt ervaren. Want depressie komt pas met het besef dat de zoektocht
zinloos is, dat niets wat wij ooit kunnen bereiken rust zal geven. In die zin is depressie met recht
een openbaring te noemen: de sluier van de illusie wordt weggenomen: dat de mens het niet

met zichzelf uit kan houden, dat hij altijd maar bezig is weg te lopen van zijn Zelf, en dat hjj

121 Tbid., p. 401-402.

122 [id., p. 403.

123 Thid., p. 403.

124 Kierkegaard, 2010, p. 35.

51



daarmee ziek is, ziek tot de dood, zoals Kierkegaard het zegt; ziek tot de dood omdat hij ‘het

eeuwige’ in brand heeft gestoken: “Het Zelf zet iets onverwoestbaars in brand.”!?

Maar wat dan? Is dit het laatste dat we kunnen zeggen? Als alle illusies weg zijn genomen, rest
ons dan het grote Niets? Is ons verlangen een verlangen naar een mythe, en is het enige wat ons
rest te leven met die wetenschap, als Sisyphus die iedere dag weer een rots omhoog duwt in de
wetenschap dat die weer naar beneden zal komen? Of is er een einde aan de rusteloosheid, zoals
Augustinus schrijft: “Ongerust is ons hart, totdat het zijn rust vindt in U.”'?® Het antwoord
hierop is: ja, en nee. Ja, er is een einde aan de rusteloosheid, maar nee, dit rechtvaardigt niet de
zoektocht. Het zoeken, dat is onderdeel van het probleem. De overtuiging dat er ‘iets’
daarbuiten is dat onze honger stilt, dat is de illusie waarvan we genezen moeten worden. De
onrust is echter terecht, want we zijn vertwijfeld. Maar niet aangaande iets dat buiten ons ligt
en dat we willen bereiken, maar aangaande ons Zelf, aangaande ons Leven. Het grote verschil
tussen Henry en iemand als Lacan is dat Henry gelooft dat ons verlangen gebaseerd is op een
aanwezigheid, terwijl Lacan uiteindelijk niets anders ziet dan afwezigheid — waar beiden het
eens zijn dat onze onuitroeibare overtuiging dat we tevreden zullen zijn als we dat of dat hebben,

een 1llusie is.

Welk alternatief biedt Henry dan? Waar verlangen wij dan naar, en hoe komen wij daar? Om

dat te begrijpen gaan we naar het tweede motto, uit Eliots Four Quartets:

Descend lower,

descend only

Into the world of perpetual solitude,

World not world, but that which is not world,
Internal darkness, deprivation

And destitution of all property.’?’

De weg naar vervulling is een weg van opgave: “Het bevrijden van het wezenlijke wordt
nagestreefd als een retraite.”!?® Als depressie wordt ervaren als de bevrijding van alle illusies —

en kan dat in het begin iets anders zijn dan een diepe, zwarte, leegte? — dan maakt het de weg

125 Henry, 1963, p. 857.

126 Augustinus, 1997, p. 29.
127 Eliot, 1945, Burnt Norton.
128 Henry, 1963, p. 351

52



vrij voor een ander zoeken, een ander vinden. In tegenstelling tot onze eerdere zoektocht, een
zoektocht naar een object dat ons eindelijk zou vervullen (transcendentie), betekent dit zoeken
tegelijkertijd een opgave van zoeken; dit vinden is de ontdekking dat we het al gevonden hebben

—nee, dat we al gevonden zijn:

With the drawing of this Love and the voice of this

Calling

We shall not cease from exploration
And the end of all our exploring
Will be to arrive where we started

And know the place for the first time.'”’

De zoektocht is een terugkeer naar ons begin. In het eerste van de vier quartets spreekt Eliot
van deze plaats: “op het stille punt, daar is de dans.” Eliots erkenning van een mystieke

innerlijkheid gaat gepaard met een scherpe kritiek op de alledaagse werkelijkheid.

Neither plenitude nor vacancy. Only a flicker
Over the strained time-ridden faces

Distracted from distraction by distraction
Filled with fancies and empty of meaning
Tumid apathy with no concentration

Men and bits of paper, whirled by the cold wind

That blows before and after time'’

En, even verderop: “Niet hier, niet hier de duisternis, in deze kwetterende wereld.” Dan volgt
het gedeelte dan in ons motto geciteerd is. Herkennen we niet veel van deze atkerende beweging
in de ervaring van depressie? In depressie wordt de wereld als grauw ervaren. De wereld die
eerst een oneindige bron van afleiding en vermaak leek, is nu plotseling leeg. Dat wat eerst de
aandacht vast kon houden, is nu plotseling inhoudsloos, zonder aantrekkingskracht. Het lijkt
alsof depressie de ogen niet gesloten heeft. Integendeel, depressie heeft de ogen geopend. (De

nu breed gedeelde opvatting, ook in de psychologie, dat depressie niet meer dan een verstoring

129 Eliot, 1945, Little Gidding.
130 Eliot, 1945, Burnt Norton.

53



is, niet meer dan een ziekte die blind maakt voor de wereld, die de wereld niet langer opent
maar sluit, een sluier tussen mens en wereld, moet dan ook verworpen worden). Voor het eerst
worden de dingen gezien zoals ze — in zichzelf, zonder Leven — voor ons zijn: leeg, levenloos.
De ervaring is leeg als die niet wordt gedragen door een volheid die aan de opening van de
wereld voorafgaat. Alleen het Leven maakt de wereld een plaats van licht en leven voor ons.
Hoe vaak denken wij niet anders? Hoe vaak geloven wij niet dat het de wereld is die ons maakt
en breekt, dat het de omstandigheden zijn die ons doen vertwijfelen, die ons het zicht op de zin
van ons leven ontnemen? Kierkegaard had gelijk: wij denken doorgaans dat wij vertwijfeld zijn
aangaande iets dat buiten ons ligt — tegenslag, ziekte, etc. — maar in werkelijkheid vertwijfelen

wij aangaande ons innerlijk, ‘het stille punt waar de dans is’.

Depressie is een gedwongen retraite. We kunnen niet anders dan ‘afdalen in de wereld van
voortdurende eenzaamheid’. Er wordt een ‘innerlijke duisternis’ ervaren, en alles wat wij
dachten te hebben wordt ons afgenomen. We kunnen niet meer genieten van de dingen buiten
ons, we kunnen ons niet meer verliezen in de drukte van het leven, in alle afleiding die de wereld
biedt. We worden gedwongen teruggeworpen op ons Zelf. En, na zo lang voor dat Zelf gevlucht
te zijn, vervult die ervaring ons met schrik en angst. We kunnen ons Zelf niet verdragen. De

volheid van het Leven is ons te veel. Toch is het hier dat we onze enige hoop vinden:

The only hope, or else despair
Lies in the choice of pyre or pyre —
To be redeemed from fire by fire.!’!

Waarom is hier onze enige hoop? Omdat we hier ons Zelf ontvangen, in een athankelijkheid
die angstaanjagend is, maar die tegelijkertijd een onvoorwaardelijke gave is. Dat wat zich
onafgebroken aan ons opdringt, is niets anders dan Leven dat wij om niet ontvangen. Eliot weet
van die macht, die mensenhanden niet kunnen weerstaan, die zich onophoudelijk aan ons geeft,

zich uitstort in ons hart:

Who then devised the torment? Love.
Love is the unfamiliar Name

Behind the hands that wove

B! 1bid., Little Gidding.

54



The intolerable shirt of flame
Which human power cannot remove.
We only live, only suspire

Consumed by either fire or fire.!?’

Dat, waar Augie voor wegliep, waar wij allemaal op zo vele manieren voor weglopen, en dat
in depressie als onvermijdelijk wordt ervaren, is het Leven dat in ons bruist. Liefde, “de
onbekende naam” waarvan wij ons Zelf ontvangen. Dat “onverdraaglijke hemd van vuur, dat
menselijke kracht niet kan verwijderen.” Dat vuur zuivert ons. En, als we die zuivering
doorstaan, als wij onze afhankelijkheid aanvaarden en ons Zelf ontvangen, dan bereiken wij

“een toestand van volkomen eenvoud (die niets minder dan alles kost).”

And all shall be well and

All manner of thing shall be well

When the tongues of flame are in-folded
Into the crowned knot of fire

And the fire and the rose are one.'>’

De gekroonde knop van vuur: dat is het Leven, waarin wij gegeven zijn als ontvankelijkheid,
van waaruit wij leven en van waaruit de knop zich opent naar de wereld, en “alles zal goed zijn”
wanneer “het vuur en de roos een zijn”’, wanneer het Zelf zijn onmacht omarmt, zich overgeeft,

in zijn machteloosheid, aan het Leven.

Depressie vraagt ons niet ons met nog meer overtuiging in de maalstroom van de wereld te
storten, maar terug te keren naar de bron, naar het Leven. Pas dan leren wij onszelf te
aanvaarden, te ontvangen. Dan breekt ons verzet. Want verzetten, dat doen wij — wij geven ons
over aan alle mogelijke afleidingen en oplossingen die de wereld biedt (carriere, relatie, geld,
macht, alcohol; zo kunnen we nog wel even doorgaan), maar ons overgeven aan het Leven, dat
komt pas in de diepste vertwijfeling, als al het andere gefaald heeft. De reden hiervoor geeft de

psalmdichter in psalm 139.!3* Onze ervaring van het Leven is er een van radicale dubbelheid.'*

132 Ibid., Little Gidding.

133 Ibid., Little Gidding.

134 Nieuwe Bijbelvertaling, 2004.

135 De dubbelheid van Psalm 139 wordt scherp gezien door Paul Tillich in een preek getiteld The Escape from
God, in Tillich, 1962, p. 46-58.

55



De psalm begint met een getuigenis (vv. 1-2): de dichter weet zich volledig gekend:

Heer, u kent mij, u doorgrondt mij,

U weet het als ik zit of sta

Het vervolg van de psalm gaat over onze reactie hierop. Ervaren wij het als bevrijdend, of als
verstikkend? Velen zullen het als een verstikking ervaren, verlangen naar een moment van rust,

een moment van onafhankelijkheid. Dit is echter onmogelijk (vv. 7-8):

Hoe zou ik aan uw aandacht ontsnappen,
Hoe aan uw blikken ontkomen?
Klom ik op naar de hemel — u tref ik daar aan,

Lag ik neer in het dodenrijk — u bent daar.

Zelfs in de dood is geen ontsnapping. Het verlangen naar onathankelijkheid is een onmogelijk
verlangen. En dit verlangen leeft in ons, wist ook Tillich: “Ik ben ervan overtuigd dat er
niemand onder ons is die niet op enig moment verlangde bevrijd te zijn van de last van zijn
bestaan door eruit te stappen.”!*® Dit is onmogelijk: vertwijfeling is een eeuwige kwelling. Wat
wij ook doen: “De moderne manier te vluchten van God is alsmaar voort te snellen (...) altijd
bezig te zijn, altijd plannend, altijd voorbereidend.”'*” Het Leven is verstikkend, de volheid is
ons te veel. In paniek vluchten wij voor die alomtegenwoordigheid in ons — tevergeefs. Dit is
de kwelling die depressie ondraaglijk maakt. Wij kunnen het Leven niet verdragen: “De vrome
man in het Oude Testament, de middeleeuwse mystieke heilige, de hervormer van de kerk
[Luther] en de profeet van het atheisme [Nietzsche] zijn verenigd door die ontzagwekkende

menselijke ervaring: de mens kan de God die echt God is niet uithouden.”!*

Tegelijkertijd ontdekt de psalmdichter de keerzijde van deze waarheid. Het Leven is niet alleen
een ondergaan, maar ook een ontvangen van een volheid, voor niets. Niet alleen een wurging,

maar ook een omarming. Er komt een ommekeer. De dichter realiseert: hier is zelfs het duister

licht (vv. 11-12):

136 Ibid., p. 48.
137 Ibid., p. 48.
138 Ibid., p. 52

56



Al zei ik: ‘laat het duister mij opslokken,

Het licht om mij heen veranderen in nacht,’

Ook dan zou het duister voor u niet donker zijn —
De nacht zou oplichten als de dag

Het duister helder zijn als het licht

In het Leven zijn wij aanvaard. Wij hoeven niet te streven naar erkenning, ons te mengen in een
strijd om waardering. Ons Zijn betekent dat wij aanvaard zijn, ons bestaan is een teken van

liefde, van geborgen zijn (vv. 13-14):

U was het die mijn nieren vormde,

Die mij weefde in de buik van mijn moeder

Ik loof u voor het ontzaglijk wonder van mijn bestaan
Wonderbaarlijk is wat u gemaakt hebt.

Ik weet het, tot in het diepst van mijn ziel.

Het weten dat wij gekend zijn, is intiem. Het bevindt zich “in het diepst van mijn ziel”, daar
waar ik mijn Zelf ontvang. Omdat wij ontvangen zijn in het Leven, weten wij dat wij
‘wonderbaarlijk’ zijn. Er spreekt een tederheid uit deze verzen: wij zijn geweven in de buik van
onze moeder. Dat wat ons de meeste schrik aanjaagt, de duisternis die wij vrezen — dat waar
wij voor weglopen — is de hand die ons gemaakt heeft, die ons vasthoudt. De onbreekbare band
waarmee wij in het Leven gebonden zijn: wij ervaren die band — ons bestaan — in depressie als
een vloek, maar het is een zegen. Pas wanneer wij ontdekken dat de vloek een zegen is, dat wij

niet opgesloten zitten, maar geborgen zijn, dan slaat de vertwijfeling om in geloof.

Dit gaat met vallen en opstaan. Ook dat zien we terug in de psalm, wanneer de toon plotseling
omslaat. Vanuit een beschrijving van het ‘gekend’ zijn en de intieme rust die dat geeft, klinkt
plotseling de oproep (vv. 19,22): “God, breng de zondaars om... ik haat hen, zo fel als ik haten
kan.” De intimiteit wordt plotseling beklemmend en dan kan de psalmist niets anders dan
gewelddadig om zich heen slaan, uit alle macht proberen te ontkomen aan dat wat niet
ontkomen kan worden in een uitbarsting naar hen die om hem heen staan. Ook dit is herkenbaar.
Depressie brengt ons er vaak toe uit te vallen naar degenen die het dichtst om ons heen staan,

een vuist op te heffen naar een wereld die ons vijandig gezind is en die ons niet lijkt te geven

57



waar we naar verlangen. De ware oorzaak van die hevige uitvallen is echter de oorzaak die in
onszelf ligt: het Leven dat te veel wordt. Wanhopig zoeken we een vijand buiten ons om daar
maar aan te ontsnappen. Plots komt dan echter het besef dat we vertwijfeld waren over ons Zelf,
dat dat ons lijden is en niet de mensen die dicht om ons heen staan. Zolang we vertwijfeld zijn,
kan de wereld ons niet geven waar we naar zoeken. Dan komt het berouw (v. 24): “Zie of ik
geen verkeerde weg ga, en leidt mij op de weg die eeuwig is.” Geef mij geloof zodat ik het

Leven kan aanvaarden.

Wij denken dat depressie een verspilling van tijd is. Behandeling betekent: iemand zo snel
mogelijk weer in zijn oude leven brengen, iemand weer ‘productief’ laten zijn. Vanuit het
perspectief van de psalmdichter, Kierkegaard, Nietzsche of Henry is dit een dwaze opvatting.
Je leven verspillen, dat doe je als je nooit je Zelf aanvaardt in het Leven. In de woorden van
Kierkegaard: “Er wordt zoveel gepraat over je leven verspillen. Maar het leven van een mens
zou alleen dan verspild zijn als hij een leven zou leiden waarbij hij zich, bedrogen door de
vreugden van het leven of door de zorgen ervan, nooit eeuwig beslissend van zichzelf bewust
zou worden als geest, als zelf, of — wat eigenlijk hetzelfde is — er nooit opmerkzaam op zou
worden in de diepste zin de indruk zou krijgen dat er een God bestaat en dat ‘hij’, hij Zelf, zijn
Zelf voor die God bestaat — een gewin van de oneindigheid dat nooit wordt verkregen tenzij
doorheen vertwijfeling.”!* Zo bezien is depressie geen verspilling, maar juist, voor diegene die
depressie ervaart, een mogelijk noodzakelijke retraite die hem brengt waar hij altijd al was en
hij ‘die plaats voor het eerst zou kennen’ (Eliot): “Om van deze overvloed van de geest, deze

overvloed die lieflijkheid en vreugde is, te spreken, schieten woorden tekort.”!4°

Deze woorden bevatten de aanzet tot een cultuurkritiek, die Henry zelf uitvoert in Barbarism.'*!
Weten wij nog dat woorden tekort kunnen schieten, of praten wij eindeloos door, ‘afgeleid van
afleiding door afleiding’ (Eliot)? Is er in onze jachtige cultuur nog ruimte om de stilte te
cultiveren, een stilte waarin de fluistering van het Leven gehoord kan worden? Het antwoord
op deze vragen is, alles overziend, ‘nee’. Alles wat er mis is met onze maatschappij openbaart
zich in de manier waarop we doorgaans over depressie spreken. Het is gereduceerd tot een
afwijking in ons brein, een paar stofjes te veel of te weinig, een verstoring die verder niets te

betekenen heeft. In een dergelijk discours is er geen ruimte of tijd om na te denken over wat

139 Kierkegaard, 2010, p. 40.
140 Henry, 1963, p. 860.
141 Henry, 2012.

58



depressie ons te zeggen zou kunnen hebben. Een materialistisch en hedonistisch wereldbeeld is

allesoverheersend geworden, de vervlakking is voltooid.

Het meest kwalijke hieraan is nog dat dit wereldbeeld alle eventuele tegenstemmen in de kiem
weet te smoren. Opnieuw wordt dit perfect gedemonstreerd in ons omgaan met depressie. Waar
ik in dit essay heb uitgelegd dat in depressie iets wezenlijks wordt ervaren, namelijk het levende
Zelf, heeft de opvatting ‘wij zijn ons brein’ inmiddels die openbaring de kop in weten te
drukken. Depressie heeft ons niets te vertellen, zo wordt ons gezegd, omdat er niets te vertellen
is: alles is materie, alles is brein. De mens is gereduceerd tot een leeg mechanisme: “De mens
is niet meer dan een ding.”'*? Die opvatting bevestigt zichzelf: omdat wij de mens reduceren
tot een ding, is de eventuele tegenstem (in ons geval, depressie) omgevormd tot een
instemming: “Er is niet langer ruimte het alomtegenwoordige objectivisme van de moderniteit

uit te dagen.”'®

Vanuit het oogpunt van dit discours lijkt het een gelopen zaak: het wetenschappelijke
wereldbeeld heeft definitief gewonnen, de mens is onder de hoede van de wetenschap op weg
naar een ‘lang en gelukkig’. Nog enkele rimpelingen uit de weg te ruimen, waaronder depressie.
De filosofie van het Leven zegt iets heel anders. Die ziet de wetenschap aan voor wat het
werkelijk is: “De extreme ontwikkeling van de moderne wetenschap moet beschouwd worden
als een van de belangrijkste pogingen waardoor de mensheid zijn vertwijfelingen heeft proberen
te ontvluchten.”'* De mens probeert uit alle macht het Leven te ontvluchten. De moderne
wetenschap kan veel zeggen over dode objecten, maar over het levende Zelf, de subjectiviteit,
kan het, door de fenomenologische vooronderstellingen waarop het is gebaseerd, niets

zeggen,'®

Degene die depressie ervaart, is geen patiént die zo snel mogelijk weer ‘gezond’ moet worden,
maar een profetische stem die gehoord moet worden. Hij of zij ervaart het Leven op een intense
manier, en ervaart ook de mislukking van de poging hiervoor weg te lopen. Het toenemende
aantal depressies in onze tijd, geeft reden tot nadenken. Hoe kunnen wij weer ruimte maken
voor een retraite? Hoe kunnen wij onze vertwijfeling overwinnen? Dit vraagt moed; moed om

de waarheid over onszelf onder ogen te komen, moed om ons Zelf te voelen in alle intensiteit:

142 Tbid., p. xviii.

93 Ibid., p. xvii.

144 Tbid., p. 71.

145 Voor Henry is Galileo Galilei het archetype van deze kennis, zie bijvoorbeeld ibid., p. 3.

59



lijden en vreugde. Wij staan, individueel en collectief, voor de keuze: proberen wij, tevergeefs,
te ontsnappen aan ‘de hand die ons weefde’, of ontvangen wij ons Zelf uit die hand? De keuze
voor de ontsnapping is niet zonder gevolgen: voor ieder van ons een keuze voor een eeuwige
vlucht — waarvan sommigen voelen dat die tevergeefs is. De gevolgen zijn daar: het Leven blijft
spreken, blijft zich woelen, komt soms naar boven als een trauma.'#¢ Trauma’s in ons leven,
maar ook in onze maatschappij: de mensen met een depressie zijn een trauma voor een
maatschappij die denkt dat het geluk nu voor iedereen te vinden is in ‘alsmaar meer...’. Toch
is het niet te laat: het Leven blijft, laat ons niet gaan. De volheid van het Leven is er,
onathankelijk van ons streven, als de bron en vervulling van ons verlangen. Dat is de last, dat

is genade.

146 Over Leven en trauma, zie Welten, 2016.

60



Literatuur

Augustinus, A. (1997). Belijdenissen (vertaald door Gerard Wijdeveld). Amsterdam: Ambo.
Bellow, S. (2001). The Adventures of Augie March. London: Penguin Books.

Eliot, T. S. (1945). Four Quartets.

Heidegger, M. (2006). Sein und Zeit. Tiibingen: Max Niemeyer Verlag.

Henry, M. (1963). L'Essence de la Manifestation. Parijs: Presses Universitaires de France .

Henry, M. (1975). Philosophy and Phenomenology of the Body (vertaald door Girard Etzkorn).
Den Haag: Martinus Nijhoff.

Henry, M. (1985). Généalogie de la Psychanalyse. Parijs: Presses Universitaires de France.

Henry, M. (2003a). Phénoménologie de la Vie I: De la Phénoménologie. Parijs: Presses

Universitaires de France.

Henry, M. (2003b). Phénoménologie de la Vie II: De la Subjecitvité. Parijs: Presses

Universitaires de France.
Henry, M. (2012). Barbarism (vertaald door Scott Davidson). London: Continuum.

Henry, M. (2015). Incarnation: A Philosophy of Flesh (vertaald door Karl Hefty). Evanston,

[llinois: Northwestern University Press.
Kierkegaard, S. (2009). Het Begrip Angst. Budel: Damon.
Kierkegaard, S. (2010). De Ziekte tot de Dood. Budel: Damon.
Nieuwe Bijbelvertaling (NBV). (2004).
Styron, W. (2004). Darkness Visible. London: Vintage Classics.

Tillich, P. (1962). The Shaking of the Foundations. Harmondsworth, Middlesex: Penguin
Books.

Welten, R. (2016). Als de Graankorrel niet Sterft: Een Filosofische Archeologie van

Openbaring. Zoetermeer: Klement.

61



