
ERASMUS	UNIVERSITEIT	ROTTERDAM	
	

MASTER	THESIS	
	
	

	
	

	
DE	PACIFISTISCHE	NAÏEVELING	EN	DE	OP	MACHT	

BELUSTE	GEWELDPLEGER	
Een	reflectie	over	de	(voor)oordelen	bij	vergelijkingen	tussen	Erasmus	en	

Machiavelli	op	het	gebied	van	vorsten	en	oorlog	
	

	
Auteur:	 	 	 	 	 	 	 Begeleider:	
Ruby	Knipscheer	(407471)		 	 	 	 Prof.	Dr.	L.	van	Bunge	
	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	
	 	 	 	 	 	 	 	 Adviseur:	
	 	 	 	 	 	 	 	 Dr.	P.	J.	J.	Delaere	
	

	 	 	 	 	
	
	
	

Thesis	voor	de	graad	Master	in	de	filosofie	aan	de		
Faculteit	der	Wijsbegeerte	

	
	

1	juli	2018	
15	ECTS	

Totaal	aantal	woorden:	34.196	
Aantal	woorden	hoofdtekst:	30.140	

	
	



	 2	

	
	
	

	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	



	 3	

	
	
‘Stelt	u	zich	eens	voor	(en	ze	bestaan,	hier	en	daar):	een	man	die	de	wetten	niet	kent,	eigenlijk	een	
vijand	 is	 van	 het	 algemeen	 belang,	 op	 zijn	 eigen	 voordeel	 gespitst,	 verslaafd	 aan	 seks,	 die	
geleerdheid,	die	vrijheid	en	waarheid	haat,	die	nooit	ook	maar	een	gedachte	wijdt	aan	het	publieke	
welzijn,	maar	 in	 alles	 alleen	 let	 op	 het	 plezier	 en	 het	 nut	 dat	 hij	 er	 zelf	 van	 heeft.	 Doe	 hem	 een	
gouden	ketting	om,	 die	 de	harmonie	 van	het	 hele	 scala	aan	deugden	 verbeeldt,	 zet	 hem	ook	 een	
kroon	op	die	 schittert	 van	 edelstenen	om	hem	 te	 vermanen	dat	 hij	 in	 alle	 ridderlijke	 kwaliteiten	
boven	 iedereen	 moet	 uitsteken;	 verder	 nog	 een	 scepter	 als	 zinnebeeld	 van	 rechtvaardigheid	 en	
volstrekte	 onomkoopaarheid;	 tenslotte	 een	 purperen	 mantel	 die	 staat	 voor	 uitzonderlijke	
toewijding	aan	zijn	volk.	Als	de	vorst	deze	parafernalia	vergelijkt	met	zijn	eigen	manier	van	leven,	
dan	lijkt	me	dat	hij	zich	diep	zal	schamen	voor	zijn	pracht	en	praal	en	bang	wordt	dat	een	schrijver	
met	een	scherpe	tong	die	hele	treurige	uitdossing	geestig	voor	gek	zet.’		
	
	 	 	 	 	 	 	 Desiderius	Erasmus,	Lof	der	zotheid	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	



	 4	

Abstract	
	
Desiderius	 Erasmus	 beschreef	 in	werken	 als	De	klacht	van	de	vrede	zijn	 aversie	 tegen	
oorlogen.	 In	De	opvoeding	van	een	Christenvorst	verdedigt	 hij	 dat	 een	 vorst	 een	 goede	
Christelijke	 educatie	 zou	 moeten	 genieten.	 De	 vorst	 verkrijgt	 zijn	 rol	 immers	 niet	
vanwege	 zijn	 kunde,	 maar	 door	 zijn	 afkomst.	 Een	 goede	 vorst	 wordt	 daarom	 niet	
gekozen,	 	maar	gevormd.	Erasmus	beschrijft	hoe	de	vorst	zich	zo	veel	mogelijk	afzijdig	
moet	houden	van	oorlogen	en	conflicten.	Tijdgenoot	Niccolò	Machiavelli	verdedigt		in	De	
vorst	 echter	 dat	 oorlog	 noodzakelijk	 is	 voor	 een	 machtige	 vorst	 die	 zijn	 volk	 wil	
beschermen	van	externe	vijanden.	Wanneer	een	vorst	bekwaam	is	op	het	slagveld	zal	hij	
veroveraars	 afschrikken.	 In	 vergelijking	 met	 Machiavelli	 wordt	 Erasmus	 vaak	
afgespiegeld	als	een	naïeve	pacifist,	een	dromer.	Machiavelli	daarentegen	zou	een	realist	
zijn.	Zijn	politieke	ideeën	lijken	meer	gronden	te	hebben.	Maar	hoe	naïef	was	Erasmus	
werkelijk:	 was	 zijn	 pacifisme	 echt	 zo	 absoluut?	 En	 zijn	 de	 verschillen	 tussen	 zijn	
denkbeelden	op	gebied	van	heerschappij	en	geweld	met	de	denkbeelden	van	Machiavelli	
zo	 uiteenlopend	 als	 ze	 worden	 gepresenteerd?	 Om	 een	 nieuw	 antwoord	 te	 kunnen	
geven	op	deze	vragen	zullen	De	opvoeding	van	een	Christenvorst	en	De	vorst	gedurende	
deze	 thesis	opnieuw	bestudeerd	worden	 in	hun	context,	 te	weten	het	 leven	en	oeuvre	
van	Erasmus	en	Machiavelli.		
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	



	 5	

Dankwoord	
	
Speciale	 dank	 gaat	 uit	 naar	mijn	 begeleider	 Prof.	 Dr.	 L.	 van	 Bunge,	 Prof.	 Dr.	 J.	 A.	 van	
Ruler,	Prof.	Dr.	J.	van	Herwaarden	en	Dr.	A.	van	der	Laan	voor	de	inzichten	en	adviezen	
die	ze	mij	hebben	gegeven.		
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	



	 6	

Inhoudsopgave	
	
Voorwoord	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 p.			7	
	
Afbeeldingenlijst	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 p.			8	
	
Lijst	van	afkortingen		 	 	 	 	 	 	 	 	 p.			9	
	
Inleiding	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	10	
	
Hoofdstuk	1:	De	historische	context	van	Erasmus	&	Machiavelli			 	 	 p.	13	
	 			§1.1:	De	vroege	jaren	 	 	 	 	 	 	 	 p.	13	
	 			§1.2:	Verdere	ontwikkeling	Erasmus	 	 	 	 	 	 p.	14	
	 			§1.3:	Verdere	ontwikkeling	Machiavelli	 	 	 	 	 	 p.	15	
	 			§1.4:	Populariteit	oorlogswerken		 	 	 	 	 	 p.	17	
	
Deel	I:	De	Klassieke	Interpretaties	 	 	 	 	 	 	 	 p.	18	
Hoofdstuk	2:	Erasmus’	pacifisme	 	 	 	 	 	 	 	 p.	19	
	 		§2.1:	De	ideale	vorst	 	 	 	 	 	 	 	 p.	19	
	 		§2.2:	Het	vermijden	van	oorlog	 	 	 	 	 	 	 p.	22	
	 		§2.3:	De	soldaten	 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	27	
	
Hoofdstuk	3:	De	machtige	amorele	vorst	van	Machiavelli	 	 	 	 p.	30	
	 		§3.1:	Het	recept	voor	het	behouden	van	het	veroverde	Land	 	 	 p.	30	
	 		§3.2:	Het	recept	voor	het	behouden	van	de	uitverkoren	positie	 	 p.	31	
	 		§3.3:	Het	recept	voor	het	behouden	van	de	macht	 	 	 	 p.	32	
	
Hoofdstuk	4:	Tegenpolen	 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	39	
	 		§4.1:	De	overeenkomsten	en	verschillen	tussen	Erasmus	en	Machiavelli	 p.	39	
	 		§4.2:	Oordelen	over	Erasmus	en	Machiavelli	 	 	 	 	 p.	41	
	 		§4.3:	Schijn	bedriegt	 	 	 	 	 	 	 	 p.	43	
	
Deel	II:	De	Alternatieve	Interpretaties	 	 	 	 	 	 	 p.	44	
Hoofdstuk	5:	Erasmus	en	de	machtige	Christen	 	 	 	 	 	 p.	45	
	 		§5.1:	Erasmus	en	de	politiek	 	 	 	 	 	 	 p.	45	
	 		§5.2:	Erasmus	en	de	Turken	 	 	 	 	 	 	 p.	46	
	 		§5.3:	Beperkt	pacifisme	 	 	 	 	 	 	 	 p.	50	
	
Hoofdstuk	6:	De	Moraliteit	van	Machiavelli	 	 	 	 	 	 p.	53	
	 		§6.1:	Andere	interpretaties	van	Machiavelli	 	 	 	 	 p.	53	
	 		§6.2:	De	andere	stem	van	Machiavelli	 	 	 	 	 	 p.	55	
	 		§6.3:	Machiavelli	de	republikein	 	 	 	 	 	 	 p.	57	
	
Conclusie	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	64	
	
Literatuurlijst	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	69	
	
Index	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	71	
	



	 7	

Voorwoord		
	
Deze	 masterthesis	 werd	 geschreven	 door	 een	 in	 Rotterdam	 geboren	 en	 getogen	
filosofiestudente	 op	 de	 Erasmus	 Universiteit	 Rotterdam.	 Het	 moet	 dus	 niet	 als	 een	
verrassing	 komen	 dat	 ik	 mijn	 scriptie	 schreef	 over	 mijn	 meer	 dan	 500-jaar	 oude	
stadgenoot	 die	 zijn	 naam	 aan	 mijn	 universiteit	 heeft	 verleend.	 Alhoewel	 Erasmus	 in	
dezelfde	stad	geboren	is	als	ik,	weet	ik	dat	hij	hier,	in	tegenstelling	tot	ondergetekende,	
geen	 lange	 periode	 van	 zijn	 leven	 heeft	 gewoond.	 Toch	 geeft	 zijn	 zelfbenoemde	 titel	
‘Desiderius	 Erasmus	 van	 Roterodamus’	 genoeg	 aanleiding	 om	 ervan	 uit	 te	 gaan	 dat	
Erasmus	wel	trots	op	zijn	afkomst	is;	een	trots	die	ik	met	hem	deel.		
	 Als	grote	 liefhebber	van	geschiedenis,	ethiek	en	Rotterdam	ben	 ik	al	 sinds	mijn	
middelbare	schooltijd	geïnteresseerd	in	Erasmus.	Deze	interesse	is	alleen	maar	gegroeid	
sinds	 ik	vrijwillig	gastvrouw	ben	bij	de	Erasmus	Experience	in	de	Centrale	Bibliotheek	
van	 Rotterdam,	waar	 bezoekers	 spelenderwijs	 zowel	 iets	 van	 Erasmus,	 als	 hun	 eigen	
mening	kunnen	opsteken.	De	bezoekers	kunnen	aan	de	hand	van	stellingen	van	Erasmus	
met	elkaar	discussiëren	en,	bij	gebrek	aan	gesprekspartner,	zelfs	chatten	met	deze	grote	
denker	 zelf.	 Niet	 vreemd	 dus	 dat	 ik	 tijdens	 een	 verloren	 uurtje	 in	 de	 bibliotheek,	
mijmerend	over	mijn	masterscriptie,	 besloot	mijn	 thesis	 te	wijden	aan	Erasmus.	Maar	
waarom	koos	ik	voor	de	onderwerpen	‘opvoeding	van	een	vorst’	en	‘pacifisme’	?	
	 Deze	keuze	komt	voort	uit	de	overtuiging	dat	het	reflecteren	op	geschiedenis	een	
grote	relevantie	heeft.	Ik	denk	dat	we	door	het	herinterpreteren	van	oude	geschriften,	in	
combinatie	met	het		bestuderen	van	de	tijd	waarin	ze	geschreven	zijn,	veel	kunnen	leren	
om	in	het	heden	de	toekomstige	geschiedenis	te	gaan	schrijven.	Door	triomfen	en	fouten	
te	bestuderen	uit	het	verleden,	kunnen	veel	lessen	gehaald	worden	om	toe	te	passen	in	
het	heden,	en	zo	de	toekomst	te	vormen.		
	 En	 wat	 is	 er	 in	 een	 tijd	 als	 de	 onze,	 waar	 door	 veel	 gewelddadige	 en	
conflictzoekende	heersers	de	vraag	naar	wat	een	goede	heerser	is	herrijst,	actueler	dan	
te	 onderzoeken	 wat	 een	 goede	 vorst	 nu	 precies	 is.	 Ik	 kan	 me	 niets	 interessanters	
bedenken	dan	de	geschriften	van	Erasmus	en	tijdgenoot	Machiavelli	met	betrekking	tot	
deze	 onderwerpen	 te	 bestuderen	 en	 de	 discussie	 te	 heropenen	 over	 wat	 een	 goede	
heerser	is	en	hoe	hij	zich	zou	moeten	gedragen.	Ik	heb	deze	scriptie	dan	ook	met	groot	
plezier	geschreven.	Hopelijk	is	het	leesplezier	minstens	zo	groot.		
	
	
Ruby	Knipscheer,	juli	2018,	te	Rotterdam	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	



	 8	

Afbeeldingenlijst	
	
Afbeeldingen	op	titelpagina:		

- Links:	 Portret	 van	 Erasmus	 gemaakt	 door	 Hans	 Holbein	 in	 1530/1531.	 Het	
origineel	bevindt	zich	in	het	David	Owsley	Museum	van	Art	Ball	State	University.		

- Rechts:	 Portret	 van	Machiavelli	 gemaakt	 door	 Santi	 di	 Tito	 halverwege	 de	 16e	
eeuw.	Het	origineel	bevindt	zich	in	Palazzo	Vecchio,	Florence	

Overige	afbeeldingen:	
1. p.	 23:	 De	 eerste	 pagina	 van	 de	 brief	 van	 Erasmus	 aan	 Van	 Bergen	 (No	 288,	

volgens	nummering	P.	 S.	Allen),	origineel	gepubliceerd	 in	Auctarium	selectarum	
aliquot	epistolarum	Erasmi	Roterodami	ad	eruditos	et	horum	ad	illum	door	Froben	
in	Bazel,	augustus	1518.	Het	origineel	is	waarschijnlijk	niet	bewaard	gebleven.	

2. p.	 46:	 De	 titelpagina	 van	 een	 zeldzame	 Duitse	 vertaling	 van	 De	 Bello	 Turcis	
Inferendo	 (De	 Turkenkrijg)	 uit	 1540.	 Het	 origineel	 bevindt	 zich	 in	 de	 Centrale	
Bibliotheek	Rotterdam	(Ref:	B.Er.	I,	64	•	Mynors	1532	•	Göllner,	Turcica,	369).	

3. p.	 52:	 De	 eerste	 pagina	 van	 brief	 (No	 45,	 volgens	 nummering	 P.	 S.	 Allen)	 aan	
Gaguin	uit	1495.	Er	bestaat	geen	handgeschreven	origineel.	 	 	
	 	 		

	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	



	 9	

Lijst	van	afkortingen		
	
DBI:	Erasmus	–	Dulce	Bellum	Inexpertis	(Oorlog	is	zoet	voor	hen	die	hem	niet	kennen)1	
IPC:	Erasmus	-	Institutio	Principis	Christiani	(De	opvoeding	van	een	Christenvorst)	
LdZ:	Erasmus	–	Lof	der	zotheid	(Moriae	encomium,	sive	Stultitiae	laus)	
QP:	Erasmus	–	Querela	Pacis	(De	klacht	van	de	vrede)	
TK:	Erasmus	–	De	Turkenkrijg	(De	Bello	Turcis	inferendo)	
D:	Machiavelli	–	Discorsi	
IP:	Machiavelli	–	Il	principe	(De	vorst)	
	
	
Raadpleeg	de	literatuurlijst	voor	volledige	bibliografische	informatie	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	

																																																								
1	In	de	literatuurlijst	opgenomen	als	Adagia,	aangezien	DBI	als	essay	deel	uitmaakt	van	dit	boek.	
In	deze	lijst	is	DBI	apart	aangeduid	om	in	de	tekst	het	onderscheid	te	kunnen	maken	tussen	dit	



	 10	

Inleiding		
	
Desiderius	Erasmus	(1466/1469-1536)	heeft	de	meeste	faam	genoten	om	zijn	werk	Lof	
der	 zotheid2	(1511)	 en	 zijn	 vertaling	 van	 het	 Nieuwe	 Testament.	 Men	 vergeet	 echter	
vaak	dat	Erasmus	ook	een	groot	pleitbezorger	van	de	vrede	was	(Van	den	Dungen,	2009,	
p.	411).	Erasmus,	eeuwig	op	zoek	naar	de	essentie	van	de	ware	Christen,	stelt	zich	op	het	
standpunt	 dat	 een	 ware	 Christen	 nooit	 de	 wapens	 op	 zou	 pakken	 tegen	 een	
Christenbroeder.	Een	werk	waarin	hij	uitgebreid	op	het	belang	van	het	vermijden	van	
oorlog	ingaat	is	De	opvoeding	van	een	Christenvorst3	(1516).	‘Bij	een	oorlog	kent	echter	al	
wat	 goed	 is	 zware	 verliezen	 en	 wordt	 het	 overspoeld	 door	 een	 vloedgolf	 van	 alle	
mogelijke	rampen’	(IPC,	2005,	p.	248),	schrijft	Erasmus	o.a.	in	dit	werk.	Daar	een	vorst	
niet	 gekozen	wordt,	maar	 geboren	wordt	 via	 een	bloedlijn,	meent	Erasmus	 te	kunnen	
verdedigen	 dat	 een	 vorst	 in	 ieder	 geval	 gevormd	 moet	 worden	 door	 een	 goede	
Christeneducatie.	 En	 één	 van	 de	 belangrijkste	 onderdelen	 van	 deze	 educatie	 is	 het	
uiteenzetten	van	de	nadelen	van	oorlog.	Het	is	in	het	grootste	belang	van	het	land	dat	de	
heersende	vorst	er	alles	aan	doet	om	een	oorlog	te	vermijden,	want	geen	voordeel	kan	
opwegen	tegen	de	vele	nadelen	en	de	grote	ellende	die	een	oorlog	teweeg	zal	brengen.		
	 Tijdgenoot	 Niccolò	 Machiavelli	 (1469-1527)	 bepleit	 in	 zijn	 bekendste	 werk	De	
vorst4	(1533)	een	visie	die	niet	verder	verwijderd	kan	lijken	te	zijn	van	die	van	Erasmus.	
Opmerkelijk	 is	 dat	 beide	 denkers	 hun	 vorstentraktaat	 in	 dezelfde	 periode	 schreven.	
Alhoewel	 Machiavelli’s	 boek	 pas	 in	 1533	 gepubliceerd	 was,	 schreef	 hij	 het	 al	 tussen	
1513	en	1515	(Lindhardt,	2007,	p.	9).	Machiavelli	zet	 in	dit	boek	uiteen	hoe	een	vorst	
een	zo	machtig	mogelijke	positie	kan	behouden.	Eén	van	de	belangrijkste	eigenschappen	
van	een	vorst	is	het	inboezemen	van	angst.	De	vorst	moet	een	zo	krachtig	mogelijk	leger	
onderhouden	en	heersen	volgens	het	adagium	‘de	aanval	is	de	beste	verdediging’.	Het	is	
in	het	belang	van	de	staat	dat	hij	nooit	aangevallen	of	veroverd	wordt.	Geweld	en	oorlog	
zijn	 bij	Machiavelli,	 in	 tegenstelling	 tot	 Erasmus,	wel	 degelijk	 essentiële	 componenten	
voor	het	zijn	van	een	goede	heerser.		
	 Van	 oudsher	 was	 het	 de	 taak	 van	 de	 koning	 om	 het	 land	 te	 verdedigen	 tegen	
vijanden.	 De	 koning	 beschikte	 namelijk	 over	 het	 leger	 en	 de	 wapens.	 Edelmannen	
fungeerden	 als	 ridders	 in	 deze	 legers;	 slechts	 de	 adel	 kreeg	 een	 opleiding	 tot	
zwaardvechten	 etc.	 Het	 volk	 was	 dus	 afhankelijk	 van	 de	 adel	 voor	 bescherming.	 Ten	
gevolge	 bleef	 het	 volk	 de	 koning	 noodzakelijkerwijs	 trouw	 en	 had	 de	 koning	 een	
ontzagwekkende	reputatie.	Sinds	de	14e	eeuw	veranderde	deze	hiërarchie	echter	met	de	
opkomst	 van	 buskruit.	 Iedereen	 kon	met	 behulp	 van	 een	 lont	 buskruit	 afvuren.	 Zelfs	
boeren	waren	hiertoe	in	staat.	Oorlog	voeren	vereiste	niet	 langer	opleiding	of	training,	
wat	ervoor	zorgde	dat	de	adel	haar	aanzien	verloor.	Het	volk	was	nu	theoretisch	in	staat	
zichzelf	 te	 verdedigen,	 dus	 waar	 was	 de	 koning	 met	 zijn	 leger	 nu	 eigenlijk	 nog	 voor	
nodig?	
	 Na	deze	ommekeer	voelden	de	vorsten	de	druk	om	hun	reputatie	 te	heroveren.	
Oorlog	voeren,	land	veroveren	en	veldslagen	winnen	werden	nu	een	manier	om	de	eer	
hoog	 te	 houden,	 roem	 te	 verkrijgen	 en	 hernieuwd	 ontzag	 te	 wekken	 bij	 het	 volk.	 De	
koning	verlangde	ernaar	angst	en	ontzag	in	te	boezemen	bij	het	volk,	zodat	hij	enerzijds	
zijn	respect	kon	verdienen	en	anderzijds	het	volk	kon	afschrikken	een	opstand	in	gang	
te	zetten.		

																																																								
2	Origineel	gepubliceerd	als	Moriae	encomium,	sive	Stultitiae	laus	
3	Origineel	gepubliceerd	als	Institutio	Principis	Christiani	
4	Origineel	gepubliceerd	als	Il	principe	



	 11	

	 Deze	 wens	 van	 de	 koning	 wordt	 volledig	 onderschreven	 door	 Machiavelli.	 Hij	
geeft	 de	 vorst	 advies	 hoe	 een	 koning	 angst	 in	 kan	 boezemen	 bij	 het	 volk	 en	 het	 volk	
loyaal	 kan	 houden.	 Machiavelli	 tracht	 een	 vorst	 te	 assisteren	 zijn	 eer	 en	 roem	 te	
herwinnen.	 Het	 is	 volgens	Machiavelli	 de	 taak	 van	 de	 koning	 om	 zijn	 land	 en	 volk	 te	
beschermen	 en	 dit	 is	 slechts	 mogelijk	 wanneer	 hij	 daadwerkelijk	 serieus	 genomen	
wordt	als	beschermer	en	gezien	wordt	als	een	machtige	heerser.	Een	gevreesde	koning,	
door	binnen-en	buitenland,	is	in	het	belang	van	het	volk.		
	 Onder	meer	 om	 deze	 reden	 is	 Erasmus	 tegen	 het	 voeren	 van	 oorlog;	 de	 vorst	
voert	slechts	oorlog	uit	eigenbelang.	Oorlog	dient	geen	ander	doel	dan	de	reputatie	van	
de	vorst	te	versterken.	Het	volk	moet	beschermd	worden	en	heeft	daarom	geen	belang	
bij	een	alles	verscheurende	oorlog.	De	vorst	moet	het	volk	beschermen	door	het	land	zo	
welvarend	mogelijk	te	houden	en	een	oorlog	komt	dit	doel	niet	ten	goede.		
	 Beide	 denkers	 bepleiten	 hun	 verschillende	 standpunten	 dus	 vanuit	 het	 belang	
van	 de	 staat.	 Mogelijkerwijs	 zijn	 veel	 van	 de	 verschillen	 in	 het	 denken	 van	 deze	
tijdgenoten	 te	 verklaren	 vanuit	 hun	 verschillende	 achtergronden.	 Hoofdstuk	 1	 zal	
daarom	gewijd	worden	aan	de	historische	context	van	deze	twee	denkers.		
	 Deze	 thesis	 vergelijkt	 het	 denken	 van	 Erasmus	 en	Machiavelli	 over	 het	 gedrag	
van	een	‘goede	vorst’,	en	het	respectievelijk	afkeuren	en	goedkeuren	van	het	gebruik	van	
geweld	 om	 goed	 te	 kunnen	 heersen.	 Een	 wijdverspreide	 opvatting	 is	 dat	 Erasmus	 te	
naïef	zou	zijn	om	een	realistische	politieke	visie	neer	te	zetten.	Hij	zou	te	veel	dromen	
van	 een	 pacifistisch	 ideaalbeeld	 dat	 nooit	 haalbaar	 is.	 Machiavelli	 wordt	 daarentegen	
omschreven	 als	 een	politiek	 realist;	 hij	 beschrijft	 de	 zaken	 zoals	 ze	 zijn	 en	 vindt	 daar	
passende	maatregelen	voor.	Het	doel	van	dit	onderzoek	is	om	een	inschatting	te	maken	
of	 Erasmus	 inderdaad	 minder	 realistische	 ideeën	 naar	 voren	 brengt	 dan	 Machiavelli.	
Hierbij	 zal	 continu	 uitgegaan	 worden	 van	 de	 vraag	 of	 de	 bekende	 labels	 om	 beide	
denkers	 te	omschrijven	gepast	waren.	 Is	Erasmus’	pacifisme	werkelijk	 zo	absoluut	 als	
vaak	 wordt	 voorgesteld?	 Om	 deze	 (voor)oordelen	 te	 kunnen	 wegen	 zal	 deze	 thesis	
opgedeeld	 worden	 in	 twee	 delen:	 ‘Deel	 I:	 De	 Klassieke	 Interpretaties’	 en	 ‘Deel	 II:	 De	
Alternatieve	 Interpretaties’.	 In	 het	 eerste	 deel,	 hoofdstuk	 2	 tot	 en	 met	 hoofdstuk	 4,	
zullen	 de	 klassieke	 en	 bekende	 oordelen	 over	 Machiavelli	 en	 Erasmus	 besproken	
worden,	 waarin	 ze	 vaak	 gepresenteerd	 worden	 als	 tegenpolen.	 Deze	 interpretaties	
worden	 gemaakt	 op	 basis	 van	 de	 bekendere	 werken	 van	 de	 beide	 denkers,	 zoals	De	
vorst,	Lof	der	zotheid,	De	opvoeding	van	een	Christenvorst	en	de	Adagia.	Het	tweede	deel	
zal	 de	 eerdere	oordelen	aanvullen	 en	bekritiseren	door	 gebruik	 te	maken	van	minder	
bekende	 werken	 van	 Machiavelli	 en	 Erasmus,	 zoals	 Discorsi,	 De	 Turkenkrijg,	
toneelstukken	 en	 persoonlijke	 brieven,	 en	 het	 aanhalen	 van	 minder	 bekende	
interpretaties	van	deze	werken.	Het	deel	van	de	alternatieve	interpretaties	zal	niet	alle	
standpunten	uit	de	klassieke	interpretaties	trachten	te	weerleggen,	maar	zal	 laten	zien	
dat	 er	 nog	 een	 andere,	 onbekendere,	 kant	 is	 aan	 de	 beide	 denkers,	 die	 de	 klassieke	
oordelen	 kan	 aanvullen.	 Na	 deze	 uiteenzetting	 van	 alternatieve	 interpretaties	 zal	
opnieuw	 de	 vraag	 gesteld	 worden	 of	 Machiavelli	 en	 Erasmus	 werkelijk	 zo	 veel	 van	
elkaar	verschillen.		
	 Het	eerste	hoofdstuk	van	deze	thesis	zal	bestaan	uit	een	schets	van	de	historische	
context	 van	 beide	 denkers,	 waarbij	 uitvoerig	 aandacht	 besteed	 zal	 worden	 aan	 de	
persoonlijke	 geschiedenis	 van	 Erasmus	 en	 Machiavelli.	 Het	 tweede	 hoofdstuk	 zal	
volledig	 in	 het	 teken	 staan	 van	 Erasmus’	 gedachten	 omtrent	 de	 opvoeding	 van	 een	
Christenvorst	en	de	afkeuring	van	oorlog,	waarna	het	derde	hoofdstuk	de	tegengestelde	
gedachten	 van	 Machiavelli	 zal	 weergeven.	 In	 hoofdstuk	 4	 zullen	 beide	 denkers	 met	
elkaar	 vergeleken	 worden,	 waarbij	 aandacht	 zal	 worden	 besteed	 aan	 bestaande	



	 12	

vergelijkingen	en	recepties	van	andere	filosofen	en	historici	over	beide	denkers.	Hierna	
zal	 de	 vraag	 geopperd	 worden	 of	 deze	 oordelen	 niet	 slechts	 vooroordelen	 zijn.	 In	
hoofdstuk	5	zal	onderzocht	worden	of	Erasmus’	pacifisme	werkelijk	zo	absoluut	 is	als	
vaak	wordt	voorgespiegeld	en	in	hoofdstuk	6	zal	de	vraag	centraal	staan	of	Machiavelli	
niet	moreler	is	in	zijn	denken	dan	hij	in	zijn	schrijven	uit.	Tot	slot	zal	in	de	conclusie	de	
vraag	aan	de	orde	komen	of	beide	denkers	werkelijk	zo	veel	van	elkaar	verschillen	als	
vaak	wordt	weergegeven	en	wordt	daaruit	volgend	een	nieuw	antwoord	geformuleerd	
op	de	vraag	of	één	van	de	denkers	inderdaad	een	realistischere,	beter	gegronde	en	dus	
vruchtbaardere,	politieke	visie	had	dan	de	ander	in	de	context	van	hun	eigen	tijd.		
	 Voordat	 het	 eerste	 hoofdstuk	 ingeleid	 wordt,	 graag	 nog	 een	 korte	 opmerking	
over	het	begrip	‘pacifisme’.	Er	is	veel	onenigheid	over	het	begrip	‘pacifisme’	en	dat	komt	
voornamelijk	 voort	 uit	 verschillende	 gehanteerde	 definities.	 In	 deze	 thesis	 zal	 de	
definitie	 van	 Teichman	 worden	 aangehouden,	 die	 pacifisme	 definieert	 als	 ‘een	
aanduiding	voor	een	verzameling	van	verschillende	theorieën	en	overtuigingen	die	als	
gemeenschappelijke	 factor	hebben	dat	ze	 tegen	oorlog	zijn’	 (Teichman,	1968,	p.	2).	Ze	
duidt	dit	 ook	aan	als	 ‘anti-war-ism’,	oftewel	het	 ‘anti-oorlog	 zijn’.	Volgens	Teichman	 is	
het	woord	 ‘pacifisme’	voor	het	eerst	gebruikt	 in	1902	waar	het	uitgelegd	werd	als	een	
synoniem	 voor	 ‘anti-war-ism’	 (Teichman,	 1968,	 p.	 1).	 Ze	 kiest	 er	 dus	 voor	 om	 de	
originele	definitie	aan	te	houden.	Deze	keuze	wordt	in	deze	thesis	gehonoreerd.		
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	



	 13	

Hoofdstuk	1:	De	historische	context	van	Erasmus	&	Machiavelli			
	
§1.1:	De	vroege	jaren	
	
Desiderius	Erasmus	wordt	geboren	 in	1466	of	1469	te	Rotterdam.	Het	geboortejaar	 is	
moeilijk	 te	 achterhalen,	 daar	 Erasmus	 geboren	 wordt	 uit	 een	 onwettige	 relatie;	 de	
geboorte	 werd	 geheim	 gehouden	 en	 dus	 niet	 geregistreerd	 (Huizinga,	 2001,	 p.	 25).	
Waarschijnlijk	was	Erasmus’	 vader	 een	priester,	 die	 logischerwijs	 een	 celibatair	 leven	
had	gezworen.	Erasmus	werd	opgevoed	door	 zijn	 jonge	alleenstaande	moeder	 tot	 aan	
haar	 dood.	 Hierna	 heeft	 hij	 zijn	 jeugd	 doorgebracht	 in	 een	 pleeggezin	 in	 Gouda	
(Huizinga,	2001,	p.	26).	Erasmus’	voogden	zorgden	ervoor	dat	hij	een	zo	goed	mogelijke	
opleiding	kon	genieten.	
	 Het	 tijdens	 de	 Middeleeuwen	 ontstane	 Heilige	 Roomse	 Rijk	 was	 een	 verbond	
tussen	verschillende	gebieden	onder	leiding	van	een	Rooms-Duitse	keizer.	Het	Rijk	was	
echter	zo	groot	(later	ook	wel	het	‘het	Rijk	waar	de	zon	nooit	onder	gaat’	genoemd)	dat	
het	niet	mogelijk	was	voor	de	keizer	om	alleen	te	heersen	(Middelhoff,	2000,	p.	15).	Het	
Rijk	werd	daarom	in	verschillende	prinsdommen,	hertogdommen,	aartsbisdommen	etc.	
opgedeeld.	Dit	zorgde	er	echter	voor	dat	het	Rijk	steeds	verder	uit	elkaar	begon	te	vallen	
en	verschillende	culturen	handhaafde.		
	 Sinds	 1438	 werden	 de	 Rooms-Duitse	 keizers	 gekozen	 uit	 de	 Habsburgse	
koningen.	De	eerste	Habsburgse	 	keizer	die	Erasmus	mee	zou	maken	 is	Maximiliaan	 I.	
Maximiliaan	trouwde	met	Maria	van	Bourgondië,	waardoor	de	Noordelijke	Nederlanden	
midden	15e	eeuw	onder	gezag	stonden	van	de	Bourgondiërs.	Nederland	was	in	die	tijd	
dus	vrij	Frans	georiënteerd	(Huizinga,	2001,	p.	24).		
	 Keizer	Maximiliaan	 I,	 Engelse	 koning	 Hendrik	 VIII	 en	 Franse	 koning	 Karel	 VIII	
waren	 af	 en	 aan	 in	 oorlog	 met	 elkaar,	 door	 hun	 grote	 expansiedrift.	 De	 heersers	
probeerden	 hun	 rijk	 uit	 te	 breiden	 en	 van	 elkaar	 stukken	 grondgebied	 te	 veroveren.	
Deze	strijd	hield	aan	toen	Karel	VIII	werd	opgevolgd	door	Frans	I	en	Maximiliaan	I	werd	
opgevolgd	door	Karel	V	(Tracy,	1978,	p.	54).		
	 Italië	stond	sinds	1494	tot	ver	in	de	16e	eeuw	onder	constante	dreiging,	omdat	de	
eerdergenoemde	monarchen	delen	van	 Italië	onder	hun	grondgebied	begeerden.	 Italië	
scheidde	 zich	 eerder	 namelijk	 af	 van	 het	 Rijk	 en	 deelde	 zichzelf	 op	 in	 verschillende	
stadstaten	die	geregeerd	werden	door	verschillende	rijke	families	(IP,	55).	Zo	regeerde	
De	Medici	 familie	 lange	 tijd	 Florence,	 de	 geboortestad	 van	Machiavelli.	 De	 stadstaten	
wilden	 echter	 onder	 het	 juk	 van	 de	 rijke	 families	 vandaan	 komen	 en	 probeerden	
onafhankelijke	 republieken	 te	 vormen.	 De	 paus	 kreeg	 inspraak	 in	 deze	 republikeinse	
staten	 bij	 het	 wegvallen	 van	 één	 heerser.	 Deze	macht	 vond	 de	 Kerk	 aantrekkelijk	 en	
vandaar	 dat	 de	 Kerk	 deze	 opstanden	 begon	 te	 steunen	 (IP,	 58).	 Italië	 werd	 dus	 niet	
alleen	verscheurd	door	externe	bedreigingen,	maar	ook	door	een	continue	interne	strijd	
tussen	republikeinen	en	de	machthebbende	families.		
	 Machiavelli	 werd	 rond	 dezelfde	 tijd	 geboren	 als	 Erasmus,	 namelijk	 in	 1469	 in	
Florence,	dat	op	dat	moment	onder	het	gezag	stond	van	Lorenzo	il	Magnifico	De	Medici	
(Lindhardt,	 2007,	 p.	 24).	 In	1487	had	Lorenzo	met	harde	hand	het	 tij	 van	 een	oproer	
weten	te	keren	en	hij	zou	een	absoluut	heerser	blijven	tot	zijn	dood	in	1492.	Mede	door	
zijn	 toedoen	stond	Florence	 in	een	evenwichtige	 relatie	met	Milaan,	Venetië,	Rome	en	
Napels.		
	
	
	



	 14	

§1.2:	Verdere	ontwikkeling	Erasmus	
	
Erasmus	heeft	zijn	 jonge	 jaren	doorgebracht	 in	het	gewest	Holland.	Holland	was	meer	
het	 centrum	 van	 handel	 dan	 een	 centrum	 voor	 kunst	 en	 wetenschap.	 Vandaar	 dat	
Erasmus	 in	 1495	 besloot	 te	 vertrekken	 naar	 Parijs	 om	 zich	 daar	 te	 wijden	 aan	 een	
universitaire	studie	theologie	(Huizinga,	2001,	p.	45).	De	Universiteit	van	Parijs	was	een	
hele	strenge	universiteit	en	Erasmus	beklaagde	zich	daar	vaak	over.	Dit	 is	mogelijk	de	
aanleiding	voor	zijn	vroege	besluit	om	veel	te	reizen.	Van	1499-1500	verbleef	Erasmus	
in	Engeland,	waar	hij	bevriend	werd	met	John	Colet.	Colet	was	zowel	een	theoloog,	als	
deken	van	de	St.	Paul’s	Kerk	 in	Londen	(Huzinga,	2001,	p.	51).	De	 twee	vonden	dus	al	
snel	gemeenschappelijke	 interesses.	Beiden	waren	geïnteresseerd	 in	de	oorsprong	van	
de	Bijbelteksten,	die	 te	vinden	was	 in	de	geschriften	uit	de	Oudheid.	Colet	 inspireerde	
Erasmus	om	zowel	een	verzameld	werk	van	de	 teksten	van	Hiëronymus	 te	maken,	als	
een	 Latijnse	 vertaling	 te	maken	 vanuit	 de	 Griekse	 originele	 bronnen	 van	 het	 Nieuwe	
Testament	(Huizinga,	2001,	p.	105).	Deze	twee	projecten	zouden	Erasmus’	levensdoelen	
en	meesterwerken	worden,	maar	eerst	was	het	noodzakelijk	de	Griekse	taal	nog	beter	te	
beheersen.	Daarom	wijdde	Erasmus	zich	tijdens	zijn	vele	reizen	aan	het	bestuderen	van	
Grieks.		
	 Waarom	 deze	 interesse	 in	 een	 vertaling	 van	 het	 Nieuwe	 Testament?	 De	
Christelijke	 religie	 heeft	 altijd	 een	 grote	 rol	 gespeeld	 in	 Erasmus’	 opvoeding;	 van	 zijn	
vader	die	priester	was	tot	zijn	opleidingen	in	kerken,	en	zijn	studie	theologie.	Erasmus	
was	een	diep	religieus	man,	die	het	Christendom	als	de	sleutel	tot	het	zijn	van	een	goed	
mens	zag.	De	Christelijke	leiders	droegen	deze	boodschap	echter	steeds	minder	goed	uit.	
Rituelen	en	de	rijkdom	van	de	kerk	kregen	meer	aandacht	dan	individuele	Bijbelstudie	
(Huizinga,	2001,	p.	72).	Erasmus	vond	dat	de	kerkelijke	leiders	het	Christendom	steeds	
meer	 verloochenden;	 ze	 waren	 meer	 geïnteresseerd	 in	 hun	 eigenbelang.	 Volgens	
Erasmus	 was	 het	 belangrijker	 om	 als	 individu	 zelf	 de	 Bijbel	 te	 bestuderen,	 zonder	
afgeleid	te	worden	door	kerkelijke	pracht	en	praal.	Hij	verdacht	de	monniken	er	echter	
van	onbewust	vertaalfouten	te	hebben	gemaakt	tijdens	het	vertalen	van	de	Bijbel.	Er	zat	
dus	maar	één	ding	op	voor	Erasmus,	namelijk	ad	fontes,	terug	naar	de	bronnen,	te	gaan	
en	het	Nieuwe	Testament	opnieuw	te	vertalen	(Huizinga,	2001,	p.	137).	Zijn	kritiek	op	
de	 kerk	 staat	 centraal	 in	 o.a.	 zijn	 bekendste	 werk	 Lof	 der	 zotheid.	Erasmus’	 grootste	
wens	was	om	de	kerk	 te	doen	 inzien	dat	ze	 intern	hervormd	moest	worden;	ze	moest	
weer	aandacht	gaan	besteden	aan	de	kern	van	het	Christendom:	het	zijn	van	een	goed	
mens.		
	 Tijdens	zijn	reizen	verbleef	hij	o.a.	in	Italië,	Zwitserland,	Engeland	en	Frankrijk.	In	
1506	 vertrekt	 Erasmus	 voor	 het	 eerst	 naar	 Italië,	 te	 weten	 Bologna.	 Vanuit	 Bologna	
brengt	hij	ook	bezoeken	aan	Venetië	(Huizinga,	2001,	p.	87).	Paus	Julius	II	trekt	echter	
tegen	 Bologna	 op,	 waardoor	 Erasmus	 genoodzaakt	 wordt	 naar	 Florence	 te	 gaan	
(Huizinga,	2001,	p.	108).	Paus	 Julius	 II,	ook	wel	bekend	als	de	oorlogspaus,	probeerde	
niet	alleen	de	Kerkelijke	staat	terug	te	krijgen,	door	o.a.	te	pogen	aan	de	macht	te	komen	
in	Italiaanse	stadstaten,	maar	leidde	ook	onder	valse	voorwendselen	kruistochten	tegen	
de	Turken.	Dit	was	voor	Erasmus	de	eerste	aanleiding	tot	zijn	hervormingswens;	ware	
Christenen	zouden	nooit	vrijwillig	hun	medemensen	doden	 (Tracy,	1978,	p.	113-114).	
Voor	Erasmus	was	oorlog	geen	noodzakelijk	element,	noch	van	de	goddelijke,	noch	van	
de	natuurlijke	orde	(Van	den	Dungen,	2009,	p.	413).	Na	de	dood	van	Julius	II	verschijnt	
er	een	satire	bestaande	uit	een	dialoog	 tussen	 Julius	en	Petrus,	waar	 Julius	niet	wordt	
toegelaten	in	de	hemel.	Er	is	alle	aanleiding	te	denken	dat	Erasmus	de	auteur	is	van	dit	
werk	(Van	den	Dungen,	2009,	p.	423).	



	 15	

Tijdgenoot	Maarten	 Luther,	 die	 ook	 streed	 voor	 hervorming,	 botste	 regelmatig	
met	 Erasmus	 (Huiziga,	 2001,	 p.	 157).	 Luther	 achtte	 een	 radicale	manier	 noodzakelijk		
om	 een	 hervorming	 tot	 stand	 te	 brengen.	 Hij	 had	 geen	 vertrouwen	 in	 een	 interne	
hervorming	van	de	Kerk;	er	moest	externe	druk	aan	te	pas	komen.	Als	er	geweld	voor	
nodig	 was,	 moest	 dat	 maar	 zo	 zijn.	 Erasmus	 wilde	 absoluut	 geen	 gewelddadige	
hervorming	 in	gang	zetten,	en	wenste	dat	het	Christendom	zelf	zou	 inzien	dat	de	kerk	
van	 binnenuit	 hervormd	 moest	 worden.	 Wellicht	 kwam	 deze	 wens	 om	 geweld	 te	
vermijden	voort	uit	de	vele	door	oorlog	 teweeggebrachte	ellende,	die	Erasmus	 tijdens	
zijn	reizen	tegenkwam.		
	 Erasmus	maakte	de	oorlogen	vanuit	verschillende	perspectieven	mee,	doordat	hij	
contact	had	met	verschillende	hoven	tijdens	zijn	reizen.	Zo	had	Erasmus	contact	zowel	
met	Hendrik	VIII	als	Frans	I,	en	verbleef	hij	tussen	1493-1495,	1503-1504	en	1515-1517	
regelmatig	aan	het	Nederlandse	hof	(Tracy,	1978,	p.	8).	Erasmus	krijgt	zelfs	opdracht	om	
de	jonge	prins,	en	toekomstige	keizer,	Karel	V	te	onderwijzen	en	van	advies	te	voorzien.	
Erasmus	schrijft	daarom	Opvoeding	van	een	Christenvorst;	een	handboek	voor	prinsdom.	
Erasmus	 besteedt	 in	 dit	 werk	 grote	 aandacht	 aan	 het	 belang	 van	 het	 vermijden	 van	
oorlog.	Dit	zal	uitvoerig	worden	besproken	in	het	volgende	hoofdstuk.		
	 Jean	le	Sauvage	was	beschermheer,	en	later	kanselier,	van	Karel	V.	Hij	probeerde	
vrede	te	bewerkstelligen	tussen	Karel	V	en	Engeland	en	Frankrijk.	In	Cambrais	was	een	
geplande	conferentie	 tussen	de	vorsten	en	Sauvage	had	de	wens	daar	 te	spreken	over	
een	vredesverdrag	(Van	Leeuwen,	2002,	p.	8).	Daarom	liet	hij	Erasmus	De	klacht	van	de	
vrede	(1518)	schrijven	(Tracy,	1978,	p.	54-55).	Dit	mocht	niet	baten,	want	nadat	Frans	I	
opgepakt	 was	 door	 Spanjaarden	 (Spanje	 viel	 onder	 Karel	 V’s	 rijk),	 sloot	 Frans	 I	 een	
bondgenootschap	met	Milaan,	Venetië	en	Florence	tegen	Karel	V.	Engeland	steunde	dit	
bondgenootschap	 achter	de	 schermen,	maar	heeft	 dit	 nooit	 officieel	 geuit	 (Thompson,	
1965,	 p.	 389).	 Erasmus	 heeft	 zich	 echter	 kort	 daarna	 afgezonderd	 van	 het	 hofleven,	
omdat	 hij	 een	 groot	wantrouwen	 koesterde	 tegen	 de	mensen	 die	 regeerden	 in	Karels	
naam,	waaronder	Sauvage	(Tracy,	1978,	p.	69).	Tracy	is	echter	van	oordeel	dat	het	lastig	
is	te	achterhalen	waar	Erasmus	precies	zijn	informatie	vandaan	haalde	om	bijvoorbeeld	
deze	conclusie	 te	 trekken	over	Karels	regeerperiode	(Tracy,	1978,	p.	96).	Daarentegen	
verdedigt	Erasmus	zelf	dat	zijn	interpretatie	geen	persoonlijke	visie	is,	maar	gevormd	is	
naar	aanleiding	van	gedeelde	kennis	van	goed-geïnformeerde	mensen	(Tracy,	1978,	p.	
104).	 Uit	 meerdere	 brieven	 van	 Erasmus	 blijkt	 dat	 een	 groot	 wantrouwen	 jegens	 de	
regering	van	Karel	heerste	(Tracy,	1978,	p.	105).		
	 Na	Erasmus’	besluit	zich	af	te	zonderen	van	het	hofleven	van	Karel	V	heeft	hij	zich	
volledig	gestort	op	zijn	zelf	gestelde	levensdoelen	van	de	vertalingen	van	Hiëronymus	en	
het	 Nieuwe	 Testament.	 Erasmus	 heeft	 lange	 tijd	 verkeerd	 in	 Bazel,	 waar	 hij	 in	 1528	
genoodzaakt	 wordt	 te	 vluchten	 wegens	 de	 Burgeroorlog	 (Huizinga,	 2001,	 p.	 197).	
Erasmus	 woont	 dan	 tijdelijk	 in	 Freiburg	 en	 krijgt	 de	 wens	 terug	 te	 gaan	 naar	 de	
Nederlanden.	 Deze	 kans	 heeft	 hij	 echter	 nooit	meer	 gekregen.	 Hij	 trok	 in	 1535	 terug	
naar	Bazel,	waar	hij	in	1536	overleed.	
	
§1.3	Verdere	ontwikkeling	Machiavelli	
	
Waar	Erasmus	onderzocht	hoe	men	een	goed	Christen,	en	dus	een	goed	mens,	kon	zijn	
en	 op	 basis	 daarvan	 beschreef	 wat	 de	 karaktereigenschappen	 van	 een	 goede	 vorst	
moesten	zijn,	was	Machiavelli	historicus.	Hij	keek	dus	niet	naar	hoe	de	dingen	zouden	
moeten	zijn,	maar	hoe	de	dingen	waren	en	waren	geweest.	Op	basis	van	de	geschiedenis	
probeerde	hij	een	blauwdruk	te	vormen	voor	een	goed	staatsbestuur	in	het	heden	(IP,	p.	



	 16	

1).	Huizinga	is	van	oordeel	dat	Erasmus	een	moralist	is,	terwijl	Machiavelli	schrijft	over	
het	 politieke	 gebied,	 waar	 geen	 ruimte	 is	 voor	 moraliteit	 (Huizinga,	 2001,	 p.	 116).	
Machiavelli	 en	 Erasmus	 hadden	 dus	 niet	 alleen	 geografisch	 gezien	 andere	
vertrekpunten,	maar	ook	gezien	vanuit	discipline.			
	 Florence	verkeerde	in	een	strenge,	maar	stabiele	staat	onder	leiding	van	Lorenzo	
il	Magnifico.	Zijn	broer	en	opvolger	smeet	echter	met	geld	en	richtte	Florence	te	gronde.	
Hij	werd	dan	ook	snel	vervangen	door	Savanarola,	een	monnik	die	regeerde	als	dictator	
(Lindhardt,	 2007,	 p.	 26).	 Savanarola	 creëerde	 een	 theocratie:	 alle	 goddelijke	 geboden	
moesten	precies	opgevolgd	worden.	Machiavelli	noemde	hem	een	gevaarlijke	tiran,	die	
van	 persoonlijkheid	 kon	 wisselen	 wanneer	 hij	 wilde.	 Savanarola	 wist	 met	 mooie	
woorden	het	volk	te	overtuigen	van	zijn	visie.	De	paus	zette	hem	dan	ook	in	1498	aan	de	
kant	 en	nam	het	 gezag	 over.	Machiavelli	 vond	het	 vreselijk	 dat	 politiek	 en	 godsdienst	
werden	vermengd;	dat	waren	twee	gebieden	die	ver	van	elkaar	gescheiden	hoorden	te	
blijven.	 Religie	 ging	 over	 het	 morele,	 staatsbestuur	 over	 het	 politieke	 en	 die	 twee	
gebieden	hoefden	niet	in	elkaar	op	te	gaan.	Ze	konden	niet	eens	mengen,	want,	zoals	in	
De	vorst	uitgebreid	uiteengezet	wordt,	is	een	goede	vorst	iets	anders	dan	een	goed	mens	
(zie	hoofdstuk	3).		
	 In	1498	wordt	Machiavelli	benoemd	tot	Secretaris	van	de	Tweede	Kanselarij	van	
Florence.	 Dit	 maakte	 mogelijk	 dat	 hij,	 net	 als	 Erasmus,	 veel	 kon	 reizen.	 Hij	 moest	
namelijk	 met	 Italiaanse	 en	 Europese	 regeringen	 onderhandelen.	 Zijn	 doel	 was	 om	
Florence	 een	 zo	 gunstig	mogelijke	 positie	 te	 geven;	 een	 positie	waarin	 ze	 niet	 langer	
slachtoffer	was	van	de	vele	veroveringen.	Machiavelli	is	tevreden	met	deze	gelegenheid	
om	enige	inspraak	te	hebben	in	het	staatsbestuur	(Lindhardt,	2007,	p.	26).	Machiavelli	
was	 namelijk	 niet	 alleen	 historicus,	 maar	 bestudeerde	 ook	 de	 actuele	 staatsmachten.	
Zijn	 vele	 reizen	 inspireerden	 hem	 om	 verslagen	 te	 schrijven	 over	 staatsbesturen.	 Hij	
heeft	o.a.	veel	analyses	geschreven	over	Duitsland	en	Frankrijk.	Frankrijk	was	volgens	
hem	een	voorbeeld	van	een	 land	met	een	goed	georganiseerde	staatsmacht,	maar	met	
een	zwak	leger	(Lindhardt,	2007,	p.	32).	Een	goede	staat	zou	beide	moeten	hebben	(IP,	
zie	hoofdstuk	3).		
	 Ook	schreef	Machiavelli	veel	over	Cesare	Borgia,	een	heerser	van	grote	delen	in	
midden-Italië.	Machiavelli	was	onder	de	indruk	van	deze	heerser.	Hij	was	daadkrachtig,	
effectief	en	had	vaak	geluk.	Daarnaast	beschikte	hij	over	een	goed	leger	en	was	hij	overal	
op	voorbereid	(Lindhardt,	2007,	p.	28).	Later	pleegde	Cesare	Borgia	grote	wandaden	en	
bleek	 hij	 een	 grote	 schurk.	 Machiavelli	 hield	 zijn	 mening	 hierover	 echter	 buiten	 zijn	
geschriften;	het	was	zijn	taak	om	te	beschrijven	wat	er	gebeurde,	en	zijn	oordeel	maakte	
daar	geen	noodzakelijk	onderdeel	van	uit.		
	 Florence	was	in	een	eindeloze	oorlog	met	Pisa	verzeild	geraakt.	Florence	had	zelf	
te	weinig	legertroepen	en	gebruikte	huurlegers.	Dit	was	één	van	de	grote	zwakten	van	
Florence,	wat	 ervoor	 zorgde	 dat	 ze	 vaak	 het	 onderspit	 delfde.	Machiavelli	 zal	 hierom	
vaak	 de	 zwakte	 van	 huurlegers	 noemen	 in	 zijn	 geschriften,	 zowel	 in	 De	 vorst,	 als	 in	
Discorsi	(zie	hoofdstuk	3).		
	 Toen	de	gewesten	van	de	Nederlanden	steeds	zelfstandiger	werden,	ontstond	het	
probleem	 van	 militaire	 autoriteit,	 wat	 een	 schemergebied	 vormde	 tussen	 de	
onafhankelijkheid	van	de	steden	en	de	staat.	Was	de	legermacht	in	handen	van	elke	stad,	
elk	gewest	of	van	de	staat?	Ook	waren	de	legermachten	oneerlijk	verdeeld	over	steden	
en	gewesten,	waardoor	sommige	gewesten	te	weinig	bescherming	genoten.	Er	werden	
veel	huurlegers	ingezet.	De	autoriteit	van	de	prinsen	(stadhouders)	groeide,	omdat	zij	de	
legers	in	handen	hadden	en	de	stadslegers	niet	groot	genoeg	waren	om	voor	zichzelf	te	
zorgen.	Machiavelli	schreef	toen	ook	een	voorstel	aan	de	Nederlanden	om	de	stadslegers	



	 17	

aan	te	sterken,	zodat	de	regionale	onafhankelijkheid	gewaarborgd	kon	worden	(Tracy,	
1978,	 p.	 72).	 Hier	 laat	 Machiavelli	 wederom	 blijken	 dat	 hij	 in	 huurlegers	 een	 groot	
onheil	ziet.		
	 In	1512	heroverde	de	Medici	familie	Florence.	Deze	machtsgreep	had	ten	gevolge	
dat	Machiavelli	werd	ontslagen	als	Secretaris.	De	Medici	leden	vonden	dat	Machiavelli	te	
veel	 verankerd	was	 in	 de	 ‘oude’	manier	 van	 besturen;	 ze	 konden	 hem	niet	 gebruiken	
voor	hun	progressieve	ideeën	(Lindhardt,	2007,	p.	40).	Hij	was	te	veel	bezig	geweest	met	
zijn	 ideaal	 van	 een	 vrij	 Florence.	 Hiermee	 had	 Machiavelli	 veroveringen	 willen	
tegenhouden;	een	verovering	die	de	Medici	 familie	behartigde.	Voor	een	 ‘vrij’	Florence	
was	geen	plaats	nu	de	Medici	familie	aan	de	macht	stond.	Toen	de	Medici	familie	een	lijst	
onder	ogen	kreeg	met	samenzweerders	waar	Machiavelli’s	naam	op	stond,	werd	hij	zelfs	
gevangengenomen.	 Machiavelli	 werd	 een	 aantal	 weken	 gemarteld.	 De	 Medici	 konden	
echter	geen	belastend	bewijs	vinden	en	verbanden	Machiavelli	uit	Florence.	Tijdens	zijn	
banning	 schreef	 Machiavelli	 De	 vorst,	 een	 beschrijving	 van	 de	 ideale,	 absolute,	
heerschappij.	Volgens	Lindhardt	schreef	Machiavelli	dit	om	terug	in	de	gunst	te	komen	
bij	de	Medici.	Dit	heeft	echter	niet	mogen	baten.		
	 	
§1.4:	Populariteit	oorlogswerken	
	
Machiavelli’s	 werk	 genoot	 gedurende	 zijn	 leven	 enige	 bekendheid,	 daar	 hij	
beschrijvingen	 gaf	 van	 actuele	 staatsbesturen.	 Erasmus’	 werken	 over	 oorlog,	
daarentegen,	 hebben	 nooit	 eenzelfde	 populariteit	 gekregen.	 Zijn	 essay	 Dulce	 Bellum	
Inexpertis,	vertaald	als	‘Oorlog	is	zoet	voor	hen	die	hem	niet	kennen’,	werd	pas	populair	
in	de	17e	eeuw,	tijdens	de	30-jarige	oorlog.	Een	nieuwe	vertaling	van	dit	essay	kwam	in	
1794,	waardoor	Erasmus’	essay	hernieuwde	 interesse	kreeg	 tijdens	de	19e	eeuw	(Van	
den	Dungen,	2009,	p.	417).		
	 Volgens	Huizinga	was	Erasmus	te	zeer	 in	beslag	genomen	door	zijn	 levenslange	
projecten,	 te	weten	de	 vertalingen	 van	de	 geschriften	 van	Hiëronymus	 en	het	Nieuwe	
Testament,	 om	 veel	 aandacht	 te	 kunnen	 besteden	 aan	 de	 praktische	 kennis	 van	
bijvoorbeeld	 staatsbesturen.	 Zijn	 anti-oorlogsessays	 hebben	 in	 de	 kern	 revolutionaire	
potentie,	maar	 Erasmus	 stond	 daar	 toentertijd	 niet	 bij	 stil,	 en	 besteedde	 er	 te	weinig	
aandacht	aan	om	deze	revolutionaire	potentie	waar	te	maken	(Huizinga,	2001,	p.	172).		
	 Tot	 op	 heden	 zijn	 Erasmus	 anti-oorlogsessays	 een	 stuk	 minder	 bekend	 dan	
bijvoorbeeld	Lof	der	zotheid	of	de	vertaling	van	het	Nieuwe	Testament.	Hoog	tijd	om	ze	
nu	eens	onder	de	loep	te	nemen.		
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	



	 18	

	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	

	
	

Deel	I:	De	Klassieke	Interpretaties	
	
	
	

	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	



	 19	

Hoofdstuk	2:	Erasmus’	pacifisme	
	
§2.1:	De	ideale	vorst	
	

‘De	beste	kunsten	zijn	altijd	het	moeilijkst;	er	bestaat	echter	niets	dat	even	mooi	of	lastig	
is	als	de	kunst	van	goed	regeren.	Waarom	geloven	we	dat	hiervoor	geen	enkele	opleiding	
vereist	is,	dat	louter	afkomst	volstaat?’	(IPC,	142)	

	
Erasmus	begint	De	opvoeding	van	een	Christenvorst	 	met	 uiteen	 te	 zetten	waarom	een	
speciale	opleiding	voor	een	vorst	zo	belangrijk	is.	Hij	stelt	zich	op	het	standpunt		dat	een	
vorst	de	belangrijkste	functie	van	een	samenleving	vervult;	toch	is	het	zelden	zo	dat	het	
volk	zelf	zijn	vorst	mag	kiezen.	Vaak	komt	de	vorst	voort	uit	een	bepaalde	bloedlijn.	Dit	
betekent	 dat	 de	 meest	 bekwame	 persoon	 voor	 de	 functie	 niet	 per	 se	 de	 functie	 zal	
vervullen.	Erasmus	geeft	als	voorbeeld	dat	iedereen	die	een	koets	wil	besturen,	hiervoor	
een	 opleiding	 moet	 volgen.	 Men	 zet	 immers	 zijn	 leven	 op	 het	 spel	 wanneer	 men	 bij	
iemand	in	een	koets	stapt.	Een	vorst	heeft	de	levens	van	het	hele	land	op	zijn	geweten;	
en	toch	mag	elke	idioot	die	per	toeval	met	het	goede	bloed	geboren	wordt	plaats	nemen	
op	de	troon	(Erasmus,	2001,	p.	58).	De	enige	manier	waarop	men	nog	enige	invloed	op	
de	bekwaamheid	van	de	 vorst	 kan	uitoefenen	 is	 zorgen	dat	hij	 een	 zo	 goed	mogelijke	
opleiding	geniet	om	zijn	ambt	te	kunnen	vervullen.	Wat	met	het	stemrecht	verloren	gaat,	
dient	gecompenseerd	te	worden	met	een	zorgvuldige	opleiding	(IPC,	141).		
	 Belangrijk	om	tijdens	deze	uiteenzetting	constant	in	het	achterhoofd	te	houden,	is	
dat	 Erasmus	 ervan	 overtuigd	was	 dat	 de	 vorst	 een	 spiegel	 vormde	 voor	 het	 volk.	 De	
vorst	moest	het	perfecte	voorbeeld	zijn	van	een	goed	mens	en	het	volk	zou	dat	gedrag	
dan	 overnemen.	 Daarnaast	 stond	 de	 vorst	 ook	 als	 voorbeeld	 voor	 andere	 vorsten.	
Erasmus	 had	 dus	 grote	 hoop	 dat	 als	 de	 vorst	 een	 goed	 mens	 zou	 zijn,	 hij	 zijn	
onderdanen,	en	medevorsten,	hierin	kon	inspireren	(De	Bom,	2016,	p.	360).		

Voor	 Erasmus	 staat	 een	 goed	 mens	 synoniem	 aan	 een	 goed	 Christen.	 Daarom	
moet	de	best	mogelijke	vorst	ook	een	zo	goed	mogelijk	Christen	zijn.	Een	goede	vorst	
moet	deugdzaam	zijn,	en	daarom	alle	 lessen	van	Christus	voorgeschoteld	krijgen	(IPC,	
148).	 Deugden	 die	 centraal	 moeten	 staan	 in	 de	 opvoeding	 zijn	 o.a.	 gematigdheid,	
rechtschapenheid,	zelfbeheersing	(IPC,	151),	mildheid,	vriendelijkheid,	onpartijdigheid,	
hoffelijkheid	en	gulheid	(IPC,	210).	De	pupil,	m.a.w.	de	aankomend	vorst,	moet	de	deugd	
leren	waarderen	en	koesteren	als	was	het	zijn	kostbaarste	bezit.	Dientengevolge	wordt	
schandelijk	gedrag	verworpen;	de	vorst	 zou	ervoor	moeten	 terugdeinzen	als	voor	 iets	
heel	ellendigs	(IPC,	149).		

Erasmus	is	van	oordeel	dat	de	deugden	het	best	al	vroeg	geleerd	kunnen	worden,	
door	 middel	 van	 verhalen	 en	 fabels.	 Zo	 leert	 de	 prins	 welke	 eigenschappen	 hem	 in	
problemen	 zullen	 brengen	 en	 welke	 eigenschappen	 hem	 bewonderenswaardig	 zullen	
maken.	Hij	leert	dan	ook	helden	kennen	die	hij	tot	zijn	voorbeeld	zal	nemen	(IPC,	145).		

	
‘Telkens	als	een	prins	een	boek	ter	hand	neemt	moet	hij	dit	niet	doen	met	de	bedoeling	
zich	eens	goed	 te	amuseren,	maar	om	een	beter	mens	 te	worden.	Wie	er	met	zijn	hele	
hart	naar	streeft	(…),	zal	gemakkelijk	ontdekken	hoe	dat	kan’	(IPC,	205).		
	
Erasmus	benadrukt	het	belang	van	 fictie;	 in	de	werkelijke	geschiedenis	hebben	

koningen	zich	namelijk	vaak	misdragen	en	hadden	ze	vaak	verkeerde	motivaties	om	te	
handelen.	Dit	zou	slechts	een	verkeerd	voorbeeld	geven	aan	de	prins.	De	verhalen	zijn	
vaak	veel	te	gewelddadig.	De	prins	moet	leren	dat	militaire	glorie	nooit	verheerlijkt	mag	



	 20	

worden	 (Tracy,	 1978,	 p.	 37).	 Wijs	 regeren	 brengt	 altijd	 meer	 glorie	 dan	 militaire	
ondernemingen	en	veroveringen	(Tracy,	1978,	p.	62).	

Behalve	 deugdzaamheid	 is	wijsheid	 dus	 een	 onmiskenbare	 eigenschap	 van	 een	
vorst.	Erasmus	noemt	Plato	om	het	belang	van	deze	eigenschap	aan	te	duiden.	Volgens	
Plato	kan	alleen	een	filosoof	een	goede	vorst	zijn:		

	
‘Iemand	die	zonder	acht	te	slaan	op	de	schijnwerelden	onverschrokken	het	pad	van	het	
ware	goede	uitkiest	en	volgt.	De	woorden	verschillen,	maar	in	feite	is	een	filosoof	precies	
hetzelfde	als	een	Christen’	(IPC,	150).		
	
Uit	 dit	 citaat	 valt	 wederom	 af	 te	 leiden	 dat	 Erasmus	 het	 zijn	 van	 een	 goede	

Christen	als	basis	neemt	voor	zijn	hele	visie	op	het	zijn	van	een	goede	vorst.		
Erasmus	stelt	zich	op	het	standpunt	dat	een	vorst	pas	kan	heersen	wanneer	hij	

beheerst	wordt	door	de	rede;	in	alle	omstandigheden	moet	hij	met	gezond	verstand	een	
evenwichtig	oordeel	vellen,	zonder	zich	te	laten	leiden	door	eigen	verlangens	(IPC,	191).		

Behalve	 dat	 Erasmus	 een	 goede	 vorst	 regelmatig	 vergelijkt	 met	 Christus,	
vergelijkt	 hij	 zelfs	 meerdere	 malen	 een	 goede	 vorst	 met	 God.	 Zo	 schrijft	 hij	 dat	 een	
weldoend	vorst,	 evenals	God,	het	 toppunt	moet	zijn	van	goedheid	en	macht.	Goedheid	
maakt	namelijk	dat	de	vorst	iedereen	van	dienst	wil	zijn,	en	macht	stelt	hem	in	staat	dit	
werkelijk	 te	 doen	 (IPC,	 159).	 Erasmus	 is	 echter	 van	 oordeel	 dat	 deze	macht	 ook	 een	
nadelige	werking	kan	hebben.	Een	goed	mens	is	iemand	bij	wie	het	hele	volk	baat	heeft,	
terwijl	een	slecht	mens	iedereen	zal	meeslepen	in	de	afgrond	(IPC,	141).	De	vorst	moet	
dus	gedurende	zijn	hele	regeerperiode	opletten	dat	hij	geen	verkeerde	weg	inslaat,	want	
wanneer	hij	een	fout	zal	maken,	zal	dat	gevolgen	hebben	voor	het	hele	volk	(IPC,	158).		

Het	is	dus	van	levensbelang	dat	een	vorst	altijd	in	het	belang	van	het	land	regeert.	
Doet	 hij	 dit	 niet,	 dan	 zal	 hij	 het	 land	 de	 verdoemenis	 in	 helpen,	 en	 dientengevolge	
zichzelf.	 ‘Een	 tiran	 heeft	 als	 doel	 altijd	 zijn	 grillen	 te	 volgen;	 een	 koning	 daarentegen	
kijkt	naar	wat	rechtvaardig	en	eerlijk	is’	(IPC,	164).	Het	is	in	het	belang	van	het	hele	land	
dat	de	vorst	niet	alleen	zijn	eigenbelang	opzij	zet,	maar	ook	leert	zichzelf	te	beheersen	
en	 altijd	 beslissingen	 neemt	 op	 basis	 van	 wijsheid	 en	 rechtvaardigheid.	 De	 strafmaat	
hoeft	ook	niet	hoog	te	zijn;	het	 is	belangrijk	dat	een	vorst	straft	met	tegenzin,	maar	er	
niet	 voor	 terugdeinst	 wanneer	 het	 noodzakelijk	 is	 (IPC,	 212).	 Men	 moet	 de	 mens	
dwingen	de	wet	te	eerbiedigen;	niet	met	dreigementen	en	straffen,	maar	met	beloningen	
(IPC,	223).	De	vorst	moet	een	soort	milde	vader	zijn,	waarbij	het	hele	volk	fungeert	als	
zijn	kinderen	(IPC,	162).	Hiermee	onderscheidt	een	goede	vorst	zich	van	een	tiran,	die	
niet	commandeert	wat	in	het	belang	is	voor	het	land,	maar	alles	commandeert	wat	door	
zijn	 hoofd	 schiet	 (IPC,	 176).	 Een	 tiran	 wil	 gevreesd	 worden,	 maar	 een	 goede	 koning	
alleen	maar	geliefd	(IPC,	165).	Een	vorst	moet	zich	realiseren	dat	een	volk	genegenheid	
nodig	 heeft	 (IPC,	 181).	 Zolang	 de	 vorst	 regeert	 in	 het	 belang	 van	 het	 land,	maakt	 hij	
zichzelf	geliefd,	en	zo	ook	machtiger,	want	hij	loopt	niet	het	risico	dat	hij	afgezet	wordt	
vanwege	 ongenoegen.	 Een	 oorzaak	 van	 ongenoegen	 kan	 bijvoorbeeld	 het	 innen	 van	
belastingen	 zijn;	 om	 een	 revolutie	 te	 vermijden	 moet	 een	 vorst	 proberen	 zo	 min	
mogelijk	belasting	te	innen	(IPC,	215).	

	
‘De	mensen	zullen	voor	niemand	méér	bereid	zijn	hun	rijkdom	tevoorschijn	te	halen	dan	
voor	de	man	van	wie	ze	weten	dat	hij	die	 in	het	belang	van	de	staat	zal	aanwenden	en	
met	interest	zal	terugbetalen’	(IPC,	182).		
	



	 21	

Maar	ook	de	vorst	moet	vervuld	 zijn	van	vaderlandsliefde.	Alleen	een	vorst	die	
oprecht	van	zijn	vaderland,	en	zijn	volk	houdt,	zal	het	gemakkelijk	afgaan	te	handelen	in	
het	staatsbelang	(IPC,	188).		
	 Om	genegenheid	te	ontvangen,	is	het	volgens	Erasmus	daarnaast	van	belang,	dat	
de	 vorst	 zorgt	 dat	 de	 kloof	 tussen	 arm	 en	 rijk	 niet	 te	 groot	 wordt.	 Hij	 zou	 moeten	
proberen	 een	 systeem	 te	 ontwikkelen	dat	 ervoor	 zorgt	 dat	 de	 rijkdom	niet	 in	handen	
komt	 van	 een	 bepaalde	 groep	mensen	 (IPC,	 217).	 Dit	 is	 ook	 een	manier	 om	misdaad,	
zoals	 diefstal,	 tegen	 te	 gaan.	 Een	 andere	 oorzaak	 van	 misdaad	 is	 dat	 mensen	 zich	
vervelen.	 Erasmus	 vindt	 het	 beter	 om	 misdaad	 te	 voorkomen,	 dan	 te	 straffen.	 Hij	
verdedigt	 dat	misdaad	 vaak	 voortkomt	 uit	 een	 verkeerd	 ingeschatte	 situatie;	 ook	 het	
volk	moet	dus	zo	goed	mogelijk	opgevoed	worden	met	deugdzame	principes.	Daarnaast	
moet	 het	 volk	 goed	 op	 de	 hoogte	 zijn	 van	 de	 wetten;	 de	 wetten	 moeten	 daarom	 zo	
makkelijk	mogelijk	worden	geformuleerd	(IPC,	234).	Is	dit	niet	voldoende,	dan	mag	er	in	
lichte	 mate	 gestraft	 worden.	 Staatsambtenaren	 moeten	 wijs	 en	 integer	 zijn,	 zodat	 ze	
goed	 oordelen	 over	 de	 gepleegde	 misdaad	 in	 zijn	 context.	 Als	 er	 echt	 geen	 andere	
mogelijkheid	is,	dan	moet	een	misdadiger	verbannen	worden,	zodat	het	kwaad	zich	niet	
verder	 verspreidt	 over	 het	 land.	 Als	 allerlaatste	 uitweg	 geeft	 Erasmus	 de	 doodsstraf	
(IPC,	224).		
	 Maar	om	goed	te	kunnen	oordelen,	en	werkelijk	van	zijn	land	te	kunnen	houden,	
is	het	van	groot	belang	dat	de	vorst	niet	slechts	in	zijn	ivoren	toren	blijft	zitten.	De	vorst	
moet	 veel	 door	 zijn	 land	 trekken,	 met	 inwoners	 praten	 en	 op	 de	 hoogte	 zijn	 van	 de	
geschiedenis	van	zijn	land.	‘Niemand	geneest	een	lichaam	dat	hem	vreemd	is;	geen	mens	
zal	een	stuk	land	dat	hem	niet	vertrouwd	is,	op	de	juiste	manier	bebouwen’	(IPC,	206).	
Een	vorst	moet	meer	aandacht	besteden	aan	het	goed	regeren	van	het	land	dat	hij	heeft,	
dan	aan	de	uitbreiding	ervan	(IPC,	216).	‘Vorsten	moeten	tot	een	overeenkomst	komen	
wie	 regeert	 over	 welke	 landen	 zonder	 het	 ooit	 te	 veroveren.	 Dan	 kan	 pas	 gefocust	
worden	op	de	bloei	van	het	eigen	 rijk’	 (QP,	69).	Een	vorst	hoeft	 zich	dan	ook	nooit	 te	
vervelen	 in	 vredestijd.	 Er	 is	 altijd	 genoeg	 te	 doen.	 Een	 vorst	 kan	 steden	 verbeteren,	
ziekten	 bestrijden,	 armoede	 tegengaan	 en	 zijn	 volk	 bezoeken	 en	 onderwijzen,	 d.w.z.	
opvoeden	(IPC,	245).		

Maar	 vooral	 voor	 een	 jonge	 vorst	 zal	 het	 niet	 altijd	 gemakkelijk	 zijn	 om	 zijn	
eigenbelang	opzij	te	zetten.	Daarom	raadt	Erasmus	de	vorst	aan	om	zichzelf	te	omringen	
met	goede	raadgevers	en	regelmatig	hun	gezelschap	op	te	zoeken	(IPC,	144).	Dit	moeten	
wel	wijze	en	eerlijke	raadgevers	zijn,	en	geen	vleiers,	want	mooipraterij	brengt	een	vorst	
ten	val	 (IPC,	194).	Ook	de	ambtenaren	moeten	uitsluitend	op	deugdzaamheid	gekozen	
worden;	 	niet	op	het	vermogen	goed	te	kunnen	lobbyen,	of	omdat	de	vorst	de	persoon	
vriendschappelijk	bejegent.	Volgens	Erasmus	moet	een	ambtsbekleder	geen	eigen	profijt		
kunnen	 halen	 uit	 zijn	 positie,	 want	 zodra	 dat	 het	 geval	 is,	 is	 het	 risico	 groot	 dat	 hij	
hebzuchtig	wordt	(IPC,	237).		

Ook	verdedigt	Erasmus	dat	een	land	nooit	een	conflict	moet	zoeken	met	andere	
landen.	 Erasmus	 is	 daarom	 geen	 voorstander	 van	 een	 huwelijk	 tussen	 twee	
verschillende	 nationaliteiten	 (IPC,	 209).	 Door	 middel	 van	 huwelijken	 sluiten,	 of	 het	
sluiten	 van	 andere	 verdragen,	 is	 de	 kans	 groot	 dat	 er	 een	 aanleiding	 komt	 voor	 een	
conflict	 (IPC,	 239).	 De	 andere	 kant	 van	 de	 medaille	 is	 dan	 dat	 een	 land	 moeilijk	
vriendschappelijke	banden	aan	kan	halen	met	andere	 landen	en	moeilijk	bondgenoten	
kan	werven.	Dit	kan	weer	problemen	opleveren	wanneer	het	land,	buiten	de	keuze	van	
de	 vorst	 om,	 toch	 in	 conflicten	 verzeild	 raakt.	 Het	 land	 moet	 zich	 dan	 alleen	 zien	 te	
redden	 tegenover	 de	 vijand	 en	 heeft	weinig	 bondgenoten	waarvan	 hij	 de	 hulp	 in	 kan	
roepen.		



	 22	

§2.2:	Het	vermijden	van	oorlog	
	

‘Een	 vooruitziende	 koning	moet	 altijd	 het	 soort	 glorie	 nastreven	waar	 geen	 bloed	 aan	
kleeft	en	dat	voor	niemand	onheil	meebrengt.	Hoe	gunstig	de	afloop	van	een	oorlog	mag	
zijn,	 het	 geluk	 van	de	 ene	partij	 brengt	 altijd	 het	 ongeluk	 van	de	 andere	mee.	 Zelfs	 de	
overwinnaar	treurt	dikwijls	om	een	zege	die	hem	duur	te	staan	kwam’	(IPC,	253).		

	
Een	oorlog	moet	ten	alle	tijden	vermeden	worden,	want	zij	brengt	de	grootst	mogelijke	
rampen	voort.	Een	vorst,	die	zich	als	vader	voor	zijn	volk	opstelt,	zal	niets	liever	willen	
dan	 zijn	 volk	 ongedeerd	 te	 zien	 en	 in	 alle	 opzichten	welvarend.	Maar	 als	 hij	 zijn	 land	
betrekt	 in	een	oorlog	kan	hij	deze	zaken	niet	garanderen.	Hij	wordt	zelfs	genoodzaakt	
jonge	mannen	aan	de	ergste	 gevaren	bloot	 te	 stellen	 (IPC,	249).	Een	vorst	 zal	 geraakt	
worden	door	het	 idee,	dat	de	ellende	van	oorlog	 zich	botviert	op	de	mensen	die	niets	
met	de	oorlog	te	maken	hebben	en	deze	ellende	het	minst	verdienen	(IPC,	253).		

Erasmus	 denkt	 dat	 een	 oorlog	 vermeden	 kan	 worden	 wanneer	 een	 vorst	
toestemming	moet	vragen	aan	het	volk,	voordat	hij	overgaat	tot	oorlog	(Tracy,	1978,	p.	
39).	Hij	laat	hier	dus	zien	hoe	belangrijk	hij	het	algemeen	belang	vindt,	en	hoe	belangrijk	
hij	de	tevredenheid	van	het	volk	vindt.	Dit	 toont	wederom	hoe	belangrijk	Erasmus	het	
vindt	om	tirannie	te	vermijden.	Een	vorst	dient	alleen	als	beschermer	van	het	volk.	Toch	
pleitte	 Erasmus	 nooit	 voor	 een	 democratie	 in	 plaats	 van	 een	monarchie;	 de	monarch	
heerste	namelijk	 in	Gods	plaats,	 zolang	hij	 zich	maar	als	 een	Christen	gedroeg	 (Tracy,	
1978,	p.	 36).	En	een	noodzakelijk	onderdeel	daarvan	 is	 om	oorlog	 zo	veel	mogelijk	 te	
vermijden,	en	het	volk	nooit	op	het	spel	te	zetten	voor	persoonlijke	glorie.	Het	veroveren	
van	meer	territorium	kan	nooit	in	het	belang	van	het	volk	zijn	(Tracy,	1978,	p.	90).	‘Wie	
onder	 zijn	volk	een	waarlijk	vorst	wil	 zijn’,	 schrijft	Erasmus	 in	De	klacht	van	de	vrede,	
‘moet	hun	dienaar	zijn,	heeft	Christus	geleerd’	(QP,	39).		

Erasmus	gaat	zelfs	zo	ver	om	te	stellen	dat	een	onrechtvaardige	vrede	altijd	beter	
is	dan	het	voeren	van	een	rechtvaardige	oorlog.	Tracy	meent	te	kunnen	verdedigen	dat	
achter	deze	stelling	een	kritiek	op	Maximiliaan	schuilt	 (Tracy,	1978,	p.	20).	Hij	voerde	
namelijk	 oorlog	 met	 Frankrijk,	 terwijl	 het	 volk	 onderdrukt	 werd	 door	 zijn	 Duitse	
soldaten.	

De	 eerste	 keer	dat	Erasmus	protesteert	 tegen	oorlogen	 zou	 zijn	 geweest	 op	14	
maart	1514	in	een	brief	aan	Anton	van	Bergen	(zie	afbeelding	1),	abt	van	St.	Berten	(Van	
Leeuwen,	2002,	p.	7).	Engeland	en	Frankrijk	hadden	vrede	gesloten	begin	1515,	maar	in	
de	 lente	 van	 1514	 leek	 het	 erop	 dat	 Hendrik	 VIII	 de	 oorlog	 tegen	 Frankrijk	 wilde	
hervatten.	 Erasmus	 was	 fel	 tegen	 deze	 hervatting.	 Erasmus	 is	 ervan	 overtuigd	 dat	
Maximiliaan	 I,	Hendrik	VIII	&	Karel	VIII	naar	Van	Bergen	zouden	 luisteren,	als	hij	zich	
negatief	uitte	ten	aanzien	van	de	op	handen	zijnde	oorlog	(Erasmus,	2004,	p.	246).	Uit	
deze	brief	blijkt	o.a.	dat	Erasmus	het	niet	langer	naar	zijn	zin	heeft	in	Engeland.	Wegens	
de	afgelopen	en	aankomende	oorlogsomstandigheden,	heerste	er	armoede	 in	het	 land,	
wat	Erasmus	o.a.	aan	zijn	gezondheid	ging	(Erasmus,	2004,	p.	242).	Erasmus	wil	graag	
geld	om	terug	te	kunnen	keren	naar	zijn	vaderland.	Erasmus	heeft	vaak	moeten	vluchten	
voor	oorlogen,	o.a.	in	Italië	(zie	inleiding).	Waarschijnlijk	komt	hier	het	oordeel	vandaan	
dat	 een	 oorlog	 altijd	 in	 het	 nadeel	 is	 van	 het	 volk,	 en	 slechts	 in	 het	 voordeel	 van	 de	
persoonlijke	glorie	van	de	vorst.		

	
‘En	dit	bederf	van	de	zeden	duurt	nog	jaren	voort,	ook	nadat	de	oorlog	al	over	is.	Bereken	
eens	 de	 kosten	 die,	 ook	 als	 je	 wint,	 veel	 meer	 verlies	 voor	 je	 betekenen	 dan	 winst.	
Trouwens,	hoe	kun	je	het	leven	en	het	bloed	van	zoveel	duizenden	afwegen	tegen	welk	
rijk	ook?	(…)	En	als	begeerte	naar	roem	ons	tot	oorlog	verleidt,	wat	is	dat	voor	roem,	die	



	 23	

zich	vooral	in	misdaden	toont?	Als	je	al	iets	als	roemvol	wilt	bestempelen,	dan	is	het	veel	
roemvoller	 steden	 te	 stichten	 dan	 te	 vernietigen.	 Nu	 bouwt	 het	 volk	 steden	 en	
onderhoudt	ze,	de	domheid	van	de	vorsten	vernietigt	ze.	Als	we	op	winst	uit	zijn:	geen	
enkele	 oorlog	 verliep	 zo	 gelukkig	 dat	 hij	 niet	meer	 kwaad	 dan	 goed	 bracht’	 (Erasmus,	
2004,	p.	243-244)	
	

	
	

1. Afbeelding	van	de	eerste	pagina	van	de	brief	aan	Van	Bergen,	origineel	gepubliceerd	in	
Auctarium	selectarum	aliquot	epistolarum	Erasmi	Roterodami	ad	eruditos	et	horum	
ad	illum	door	Froben	in	Bazel,	augustus	1518	



	 24	

De	argumenten	die	in	deze	brief	naar	voren	komen,	zullen	later	door	Erasmus	worden	
uitgewerkt	 in	Oorlog	is	zoet	voor	hen	die	hem	niet	kennen.	De	 titel	 is	 een	 spreekwoord	
vertaald	 uit	 het	 Grieks.	 Erasmus	 schrijft	 in	 de	 inleiding	 van	 zijn	 Adagia,	 dat	
spreekwoorden	een	kern	van	waarheid	moeten	bevatten	(Erasmus,	2001,	p.	3).	Waarom	
zouden	ze	anders	in	zoveel	verschillende	talen,	culturen	en	tijden	worden	ontwikkeld	en	
overgedragen?	Hier	lijkt	hij	dus	al	een	waarheidsclaim	te	maken	op	de	uitspraak	Oorlog	
is	zoet	voor	hen	die	hem	niet	kennen,	en	dientengevolge,	op	alles	wat	hij	onder	deze	titel	
van	het	essay	zal	betogen.	

		Het	 essay	 wordt	 geopend	 door	 de	 stelling	 dat	 er	 niets	 slechter,	 desastreuzer,	
rampzaliger,	onwaardiger	aan	elk	aspect	van	het	mens-zijn,	christen-zijn,	 is	dan	oorlog	
(DBI,	319).	Daarom	verbaast	het	Erasmus	zo	dat	er	niets	makkelijker	wordt	begonnen,	
en	 om	 de	 meest	 triviale	 redenen,	 dan	 oorlog.	 Niet	 alleen	 door	 heidenen	 of	 jonge	
onervaren	mensen,	maar	zelfs	door	oude	mensen,	en	prinsen,	die	al	zo	vaak	de	ellende	
van	oorlog	hebben	meegemaakt	en	toch	beter	zouden	moeten	weten.		
	 Een	ander	werk	waar	Erasmus	zijn	beklag	doet	over	de	oorlog,	is	De	klacht	van	de	
vrede,	geschreven	vanuit	de	personificatie	van	vrede.	In	beide	werken	worden	dezelfde	
argumenten	 aangedragen	 voor	 het	 vermijden	 van	 oorlog.	 Daarom	 worden	 nu	 de	
argumenten	van	Erasmus	uiteengezet	aan	de	hand	van	meerdere	werken.	
	 Eén	van	de	redenen	die	Erasmus	aandraagt	voor	de	stelling	dat	oorlog	onwaardig	
zou	zijn	voor	de	mens,	is	dat	het	onnatuurlijk	is	(DBI,	320).		Het	menselijk	lichaam	lijkt	
namelijk	niet	geschapen	te	zijn	voor	oorlog,	maar	eerder	voor	vriendschap	(DBI,	319).	
Alle	 dieren	 hebben	 hulpmiddelen,	 zoals	 klauwen,	 tanden,	 hoorns	 of	 een	
afschrikwekkend	uiterlijk.	Mensen	daarentegen	zijn	naakt	geschapen,	en	daardoor	een	
stuk	zwakker	dan	dieren.	Daarnaast	zijn	dieren	al	vanaf	hun	geboorte	in	staat	zichzelf	te	
verdedigen,	terwijl	mensen	de	eerste	jaren	van	hun	leven	hulpeloos	zijn	en	afhankelijk	
van	hulp.	Maar	ook	in	zijn	latere	jaren,	heeft	de	mens	zijn	soortgenoten	nodig.	De	natuur	
heeft	namelijk	elk	mens	met	andere	gaven	geschapen,	en	zo	kan	men	elkaar	aanvullen	
(QP,	23).		
	 Daarnaast	is	de	mens	het	enige	wezen	dat	de	gave	van	het	woord	geniet.	En	is	het	
woord	 nu	 juist	 niet	 een	 vermogen	waarmee	 een	 goede	 verstandhouding	 kan	worden	
geschapen?	Waardoor	men	makkelijk	elkanders	standpunt	kan	begrijpen,	zonder	direct	
tot	de	aanval	over	te	gaan?	In	alle	mensen	is	de	kiem	voor	orde	en	deugd	geplant	(QP,	
22).	
	 Ondanks	hun	natuurlijke	wapens	 leven	dieren	vaak	 in	harmonie	met	hun	eigen	
soort.	 Ze	 zijn	 slechts	 bewapend	 door	 de	 natuur	 om	 zichzelf	 en	 soortgenoten	 te	
beschermen	 tegen	 natuurlijke	 vijanden.	Wanneer	 dieren	met	 soortgenoten	 vechten	 is	
het	altijd	om	een	goede	reden	en	wordt	het	gevecht	altijd	één-op-één	beslecht.	Mensen	
daarentegen,	pakken	wapens	tegen	elkaar	op	die	afkomstig	zijn	van	de	duivel,	om	elkaar	
te	 verwoesten.	 Ze	 doen	 dit	 zelfs	 om	 triviale	 redenen,	 zoals	 jaloezie	 of	 liefde	 voor	 een	
vrouw.	Deze	oorlogen	zijn	altijd	langdurig,	en	vele	mensen	die	niets	met	het	conflict	van	
doen	hebben	worden	er	in	mee	gesleept	(DBI,	323).		
	 Erasmus	zet	een	mogelijke	geschiedenis	van	oorlogvoering	uiteen.	Hij	verdedigt	
dat	de	eerste	mensen	alleen	geweld	gebruikten	tegen	grote	beesten	die	een	bedreiging	
vormden.	 De	 karkassen	 van	 de	 dieren	 werden	 nooit	 weggegooid,	 maar	 altijd	 nuttig	
gebruikt	voor	kleding	of	voedsel.	Zodra	de	mens	tot	het	inzicht	kwam	dat	dieren	handig	
waren	 om	 in	 de	 behoeften	 van	 mensen	 te	 voorzien,	 begon	 de	 mens	 ook	 kleine,	 niet	
gevaarlijke,	dieren	te	doden.	De	behoefte	om	te	doden	werd	zo	gevoed	en	langzaamaan	
begon	 de	mens	 ook	 zijn	medemens	 te	 doden.	 Daarna	werden	 groeperingen	 gevormd,	
zoals	 families	 en	 stammen,	 die	 via	 conflicten	 ten	 strijde	 trokken	 tegen	 andere	



	 25	

groeperingen.	 ‘Met	 hele	 legers,	 zo	 graag	wilde	de	mens	bloed	 vergieten’	 (QP,	 54).	Het	
werd	 deugdzaam	 om	 de	 ‘eigen	mensen’	 te	 beschermen.	 Dit	 was	 o.a.	 de	 plicht	 van	 de	
leider,	 de	 koning.	Het	 eigen	 volk	moest	 beschermd	worden	 tegen	 vijanden.	 Zijn	 leger,	
bestaande	uit	edelen,	was	het	ook	verplicht	aan	zijn	land	om	hen	die	er	zelf	niet	toe	in	
staat	waren	te	beschermen.	Dit	was	eerzaam.	Zo	ontstond	er	een	wapenwedloop,	totdat	
vuurwapens	 uitgevonden	 werden.	 Met	 de	 komst	 van	 vuurwapens,	 kon	 een	 ieder	 die	
over	zo’n	wapen	beschikte	zichzelf	beschermen.	De	adel	was	hier	niet	meer	voor	nodig.	
Nu	wordt	oorlog	voeren	niet	meer	uit	noodzaak	gedaan,	maar	omdat	er	genot	in	wordt	
gevonden.	 De	 koning	 zorgt	 er	 namelijk	 voor	 dat	 hij	 via	 oorlog	 en	 verovering	 zijn	
reputatie	en	 roem	blijft	behouden.	Oorlog	begint	een	 sport	 te	worden;	het	wordt	 leuk	
gevonden.	Zelfs	soortgenoten	gaan	elkaar	nu	afslachten.	Christenen	trekken	ten	strijde	
tegen	andere	Christenen.		
	 Dat	is	wat	Erasmus	nog	het	ergst	vindt:	Christenen	horen	deugdzaam	te	leven	en	
zich	niet	bezig	te	houden	met	oorlog	voeren;	al	helemaal	niet	tegen	elkaar.	Het	wordt	als	
schandelijk	 gezien	 wanneer	 broeders	 elkaar	 vermoorden,	 maar	 Christenen	 zijn	 nog	
hechter	met	 elkaar	 verbonden	 dan	met	 bloed;	 de	wetten	 van	 Christus	wegen	 immers	
zwaarder	dan	die	van	de	natuur	(DBI,	333).		
	 Erasmus	verdedigt	dat	zowel	Christus,	als	God,	de	mens	hebben	willen	behoeden	
van	 een	oorlogszuchtig	bestaan.	De	mens	moest	 in	 vrede	 en	harmonie	 leven.	Vandaar	
dat	God	de	mens	het	woord	‘gezegend’	heeft	geschonken;	zodat	men	tevreden	kan	zijn	
met	het	bestaan	en	niet	hoeft	 te	 strijden	om	meer.	Het	 lijkt	 echter	of	deze	boodschap	
niet	langer	erkend	wordt	door	de	mens.	Erasmus	is	van	oordeel	dat	dit	komt	doordat	het	
woord	 van	 Christus,	 m.a.w.	 de	 Bijbel,	 is	 vervormd.	 Het	 wordt	 anders	 voorgespiegeld	
door	 leiders,	 en	 zelfs	 filosofen.	 En	 het	 is	 niet	 makkelijk	 voor	 de	 mens	 om	 zijn	 eigen	
interpretatie	 uit	 de	 Bijbel	 te	 halen,	 omdat	 de	mens	 al	 zo	 bevooroordeeld	 is	 opgevoed	
door	die	verkeerde	lezingen	(DBI,	336).	Hier	kan	het	verlangen	van	Erasmus	uit	afgeleid	
worden	om	het	Nieuwe	Testament	opnieuw	te	vertalen,	en	het	ware	Christendom	op	de	
voorgrond	te	plaatsen.	
	 Er	zijn	drie	kwaliteiten	die	noodzakelijk	zijn	voor	het	zijn	van	een	goede	Christen,	
volgens	Erasmus.	Ten	eerste	onschuld,	zodat	men	vrij	is	van	alle	ondeugden.	Ten	tweede	
liefdadigheid,	zodat	men	goed	doet	voor	zover	men	daar	toe	in	staat	is.	Tot	slot	geduld,	
zodat	 men	 het	 slechte	 kan	 verdragen	 en	 kan	 proberen	 met	 het	 goede	 het	 slechte	 te	
verslaan.	Als	dit	de	drie	kwaliteiten	zijn	die	een	goede	Christen	moet	eren,	hoe	kan	hij	
dan	ooit	oorlog	voeren?	Oorlog	past	in	geen	van	deze	kwaliteiten.	Wanneer	men	stelt	dat	
Christus	 zijn	 ware	 autoriteit	 is,	 dan	 moet	 men	 erkennen	 dat	 Christus	 de	 mens	 niets	
anders	leert	dan	liefde	en	vrede.	Laat	men	Christus	dan	eren,	niet	in	zijn	woorden,	maar	
in	zijn	daden:	elke	vorm	van	oorlog	vermijden	 (DBI,	252-253).	Want	volgens	Erasmus	
kan	 de	 vrede	 niet	 zijn	waar	 God	 niet	woont,	 en	 kan	God	 niet	 zijn	waar	 de	 vrede	 niet	
heerst	(QP,	34).		
	 ‘Maar	hoe	onwaardig,	of	 liever	nog,	hoe	wonderbaarlijk’,	beklaagt	de	vrede	zich	
via	 de	 pen	 van	 Erasmus,	 ‘de	 natuur	 heeft	 een	 wezen,	 de	 mens,	 voortgebracht,	 met	
verstand	 begiftigd,	 die	 de	 goddelijke	 geest	 kan	 begrijpen;	 zij	 heeft	 hém	 alleen	
ontvankelijk	 gemaakt	 voor	 welwillendheid	 en	 eensgezindheid,	 en	 toch	 bij	 de	 wildste	
beesten,	bij	het	 stompzinnigste	vee,	heb	 ik	eerder	een	plaats	dan	bij	de	mensen!’	 (QP,	
19).		
	 Ook	over	de	kerkelijke	leiders	laat	Erasmus	zich	negatief	uit.	Vooral	zij	zouden	de	
vrede	 moeten	 prediken.	 Een	 kerk	 is	 een	 plaats	 van	 vereniging,	 van	 aaneensluiting,	
terwijl	oorlog	scheiding	bewerkstelligt	(QP,	45).	Hoe	kunnen	die	twee	ooit	te	verenigen	
zijn?	 Erasmus	 stelt	 zich	 op	 het	 standpunt	 dat	 de	 kerkelijke	 leiders	 uit	 naam	 van	 God	



	 26	

oproepen	 tot	 geweld:	 ‘Wat	 kan	 religieuze	 huichelarij	 niet	 voor	 elkaar	 krijgen?	 Jeugd,	
onervarenheid,	honger	naar	glorie,	woede	en	natuurlijke	menselijke	aanleg	slikken	dit	
makkelijk.	Mensen	 zijn	makkelijk	 te	 bespelen’5	(Erasmus,	 2001,	 p.	 392).	 De	 kerkelijke	
leiders	 voeren	 vooral	 oorlogen	 tegen	 de	 Turken.	 Erasmus	 snapt	 de	 behoefte	 om	
iedereen	tot	een	Christen	te	bekeren,	dat	is	voor	hem	immers	synoniem	aan	het	zijn	van	
een	goed	en	deugdzaam	mens,	maar	hij	snapt	niet	hoe	dat	te	bewerkstelligen	valt	door	
zich	als	een	bruut	 te	gedragen:	 ‘Indien	het	onze	wens	 is	de	Turken	tot	het	Christelijke	
geloof	te	bekeren,	laten	wij	dan	eerst	zelf	Christenen	zijn!’	(QP,	85).	
	 Tot	slot	draagt	Erasmus	het	argument	aan,	dat	er	geen	enkel	voordeel	te	behalen	
valt	door	het	voeren	van	oorlog.	Hij	verdedigt	dat	als	een	vorst	dit	niet	inziet	en	niet	in	
staat	is	zich	te	presenteren	als	een	echte	vorst,	d.w.z.	het	belang	van	het	volk	boven	zijn	
eigen	verlangen	om	macht	en	aanzien	te	verkrijgen	stelt,	dat	hij	zich	dan	op	zijn	minst	
moet	presenteren	als	een	zakenman	(DBI,	344).	Een	zakenman	zal	 slechts	veel	kosten	
maken	wanneer	het	is	om	meer	verlies	te	voorkomen.	Daarnaast	bestaat	het	doel	van	de	
zakenman	eruit	om	een	zaak	 te	beslechten	met	zo	min	mogelijk	verlies.	Een	vorst	zou	
zich	nooit	de	kosten	van	een	oorlog	op	de	hals	moeten	halen,	omdat	het	hem	niet	alleen	
veel	geld	kost,	maar	ook	veel	manschappen.	Zijn	rijk	zal	daarnaast	verwoest	worden.	Het	
is	dus	altijd	voordeliger	om	een	conflict	te	beslechten	zonder	deze	verliezen	te	nemen.	
Wanneer	 de	 ene	 vorst	 als	 een	 zakenman	 de	 balans	 opmaakt,	 zal	 hij	 inzien	 dat	 een	
onrechtvaardige	 vrede	 altijd	meer	 winst	 oplevert	 dan	 een	 rechtvaardige	 oorlog	 (DBI,	
345).		
	

‘Soms	 moet	 de	 vrede	 gekocht	 worden.	 Wanneer	 u	 namelijk	 uitrekent	 wat	 een	 oorlog	
verslindt	en	hoeveel	burgers	u	van	de	ondergang	kunt	 redden,	 zal	de	prijs	 toch	niet	 te	
hoog	 schijnen,	 ook	 al	 moet	 u	 veel	 betalen,	 daar	 u	 –	 afgezien	 van	 het	 bloed	 van	 uw	
medeburgers	–	voor	een	oorlog	veel	meer	had	moeten	besteden’	(QP,	71).		

	
	 Naast	 dat	 oorlog	 kosten	met	 zich	meebrengt,	 haalt	 hij	 het	 slechtste	 in	de	mens	
naar	boven.	Eerder	schetste	Erasmus	dat	de	mens	door	het	doden	van	dieren	ook	plezier	
ging	 krijgen	 in	 het	 doden	 van	mensen.	 Nu	 vraagt	 hij	 zich	 af	 of	 het	 volk,	wanneer	 het	
eenmaal	gewend	is	te	strijden	tegen	de	vijand,	in	vredestijd	in	staat	zou	zijn	de	wapenen	
tegen	de	vorst	op	te	pakken?	Of	tegen	zijn	landgenoot?	Ook	dit	mogelijke	gevolg	zou	de	
vorst	dus	in	ogenschouw	moeten	nemen	voor	hij	besluit	over	te	gaan	op	oorlog.	Voor	hij	
het	weet	is	zijn	hele	land,	of	heerschappij,	geruïneerd	(DBI,	351).		
	 Het	zijn	vaak	persoonlijke	redenen,	waarom	een	vorst	besluit	tot	oorlog	over	te	
gaan.	Maar	 is	 er	ooit	 een	werkelijk	gerechtvaardigde	 reden?	 Ieder	 land	 is	van	oordeel	
dat	hij	 in	het	gelijk	staat	en	hij	een	werkelijke	reden	heeft	om	tot	oorlog	over	 te	gaan,	
maar	heeft	niet	elk	land	dat?	Elk	land	is	in	de	historie	wel	eens	veroverd	(DBI,	342).	Op	
die	manier	bezien	kan	men	wel	oorlog	blijven	voeren.		

Erasmus	baseert	zich	vooral	op	Christelijke	heersers,	omdat	hij	zo	teleurgesteld	
was	 in	 het	 gedrag	 van	 de	 Christelijke	 heersers	 van	 zijn	 tijd.	 Hij	 begreep	 niet	 hoe	 een	
ware	 Christen	 kon	 beslissen	 over	 te	 gaan	 op	 oorlog.	 Hij	 bekeek	 de	 zaken	 vaak	 in	 het	
algemeen	en	niet	 in	een	specifieke	context	 (Huizinga,	2001,	p.	173).	Zijn	 teleurstelling	
blijkt	uit	het	volgende	citaat,	wederom	geschreven	vanuit	de	personificatie	van	Vrede:	

	
‘Ik	trek	mij	liever	terug	in	de	haven	der	vorsten	als	in	een	veilige	haven.	Hier	zal,	zo	zei	ik,	
de	vrede	toch	zeker	een	plaats	vinden,	want	de	vorsten	hebben	meer	inzicht	dan	de	grote	

																																																								
5	Origineel:	‘What	can	a	pretense	of	religion	not	achieve?	Youth,	inexperience,	thirst	for	glory,	
anger	and	natural	human	inclination	swallow	this	whole.	People	are	easily	imposed	upon’.		



	 27	

massa,	daar	zij	 zoveel	als	het	verstand	en	de	ogen	van	het	volk	zijn.	 (…)	Maar	wat	een	
gruwel!	 Geen	 spoor	 van	 ware	 eendracht	 valt	 er	 bij	 hen	 op	 te	 maken.	 Gekunstelds	 en	
gehuichel	 is	 alles;	 door	 openlijke	 kruiperijen,	 door	 geheime	 intriges	 en	 naijver	 is	 alles	
bedorven.	 Ja	 zelfs	 (wat	meer	 is):	 ik	weet	 nu	 dat	 bij	 hén	 de	 zetel	 van	 de	 vrede	 niet	 is,	
omdat	juist	hier	alle	oorlogen	hun	oorsprong	en	kweekplaats	vinden’	(QP,	27).		
	

§2.3:	De	soldaten		
	

‘Is	 niet	 de	 oorlog	de	bron	 van	 alle	 heldendaden	 en	het	 veld	 van	eer?	En	wat	 is	 er	 nou	
dwazer	 dan	 om	willekeurige	 redenen	 zo’n	 strijd	 aan	 te	 gaan	waar	 voor	 beide	 partijen	
altijd	 meer	 ellende	 dan	 goeds	 van	 komt?	 (…)	 In	 het	 algemeen	 wordt	 dit	 schitterend	
bedrijf	 toch	 verricht	 door	 klaplopers,	 pooiers,	 dieven,	 sluipmoordenaars,	 boeren,	
domkoppen,	 armoedzaaiers	 en	 dergelijk	 uitschot	 van	 de	mensheid,	 niet	 door	 ’s	 nachts	
door	ploeterende		filosofen’	(LdZ,	31).	

	
In	verscheidene	 fictieve	dialogen,	gepubliceerd	 in	de	Colloquia,	uit	Erasmus	zijn	afkeer	
van	het	karakter	van	soldaten,	en	in	het	bijzonder	dat	van	huursoldaten.	‘Als	je	wilt	zien	
hoe	 verschrikkelijk	 slecht	 oorlog	 is,	 kijk	 dan	 naar	 zijn	 soldaten’,	 schrijft	 Erasmus	
(Erasmus,	 1965,	 p.	 12).	Hij	 is	 van	oordeel	 dat	 het	woord	 ‘soldaat’	 synoniem	 staat	 aan	
‘roekeloze,	onzedelijke	avonturier’.		

In	Militaria	zijn	 de	 soldaten	 Hanno	 en	 Trasymachus	met	 elkaar	 in	 gesprek.	 De	
eerste	 is	 een	 eervolle	 commandant,	 de	 laatste	 een	 moedige	 vechter,	 maar	 ook	 een	
opschepper.	 Trasymachus	 vertelt	 dat	 hij	 alleen	meedeed	 aan	 de	 oorlogen	 om	 geld	 te	
verdienen;	hieruit	blijkt	dat	hij	 een	huursoldaat	 is.	Hij	 beschrijft	dat	 zonden	het	 enige	
zijn	waar	hij	rijkdom	in	heeft	verkregen	en	dat	de	oorlog	iets	duivels	is	(Erasmus,	1965,	
p.	13).	Hanno	beschuldigt	hem	ervan	dat	hij	met	een	verkeerde	intentie	naar	de	oorlog	is	
gegaan;	Trasymachus	deed	het	niet	uit	liefde	voor	zijn	vaderland	(Erasmus,	1965,	p.	14).	
Trasymachus	 houdt	 daarentegen	 vol	 dat	 hij	 nergens	 spijt	 van	 heeft	 en	 dat	 hij	 zich	
nergens	schuldig	over	voelt.	De	geestelijken	zullen	hem	alles	vergeven	(Erasmus,	1965,	
p.	15).	Hieruit	blijkt	dus	niet	alleen	Erasmus’	afkeer	voor	de	intentie	van	huursoldaten,	
maar	ook	dat	hij	de	geestelijkheid	van	huichelarij	beticht.	 ‘Zelfs	als	 ik	Christus	hemzelf	
onthoofd	 had,	 zouden	 ze	 nog	 een	 manier	 vinden	 om	mij	 schoon	 te	 wassen	 van	 mijn	
zonden’	(Erasmus,	1965,	p.	15).		

In	de	dialoog	De	Soldaat	en	de	Carthusiaan	wordt	een	huursoldaat	ook	beticht	van	
een	ondeugdzaam	leven.	De	soldaat	trok	ten	strijde	voor	een	land	dat	niet	het	zijne	was,	
voor	mensen	die	hij	niet	wilde	beschermen,	slechts	zodat	hij	onbeschaamd	kon	gokken	
en	zijn	vrouw	kon	bedriegen.	Er	is	niets	heldhaftigs	aan	het	leven	van	een	huursoldaat	
(Erasmus,	1965,	p.	131).		

Waar	komt	die	grote	afkeer	van	soldaten	vandaan?	Welnu,	ze	 lijken	precies	het	
tegenovergestelde	van	wat	Erasmus	zich	voorstelt	bij	een	goede	Christen.	Erasmus	ziet	
het	als	vanzelfsprekend	dat	ieder	mens	een	zo	goed	mogelijk	mens	probeert	te	zijn,	en	
een	goed	mens	staat	voor	Erasmus	gelijk	aan	het	zijn	van	een	goede	Christen.	Christus	
heeft	 immers	 geleerd	 wat	 het	 is	 om	 goed	 te	 zijn.	 Ten	 gevolge,	 moet	 de	 vorst	
logischerwijs	 de	 beste	 Christen	 zijn	 van	 allemaal,	 want	 hij	moet	 het	 goede	 voorbeeld	
geven	aan	het	volk.	Maar	wat	zijn	nu	precies	die	goede	eigenschappen	van	een	Christen?	
Eerder	 genoemd	 zijn	 o.a.	 de	 eigenschappen	 ‘gematigdheid’,	 ‘rechtschapenheid’,	
‘zelfbeheersing’,	 ‘mildheid’	 en	 ‘vriendelijkheid’	 (zie	 §2.1).	 De	 eerder	 genoemde	 door	
Erasmus	 aangewezen	 kernkwaliteiten	 bestonden	 uit	 ‘onschuld	 van	 ondeugden’,	
‘liefdadigheid’	 en	 ‘geduld	om	het	 slechte	 te	verdragen	en	het	 slechte	met	het	goede	 te	
kunnen	 bestrijden’.	 Hans	 Trapman	 beschrijft	 in	 Erasmus	 van	 Rotterdam,	 een	



	 28	

kennismaking	als	Christelijke	kenmerken	 ‘liefde’,	 ‘eenvoud’,	 ‘volharding’	en	 ‘zuiverheid’	
(2008,	p.	50)	en	in	de	Adagia	noemt	Erasmus	de	waarden:	‘wijsheid’,	‘zelfbeheersing’	en	
‘rechtvaardigheid’	(2001,	p.	260).	

Samenvattend	 kan	 geconcludeerd	worden	 dat	 Erasmus	 verdedigt	 dat	 een	 goed	
mens	 rechtvaardige	 oordelen	moet	 vellen	 en	 daar	 naar	moet	 handelen,	 een	 gematigd	
bestaan	moet	leven	waarin	de	grootste	zorg	uitgaat	naar	eigen	handelen	en	intenties	in	
plaats	 van	 naar	 materiële	 behoeften,	 met	 een	 zelfbeheersing	 om	 niet	 te	 rieken	 naar	
lusten	en	ondeugden	en	met	het	bezit	van	een	vriendelijk	karakter	dat	zich	 inzet	voor	
zijn	medemensen.		

Soldaten	 lijken	 niets	 van	 dit	 alles	 te	 zijn.	 Ten	 eerste,	 hebben	 niet	 alle	 soldaten	
goede	intenties,	zoals	ook	blijkt	uit	de	gesprekken	in	de	Colloquia.	Huursoldaten	voeren	
oorlog,	niet	 om	geliefden	of	waarden	 te	beschermen,	maar	om	grof	 geld	 te	 verdienen.	
Wat	meteen	 leidt	 tot	het	 tweede	punt:	 gematigd	 zijn	 ze	 allerminst.	Uit	Colloquia	blijkt	
dat	 de	 meeste	 soldaten	 niet	 slechts	 hopen	 geld	 te	 verdienen,	 maar	 ook	 hopen	 te	
profiteren	 van	de	 vele	 bordelen,	 drankfestijnen	 en	 gokspellen.	Dit	 houdt	 verband	met	
het	 derde	 punt:	 gebrek	 aan	 zelfbeheersing.	 Soldaten	 lijken	 hun	 dierlijke	 instincten	 en	
lusten	te	volgen,	 in	plaats	van	hun	redelijke	vermogens.	Vandaar	ook	dat	Erasmus	hen	
‘domkoppen’	en	alles	behalve	‘filosofen’	noemt	in	het	openingscitaat	van	deze	paragraaf.	
En	ten	vierde,	wat	misschien	nog	wel	het	allerergste	is,	zijn	soldaten	er	niet	op	gericht	
vriendelijk	te	zijn	voor	hun	medemens.	Ze	beschermen	wellicht	wel	een	groot	deel	van	
hun	medemensen,	maar	 ze	 zijn	 er	 ook	moedwillig	 op	 gericht	 het	 andere	 deel	 van	 de	
medemensen	kwaad	te	doen.	Dat	is	toch	niet	iets	wat	Christus	de	mensen	heeft	geleerd.	
Hij	leerde	de	geslagen	mens	zijn	andere	wang	toe	te	keren	en	riep	nooit	op	tot	geweld.	
En	toch	is	geweld	gebruiken	de	voornaamste	taak	van	een	soldaat.		

De	 ware	 Christelijke	 soldaat,	 de	 miles	 Christianus,	 was	 een	 heel	 andere	 taak	
beschoren.	 Een	 levenstaak	 die	 Erasmus	 nobel	 op	 zich	 nam,	 waardoor	 hij	 zichzelf	
bestempelde	 als	 een	 de	 ultieme	miles	 Christianus.	Zijn	 taak	 is	 het	 hervertalen	 van	 de	
Bijbel,	zodat	alle	corrupties	uit	eerdere	vertalingen	aan	het	licht	gebracht	werden	en	het	
woord	van	God	in	al	zijn	glorie	werd	hersteld	(Jardine,	2015,	p.	72-73).	Men	kan	immers	
pas	een	goede	Christen	zijn,	wanneer	men	alle	principes	en	waarden	van	een	Christen	
kent.	 En	 om	 deze	 kennis	 op	 te	 kunnen	 doen,	 moet	 de	 Bijbel	 vrij	 zijn	 van	 fouten	 en	
corrupties.	Een	goede	Christen	hoeft	geen	kennis	te	hebben	van	de	juiste	gebeden,	of	de	
regels	 van	 vasten,	 noch	de	 sacramenten;	 de	 enige	 hoofdzaak	 is	 kennis	 hebben	 van	de	
ethische	geboden	(Gelder,	1961,	p.	141).	De	leerstellingen	van	Christus	moeten	gelezen	
worden	 in	 Zijn	 eigen	 woorden,	 zodat	 ze	 begrepen	 en	 nageleefd	 kunnen	 worden	
(Erasmus,	 2018,	 p.	 21).	 Tot	 Erasmus’	 verbazing,	 noemen	 veel	mensen	 zich	 ‘Christen’,	
terwijl	 ze	 nooit	 de	 eigen	 woorden	 van	 Christus	 hebben	 gelezen.	 ‘Wie	 de	 boeken	 van	
Plato	 niet	 heeft	 gelezen,	 is	 geen	platonist,	maar	wie	 de	 Schrift	 van	Christus	 niet	 heeft	
gelezen,	 is	wel	 een	 Christen	 en	 zelfs	 een	 theoloog?’,	 schrijft	 Erasmus	 geschokt	 in	 zijn	
inleiding	tot	zijn	vertaling	van	het	Nieuwe	Testament	(Erasmus,	2018,	p.	28).	

Doordat	 Erasmus	 het	 geloof	 redde	 door	 de	 ware	 Christelijke	 fundamenten	
centraal	te	stellen,	in	plaats	van	bijzaken	als	rituelen,	en	hij	andere	Christenen	hielp	deze	
fundamenten	 te	 leren	 kennen	 door	 een	 nieuwe	 Bijbelvertaling	 te	 maken,	 vond	 hij	
zichzelf	een	ware	Christensoldaat.	In	tegenstelling	tot	de	‘soldaten’	die	in	naam	van	God	
en	Christus	hun	medemensen	afslachtten.	De	ware	Christelijke	ridder	ging	elke	dag	een	
ander	gevecht	aan:	een	persoonlijk	gevecht.	Elk	 individu	moet	elke	dag	weer	opnieuw	
het	gevecht	aangaan	tegen	de	kwade	krachten	in	hemzelf;	het	gevecht	om	op	het	juiste	
pad	 te	 blijven.	 Christendom	 is	 een	 educatie	 om	 de	 wil	 van	 de	 mens	 te	 kunnen	
disciplineren	 het	 goede	 te	 blijven	 doen	 en	 de	 Christelijke	 waarden	 te	 blijven	 eren	



	 29	

(Gelder,	1961,	p.	160).	Want,	stelt	Erasmus	zich	op	het	standpunt,	‘er	is	niets	waartegen	
Christus	zijn	volgelingen	niet	beschermt	met	zijn	leer’	(Erasmus,	2018,	p.	50).	Christus	
vertelt	 zelfs	 hoe	 zijn	 volgelingen	 zich	 moeten	 gedragen	 tegen	 ‘broeders	 door	 wie	 ze	
gekwetst	 zijn,	 hoe	 tegen	 zwakke	mensen,	 hoe	 tegen	 heidenen,	 hoe	 tegen	 vijanden	 en	
vervolgers,	 hoe	 tegen	 slechte	 of	 goddeloze	 gezagsdragers’.	 Christus’	 teksten	 bevatten	
dus	advies	voor	elke	omstandigheid;	adviezen	die	geacht	werden	nageleefd	te	worden,	
wilde	 men	 zichzelf	 een	 Christen,	 en	 dus	 een	 goed	 mens,	 noemen.	 Erasmus	 riep	 de	
Christenen	 op	 zich	 te	 verdiepen	 in	 deze	 belangrijke	 doctrine	 en	 hoopte	 deze	 leer	 nog	
beter	 tot	 zijn	 recht	 te	 laten	komen	via	zijn	eigen	vertaling	die	de	gemaakte	corrupties	
probeerde	recht	te	zetten.		

	
‘Laten	 wij	 dus	 allemaal	 hunkeren	 naar	 deze	 teksten	 met	 heel	 ons	 hart,	 deze	 teksten	
koesteren,	deze	teksten	continu	lezen,	deze	teksten	zoenen,	 in	deze	teksten	uiteindelijk	
sterven,	 ons	 naar	 deze	 teksten	 omvormen,	 want	 studies	 lopen	 uit	 op	 gewoontes’	
(Erasmus,	2018,	p.	36).		
	
Voor	een	man	die	gericht	was	op	deugdzame	intenties	en	daden	in	plaats	van	op	

afkomst	en	bloedlijn,	is	het	niet	vreemd	dat	Erasmus	zich	sterk	uitsprak	tegen	soldaten,	
en	 de	 adel	 die	 hen	 ofwel	 steunde,	 ofwel	 aanvoerde,	 ofwel	 hen	 zijn	 wapenbroeders	
noemde.	Het	was	in	Erasmus’	tijd	vreemd	en	gewaagd	om	zo	neer	te	kijken	op	de	adel	en	
zijn	soldaten,	daar	de	adelmannen	juist	 in	groot	aanzien	stonden	omwille	hun	afkomst	
en	 rijke	positie.	Voor	Erasmus	 telde	macht,	 status	 en	 reputatie	 echter	niet	mee	 in	het	
bepalen	wie	een	goed	mens	was.	Macht	en	status	waren	voor	Erasmus	 totaal	niet	van	
belang.	Hoe	anders	lijkt	dat	te	zijn	bij	zijn	tijdgenoot	Machiavelli.	

	
	
	
	
	

	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	



	 30	

Hoofdstuk	3:	De	machtige	amorele	vorst	van	Machiavelli		
	

‘Doordat	mijn	intentie	eruit	bestaat	om	iets	te	zeggen	dat	praktisch	nut	heeft	voor	mijn	
aandachtige	 lezer,	 heb	 ik	 besloten	 dat	 het	 gepaster	 is	 om	 de	 dingen	 te	 representeren	
zoals	ze	werkelijk	zijn,	in	plaats	van	ze	te	presenteren	zoals	ze	verbeeld	worden.	(…)	De	
kloof	tussen	hoe	men	zou	moeten	leven	en	hoe	men	daadwerkelijk	leeft	is	zo	breed,	dat	
een	man	die	 verwaarloosd	wat	daadwerkelijk	 gebeurt	 om	 te	bekijken	wat	 zou	moeten	
gebeuren,	zich	eerder	richting	zelfvernietiging	beweegt	dan	zelfbehoud’	(IP,	66).6	

	
Zoals	eerder	gesteld,	lijkt	Machiavelli	lijnrecht	tegenover	Erasmus	te	staan.	Erasmus	had	
als	 doel	 een	Christenstaat	 vorm	 te	 geven,	 terwijl	 bij	Machiavelli	 het	 uiteindelijke	 doel	
altijd	macht	is	(Lindhardt,	2007,	p.	23).	Waar	Erasmus	de	vorst	moraliteit	probeert	bij	te	
brengen	 vanuit	 een	 religieus	 standpunt,	 probeert	 Machiavelli	 alle	 opvattingen	 over	
moraliteit	 en	 religie	 uit	 de	 hoofden	 van	 de	 staatsmannen	 te	 verwijderen.	 Zulke	
opvattingen	 zouden	 volgens	 hem	 in	 strijd	 zijn	 met	 de	 machtsdynamieken	 tussen	
verschillende	heersers;	het	betekende	zwakte	(Tracy,	1978,	p.	3).	Voor	Machiavelli	 lag	
de	basis	voor	het	zijn	van	een	goede	vorst	in	‘kracht’.	Een	goede	vorst	was	een	krachtige	
vorst	 die	 zijn	 volk	 kon	 beschermen	 tegen	 vijanden.	 Beter	 nog,	 hij	 moest	 de	 vijanden	
angst	inboezemen	zodat	ze	niet	eens	tot	de	aanval	over	durfden	te	gaan.	Een	vorst	moest	
macht	 vertonen.	 En	 hoe	 kon	 dat	 beter	 dan	 het	 rijk	 zoveel	 mogelijk	 uitbreiden,	 door	
stukken	 land	 te	 veroveren?	 Een	 vorst	 hoort	 zo	 machtig	 te	 zijn,	 dat	 alle	 zwakkere	
grootmachten	zich	gewillig	onderwerpen	 (IP,	11).	Oorlog	was	volgens	Machiavelli	 dus	
geen	raar	idee	voor	een	eerzame	prins;	eerder	een	noodzakelijk	onderdeel.		
	 Mogelijk	is	de	oorsprong	van	dit	standpunt	te	vinden	in	alles	wat	Machiavelli	had	
meegemaakt	 in	 zijn	 eigen	 Italië.	 Italië	 werd	 immers	 verscheurd	 door	 heersers	 die	
stukken	 land	probeerden	 te	 veroveren.	Het	was	Machiavelli’s	wens	dat	 Italië	 zich	 zou	
verenigen	en	één	sterk	land	zou	worden.	Niet	vreemd	dus	dat	Machiavelli	zich	bedacht	
dat	een	goede	vorst	angst	moest	inboezemen	en	macht	moest	uitstralen,	zodat	het	volk	
beschermd	zou	zijn	tegen	hebzuchtige	vijanden.	Machiavelli	komt	in	zijn	boeken	dan	ook	
vaak	terug	op	omstandigheden	en	gebeurtenissen	uit	Italië.	
	 Kortom,	Machiavelli	baseert	zijn	opvattingen	op	hoe	de	dingen	werkelijk	waren,	
in	plaats	van	aandacht	te	besteden	aan	hoe	het	zou	moeten	zijn	(Lindhardt,	2007,	p.	22).	
	
§3.1	Het	recept	voor	het	behouden	van	het	veroverde	Land	
	
Machiavelli	 is	 van	 oordeel	 dat	 een	 goede	 heerser	 altijd	 een	 sterk	 leger	moet	 bezitten.	
Niet	alleen	om	angst	in	te	boezemen	en	nieuwe	stukken	land	te	veroveren,	maar	vooral	
om	 het	 veroverde	 land	 te	 kunnen	 behouden.	 De	 vorst	 zou	 een	 aantal	 nederzettingen	
moeten	creëren	binnen	zijn	nieuwe	rijk	 (IP,	10).	Zijn	 leger	moet	voor	het	nieuwe	volk	
goed	te	zien	zijn.		

Hoewel	Machiavelli	vaak	zal	terugkomen	op	het	belang	van	een	sterk	leger,	is	er	
één	ding	nog	belangrijker	om	te	kunnen	blijven	heersen:	de	tevredenheid	van	het	volk	
(IP,	7).	Wanneer	men	als	veroveraar	een	nieuw	stuk	land	beheert,	met	daarin	een	nieuw	
en	onbekend	volk,	 is	het	belangrijk	vooral	niets	te	veranderen	(IP,	9).	De	nieuwe	vorst	

																																																								
6	Vrij	 vertaald	 van:	Since	my	 intention	 is	 to	say	something	that	will	prove	of	practical	use	 to	 the	
inquirer,	I	have	thought	it	proper	to	represent	things	as	they	are	in	truth,	rather	than	as	they	are	
imagined.	(…)	The	gulf	between	how	one	should	live	and	how	one	does	live	is	so	wide	that	a	man	
who	neglects	what	is	actually	done	for	what	should	be	done	moves	towards	self-destruction	rather	
than	self-preservation.		



	 31	

moet	 proberen	 de	wetten	 en	 de	 hoogte	 van	 de	 belasting	 zoveel	mogelijk	 hetzelfde	 te	
houden,	 zodat	 het	 volk	 beseft	 dat	 het	 er	 niet	 op	 achteruit	 gaat	 onder	 leiding	 van	 een	
nieuwe	heerser.			

Het	is	goed	voor	een	heerser	om	zo	veel	mogelijk	tijd	door	te	brengen	binnen	zijn	
nieuw	veroverde	gebied.	Dan	merkt	de	heerser	het	meteen	als	er	problemen	spelen	en	
kan	hij	deze	direct	proberen	aan	te	pakken	(IP,	8).	Wanneer	hij	achteraf	problemen	moet	
oplossen	zijn	ze	vaak	al	te	diepgeworteld	om	nog	in	te	kunnen	grijpen.	Daarnaast	kan	hij,	
wanneer	 hij	 in	 het	 rijk	 woont,	 ontevreden	 of	 bezorgd	 volk	 meteen	 gerust	 stellen	 en	
zodoende	aan	zijn	reputatie	werken.	Het	is	ook	belangrijk	dat	een	vorst	over	voldoende	
inschattingsvermogen	beschikt	om	deze	problemen	al	van	ver	aan	te	zien	komen	en	de	
problemen	aanpakt	voordat	ze	daadwerkelijk	optreden.	Wanneer	ze	zich	manifesteren	
zijn	de	problemen	namelijk	al	niet	meer	te	genezen	(IP,	12).	Het	is	dus	noodzakelijk	dat	
een	vorst	altijd	voorzichtig	is	en	opmerkzaam.	

Ook	 tijdens	het	bouwen	van	de	nederzettingen	voor	 zijn	 soldaten	 en	 zijn	 eigen	
verblijfplaats,	moet	de	vorst	zo	weinig	mogelijk	oorspronkelijke	burgers	last	bezorgen.	
Het	 kleine	 deel	 dat	 zijn	woonplaats,	 of	 een	 deel	 van	 zijn	woonplaats,	 hiervoor	 af	 zou	
moeten	staan	is	te	klein	om	effectief	in	opstand	te	komen	(IP,	10).	Het	grootste	gedeelte	
van	het	volk	moet	zo	tevreden	mogelijk	gehouden	worden.	Wanneer	het	echt	niet	anders	
kan,	moet	de	vorst	ontevreden	volk	straffen.	Dit	moet	wel	op	zo’n	verpletterende	manier	
gebeuren	dat	het	volk	óf	niet	langer	in	staat	is,	óf	te	bang	is,	om	wraak	te	nemen	op	de	
vorst.	Kleine	straffen	of	kleine	toegebrachte	schade	zullen	nooit	effectief	zijn,	omdat	er	
dan	 een	 kans	 is	 dat	 de	 gedupeerden	 wrok	 blijven	 koesteren	 en	 op	 een	 onbewaakt	
ogenblik	 toeslaan.	Deze	kans	moet	dus	geëlimineerd	worden	door	het	 toebrengen	van	
ernstige	 schade	 of	 strenge	 straffen.	 Machiavelli	 voegt	 eraan	 toe,	 dat	 dit	 soort	 geweld	
slechts	één	keer	gebruikt	zou	moeten	worden	(IP,	40).	De	herinnering	aan	hoe	het	voelt	
zal	dan	 langzaam	wegzakken	bij	het	 volk,	waardoor	het	 geen	wrok	zal	koesteren.	Eén	
keer	geweld	 toepassen	moet	voor	altijd	genoeg	zijn,	want	 tevredenheid	moet	de	angst	
overwinnen,	zodat	het	volk	geen	vijand	vormt.	

Uit	deze	passages	blijkt	dat	Machiavelli	de	taak	om	een	goede	vorst	te	zijn	ziet	als	
een	 taak	 die	 ontwikkeld	 moet	 worden	 en	 waar	 daarom	 veel	 tijd	 in	 gestoken	 moet	
worden.	Het	is	volgens	hem	belangrijk	dat	een	vorst	een	goed	overzicht	houdt	over	zijn	
veroverde	rijk	en	dat	hij	daar	zelf	ook	vaak	verblijft.	Een	rijk	kan	dus	niet	te	groot	zijn;	
dan	zou	het	overzicht,	en	daarmee	de	macht,	 snel	kwijtraken.	Een	vorst	moet	dus	een	
goede	balans	zien	te	vinden	tussen	het	rijk	vergroten	en	genoegen	nemen	met	de	grootte	
van	zijn	rijk.	Machiavelli	schrijft	dat	veroveringsdrang	een	natuurlijke	eigenschap	is	en	
dat	 een	 veroveraar	 veel	 lof	 verdient.	 Maar	 wanneer	 een	 vorst	 meer	 wilt	 veroveren	
zonder	dat	hij	daartoe	in	staat	is,	dan	verdient	hij	blaam	voor	zijn	fouten.		

	
§3.2	Het	recept	voor	het	behouden	van	de	uitverkoren	positie	
	
Machiavelli	 stelt	 zich	op	het	 standpunt	dat	 er	naast	 erfopvolging	en	veroveringen	nog	
een	 manier	 bestaat	 om	 als	 vorst	 aan	 de	 macht	 te	 komen,	 namelijk	 gekozen	 worden:	
constitutioneel	prinsdom.	Een	vorst	kan	door	twee	groepen	verkozen	worden,	namelijk	
door	de	adel	of	door	het	volk	(IP,	40).	Deze	twee	groepen	proberen	elkaar	uit	te	sluiten.	
De	adel	kan	iemand	naar	voren	schuiven	als	nieuwe	heerser,	of	het	volk	kan	iemand	tot	
heerser	 verkiezen	 (IP,	 41).	 Wanneer	 het	 volk	 iemand	 verkiest,	 is	 deze	 heerser	
duurzamer	dan	wanneer	de	adel	 iemand	kiest.	 	Het	volk	 is	namelijk	eerlijker	en	heeft	
betere	intenties.	De	adel	wil	slechts	iemand	van	zijn	groep	kiezen	om	het	volk	te	kunnen	



	 32	

overheersen,	terwijl	het	volk	aan	de	macht	wil	komen	om	niet	onderdrukt	te	worden	(IP,	
42).		
	 Vanwege	deze	overheersingsdrang	moet	een	vorst	altijd	oppassen	voor	de	adel.	
Iedere	 edelman	 wil	 het	 liefst	 de	 macht	 voor	 zichzelf	 grijpen	 en	 is	 daarom	 niet	 te	
vertrouwen.	 Edellieden	 zijn	 alleen	 maar	 bezig	 met	 hun	 eigenbelang	 en	 zijn	 erg	
verraderlijk	 (IP,	 43).	 De	 vorst	 kan	 daarom	 zelfs	 zijn	 ministers	 of	 adviseurs	 niet	
vertrouwen.	Hij	staat	feitelijk	helemaal	alleen	in	zijn	taak	om	te	heersen.		
	 Zoals	eerder	gesteld	is	het	van	noodzakelijk	belang	dat	de	vorst	het	volk	tevreden	
houdt.	Wanneer	de	heerser	 is	gekozen	door	het	volk	heeft	hij	een	makkelijke	taak;	het	
enige	wat	hij	moet	doen	is	zorgen	dat	hij	het	volk	niet	onderdrukt.	Wanneer	de	heerser	
echter	door	de	adel,	tegen	de	zin	van	het	volk	in,	is	verkozen,	moet	hij	veel	moeite	doen	
om	het	volk	voor	zich	te	winnen.	Zolang	hij	het	volk	en	zijn	bezittingen	beschermt	zou	
dit	moeten	slagen.		
	 De	daden	van	een	nieuw	gekozen	prins	 trekken	veel	meer	de	aandacht	dan	die	
van	 een	 prins	 die	 erfgenaam	 is.	 Wanneer	 die	 daden	 gekleurd	 worden	 door	 moed,	
trekken	 ze	ook	veel	 sneller	bewonderaars	 aan	dan	de	daden	van	koninklijk	bloed.	Dit	
komt	 doordat	mensen	 sneller	 overdonderd	 zijn	 door	 daden	 uit	 het	 heden	 dan	 uit	 het	
verleden.	Een	erfgenaam	is	meestal	alleen	populair	om	de	daden	van	zijn	voorvaderen.	
Maar	iemand	die	op	dit	moment	goede	daden	verricht	maakt	veel	meer	indruk.	Wanneer	
het	 volk	 besluit	 dat	wat	 op	 dit	moment	 gebeurt	 goed	 is,	 dat	 de	 heerser	 die	 zij	 op	 dit	
moment	 hebben	 bekwaam	 is,	 is	 het	 snel	 tevreden	 en	 zal	 het	 niet	 zoeken	 naar	 iets,	 of	
iemand,	anders	(IP,	103).		
	
§3.3	Het	recept	voor	het	behouden	van	de	macht		
	

‘Een	 vorst	 die	 zijn	 macht	 versterkt	 via	 het	 volk,	 door	 tevredenheid	 in	 plaats	 van	
onderdrukking,	 een	 vorst	 die	 kan	 bevelen	 en	 moedig	 is,	 die	 niet	 wanhopig	 wordt	 in	
tegenspoed,	die	niet	faalt	in	het	nemen	van	voorzorgsmaatregelen,	die	door	persoonlijke	
kwaliteiten	en	opgezette	instituties	bondgenoten	verwerft,	zo’n	vorst	zal	nooit	door	het	
volk	in	de	steek	worden	gelaten	en	zijn	macht	veilig	hebben	gesteld’	(IP,	44).7	

	
Volgens	Machiavelli	 kan	 het	 niet	 vaak	 genoeg	 benadrukt	 worden	 dat	 het	 in	 de	 gunst	
komen	bij	het	volk	één	van	de	belangrijkste	 taken	 is	om	de	macht	veilig	 te	stellen.	Dit	
betekent	 niet	 dat	 een	 vorst	 zwak	 moet	 worden.	 Een	 goede	 vorst	 straalt	 macht	 uit,	
boezemt	ontzag	 in	en	zorgt	dat	het	volk	 tevreden	 is.	Zo	heeft	het	volk	 ten	eerste	geen	
reden	om	in	opstand	te	komen,	en	ten	tweede	de	moed	niet.		
	 Dat	de	vorst	 een	 sterke	persoonlijkheid	moet	hebben,	blijkt	ook	uit	het	 feit	dat	
Machiavelli	 erop	hamert	dat	 een	vorst	niet	 te	 snel	mensen	moet	 vertrouwen.	 Feitelijk	
kan	 hij	 alleen	 zichzelf	 vertrouwen.	 Een	 manier	 om	 te	 zorgen	 dat	 men	 als	 vorst	 niet	
verraden	wordt,	 is	 te	zorgen	dat	 iedereen	afhankelijk	van	hem	en	zijn	autoriteit	 is	(IP,	
45).	Vooral	dienaren	en	ministers,	die	zich	in	de	positie	bevinden	om	hem	af	te	zetten	of	
te	verraden.	De	ideale	minister	houdt	zich	met	niets	anders	bezig	dan	met	de	zaken	van	
de	 vorst.	 Het	 belang	 van	 de	 vorst	 is	 zijn	 belang.	 Om	 dit	 te	 bereiken	 moet	 een	 vorst	
proberen	 de	minister	 zo	 veel	 mogelijk	 te	 laten	 zien	 hoe	 tevreden	 hij	 met	 hem	 is;	 de	
minister	beseft	dan	hoe	zeer	hij	afhankelijk	is	van	de	vorst	en	zal	niets	méér	willen	dan	

																																																								
7	Vrij	vertaald	van:	But	if	it	is	a	prince	who	builds	his	power	on	the	people,	one	who	can	command	
and	is	a	man	of	courage,	who	does	not	despair	in	adversity,	who	does	not	fail	to	take	precautions,	
and	who	wins	 general	 allegiance	 by	 his	 personal	 qualities	 and	 the	 institutions	 he	 establishes,	 he	
will	never	be	let	down	by	the	people;	and	he	will	be	found	to	established	his	power	securely.		



	 33	

hem	behagen	(IP,	100).	Men	moet	dus	voorzorgsmaatregelen	nemen	om	zichzelf	er	van	
te	 kunnen	 verzekeren	 dat	 iedereen	 te	 zeer	 afhankelijk	 is	 om	 de	 vorst	 te	 verraden.	 In	
tijden	van	tegenspoed	ziet	men	immers	vaak	pas	wie	men	kan	vertrouwen	en	dan	is	het	
al	te	laat	(IP,	44).	
	 Dit	 houdt	 ook	 in	 dat	 het	 volk	 altijd	 goed	 behandeld	moet	worden	 en	 tevreden	
moet	blijven.	Wanneer	een	vorst	zijn	volk	namelijk	nodig	heeft	in	tijden	van	tegenspoed,	
is	het	heel	 lastig	om	een	volk	dat	hem	haat	nog	voor	hem	te	kunnen	winnen	(D,	176).	
Een	volk	dat	tevreden	is	zal	veel	sneller	gemotiveerd	worden	zich	in	te	zetten	voor	zijn	
vorst	en	land	ten	tijde	van	oorlog.		
	 Maar	 ook	 ten	 tijde	 van	 oorlog	 is	 de	 voornaamste	 taak	 om	het	 volk	 tevreden	 te	
houden.	 Dit	 doet	 de	 vorst	 door	 alle	 eigendommen	 te	 beschermen.	 ‘Mochten	
eigendommen	toch	verloren	gaan’,	stelt	Machiavelli,	 ‘inspireer	de	mensen	dan	om	door	
te	blijven	zetten.	Verzeker	hen	ervan	dat	de	ellende	maar	van	korte	duur	zal	zijn	en	dat	
zij	sterker	uit	de	strijd	zullen	komen’	(IP,	46).		
	 Om	 het	 volk	 tevreden	 en	 tegelijkertijd	 onder	 de	 duim	 te	 houden,	 zijn	 goede	
wetten	noodzakelijk,	maar	ook	een	goed	leger.	Goede	wetten	en	een	goed	leger	zijn	de	
twee	 fundamenten	 van	 een	 stabiele	 staat.	 Die	 twee	 zijn	 dan	 ook	 onlosmakelijk	 met	
elkaar	 verbonden,	 volgens	 Machiavelli	 (IP,	 51).	 Hij	 geeft	 geen	 redenen	 waarom	 deze	
twee	precies	met	elkaar	verbonden	zijn	 (waarschijnlijk	omdat	een	goed	 leger	nodig	 is	
om	het	volk	af	te	schrikken	van	crimineel	gedrag)	en	hij	gaat	verder	ook	niet	in	op	het	
onderdeel	 ‘goede	wetten’.	Hij	wil	zich	voornamelijk	focussen	op	het	onderdeel	van	een	
‘goed	leger’.		
	 Er	zijn	twee	mogelijke	manieren	om	een	leger	samen	te	stellen:	via	eigen	mensen	
of	via	huursoldaten.	Machiavelli	 is	 zeer	negatief	over	huursoldaten.	Dit	komt	o.a.	door	
zijn	 ervaringen	 met	 huursoldaten	 in	 Florence.	 Hij	 is	 dan	 ook	 van	 oordeel	 dat	
huursoldaten	 ‘nutteloos’	 en	 ‘gevaarlijk’	 zijn.	 Ze	 geven	 namelijk	 alleen	 om	 geld	 en	 zijn	
daarom	 loyaal	 aan	 de	 hoogste	 bieder.	 De	 vorst	 kan	 dus	 nooit	 verzekerd	 zijn	 van	 de	
loyaliteit	 van	 de	 huursoldaten;	 ze	 kunnen	 makkelijk	 omgekocht	 worden	 (IP,	 53).	
‘Mensen	vallen	heel	gemakkelijk	te	corrumperen	en	radicaal	van	houding	te	veranderen,	
hoe	goed	en	hoe	goed	opgeleid	ze	ook	zijn’	(D,	206).	Geld	maakt	niet	dat	soldaten	bereid	
zijn	om	te	sterven.	Dat	kan	alleen	een	emotionele	motivatie,	zoals	vaderlandsliefde.		
	 Maar	 bondgenoten,	 soldaten	 van	 andere	 bevriende	 landen,	 zijn	 nog	 veel	
gevaarlijker.	Bondgenoten	 staan	geheel	onder	het	 gezag	van	een	ander:	 een	mogelijke	
toekomstige	 concurrent.	 Zodra	 de	 slag	 gewonnen	 is	 kunnen	 zij	 onder	 het	 bevel	 van	
iemand	anders	 een	nieuwe	aanval	uitvoeren;	maar	ditmaal	op	de	voorheen	bevriende	
vorst.	Bij	huursoldaten	bestaat	dit	risico	minder,	omdat	zij	geen	eenheid	vormen	en	geen	
andere	 gezagvoerder	 hebben.	 Zij	 zijn	 nog	 deels	 afhankelijk	 van	 de	 vorst,	 bijvoorbeeld	
door	 de	 beloofde	 betaling	 (IP,	 58).	 Machiavelli	 waarschuwt	 om	 nooit	 een	
bondgenootschap	aan	te	gaan	met	een	land	dat	machtiger	is,	omdat	de	kans	dan	bestaat	
dat	 dit	 land	 vervolgens	 een	 oorlog	 verklaart	 aan	 zijn	 bondgenoot	 die	 hij	 niet	 langer	
nodig	 heeft	 (IP,	 97).	 Daarnaast	 gaat	 het	 ten	 koste	 van	 de	 eigen	 onderdanen.	
Bondgenoten	moeten	immers	verwend	worden,	eer	ze	zichzelf	willen	opofferen	om	een	
ander	 land	 te	 verdedigen.	 Maar	 door	 het	 voeden	 van	 inwoners	 van	 grensgebieden,	
verwaarloost	men	 de	 eigen	 inwoners,	 wat	 ten	 koste	 zal	 gaan	 van	 hun	 toewijding	 (D,	
371).	 De	 toewijding	 van	 de	 eigen	 inwoners	 is	 nu	 juist	 zo	 belangrijk.	 Machiavelli	
vergelijkt	het	met	een	lichaam,	waar	de	vitale	organen	en	het	hart	weerbaar	moeten	zijn.	
Het	 lichaam	 kan	makkelijk	 leven	 zonder	 zijn	 ledematen,	 terwijl	 een	 steek	 in	 het	 hart	
fataal	kan	zijn.	Een	vorst	die	echter	zijn	bondgenoten	onderhoudt	in	plaats	van	zijn	eigen	



	 34	

onderdanen,	beschikt	over	een	lichaam	met	een	weerloos	hart	en	gewapende	handen	en	
voeten	(D,	371).		
	

‘Aangezien	men	een	oorlog	wel	kan	beginnen,	maar	niet	kan	beëindigen	wanneer	men	
wil,	moet	een	machthebber	vóór	hij	een	operatie	begint	zijn	krachten	 inschatten	en	op	
grond	daarvan	 zijn	plan	 trekken.	Maar	 laat	hij	wel	 zo	verstandig	 zijn	om	zijn	krachten	
niet	verkeerd	in	te	schatten;	en	dat	laatste	zal	steeds	het	geval	zijn	als	hij	ze	afmeet	naar	
het	geld	dat	hij	heeft	of	naar	de	gesteldheid	van	het	terrein	of	naar	de	sympathie	die	hij	
geniet	bij	zijn	onderdanen,	en	ondertussen	niet	over	een	eigen	leger	beschikt’	(D,	293)	

	
	 Een	 eigen	 leger,	 gevoed	 door	 vaderlandsliefde,	 is	 dus	 het	 sterkste	 en	 meest	
betrouwbare	leger.	‘Hoe	hemelsbreed	het	verschil	is	tussen	een	goed	gemotiveerd	leger	
dat	 vecht	 voor	 zijn	 eigen	 glorie,	 en	 een	 slecht	 gemotiveerd	 leger	 dat	 vecht	 om	 de	
eerzucht	van	derden	te	bevredigen’	(D,	207).	Moed	is	namelijk	een	emotie	die	niet	op	te	
roepen	is,	zolang	men	niet	gemotiveerd	wordt	dat	waarvan	men	houdt	te	beschermen.	
Ook	geld	kan	hieraan	niet	bijdragen.	‘Goud	is	ontoereikend	om	goede	soldaten	te	vinden,	
maar	goede	soldaten	zijn	meer	dan	toereikend	om	goud	te	vinden’,	stelt	Machiavelli.	

Machiavelli	hamert	erop	dat	niet	alleen	een	leger,	maar	ook	een	vorst	bekwaam	
moet	 zijn;	 hij	 moet	 voldoende	 kennis	 en	 inschattingsvermogen	 bezitten.	 Een	 goed	
oordeelsvermogen	 is	 de	 beste	 verdediging.	 Voorzichtigheid	 bestaat	 eruit	 te	 kunnen	
inschatten	wat	de	aard	is	van	een	bepaalde	dreiging	en	in	het	kunnen	accepteren	van	de	
minst	 slechte	 keuze.	 Daarnaast	 is	 kennis	 van	 actuele	 stand	 van	 zaken,	 karakter	 van	
vijandelijke	heersers	etc.,	nodig	om	een	oorlog	te	kunnen	winnen.	Maar	ook	kennis	over	
oorlog	voeren	in	het	algemeen.	Machiavelli	stelt	zich	daarom	op	het	standpunt	dat	een	
vorst	 altijd	 te	 koop	moet	 lopen	met	 zijn	 kennis	 over	 oorlog	 voeren	wanneer	 hij	 zich	
onder	 zijn	 soldaten	 begeeft;	 op	 deze	 manier	 zorgt	 hij	 ervoor	 dat	 de	 soldaten	 hem	
vertrouwen	en	volgen	in	de	strijd	(IP,	62).		

Zelfs	 letterlijk	volgen	in	de	strijd,	want:	 ‘Een	vorst	die	wil	vermijden	dat	hij	zijn	
hele	 leven	 achterdochtig	 of	 ondankbaar	 moet	 zijn,	 moet	 persoonlijk	 de	 leiding	 van	
militaire	operaties	op	zich	nemen’	 (D,	172).	Wanneer	de	vorst	namelijk	aan	het	hoofd	
van	een	slagveld	staat,	is	hij	bij	winst	diegene	die	zegeviert.	Alle	roem	en	veroveringen	
zullen	hem	dan	toekomen.	Wanneer	de	vorst	echter	afwezig	 is,	zal	 iemand	anders	met	
de	eer	gaan	strijken.	De	vorst	zal	dan	jaloers	worden	en	het	idee	krijgen	dat	hij	de	ander	
de	 roem	 moet	 afnemen	 die	 hij	 zelf	 niet	 heeft	 kunnen	 verwerven	 (D,	 172).	 Dit	 heeft	
ondankbaarheid	en	onredelijkheid	als	resultaat,	wat	de	vorst	en	zijn	populariteit	niet	ten	
goede	komt.	Daarom	is	het	voor	alle	partijen	beter	als	de	vorst	meteen	de	kans	krijgt	de	
roem	te	verwerven,	door	zijn	leger	voor	te	gaan	in	de	strijd.		

	
‘Een	prins	moet,	daarom,	geen	ander	doel	hebben	en	zijn	gedachten	en	aandacht	op	niets	
anders	richten,	dan	de	vaardigheid	van	oorlog	voeren	en	de	organisatie	van	oorlog.	De	
kunst		van	oorlog	voeren	is	alles	dat	verwacht	wordt	van	een	heerser;	het	is	zo	nuttig	dat	
het	naast	het	in	staat	stellen	van	troonopvolgers	om	hun	heerschappij	te	handhaven,	het	
vaak	ook	doodgewone	burgers	de	kans	geeft	om	te	heersen’	(IP,	61).8	

	
	 Daarnaast	 zijn	 er	 andere	 karaktereigenschappen	 die	 belangrijk	 zijn	 voor	 een	
goede	 vorst.	 Machiavelli	 waarschuwt	 de	 vorst	 vooral	 niet	 te	 deugdzaam	 te	 zijn.	 Niet	
																																																								
8	Vrij	vertaald	van:	 	A	prince,	therefore,	must	have	no	other	object	or	thought,	nor	acquire	skill	in	
anything,	except	war,	its	organization	and	its	discipline.	The	art	of	war	is	all	that	is	expected	of	a	
ruler;	and	it	is	so	useful	that	besides	enabling	hereditary	princes	to	maintain	their	rule	it	frequently	
enables	ordinary	citizens	to	become	rulers.	



	 35	

omdat	 dit	 geen	 goede	 eigenschap	 is,	 maar	 veeleer	 omdat	 de	 meeste	 vorsten	 niet	
deugdzaam	 zijn.	 De	 deugdzame	 vorst	 zal	 dus	 al	 snel	 in	 de	 problemen	 komen	 in	 een	
wereld	 die	 bestaat	 uit	 ondeugdzame	 vorsten	 (IP,	 66).	 Uit	 ervaring	 zal	 al	 snel	 genoeg	
blijken	 dat	 handelingen	 die	 deugdzaam	 lijken,	 een	 vorst	 zullen	 ruïneren,	 terwijl	
handelingen	die	ondeugdzaam	lijken	de	vorst	welvaart	en	veiligheid	zullen	bezorgen.		
	 Om	deze	stellingname	verder	toe	te	lichten	neemt	Machiavelli	het	voorbeeld	van	
‘gulheid’.	Het	lijkt	prachtig	als	een	vorst	de	reputatie	heeft	om	gul	te	zijn.	Zodra	de	vorst	
deze	reputatie	verkrijgt,	zal	hij	deze	echter	berouwen.	Wanneer	men	als	vorst	namelijk	
gul	wil	zijn,	moet	men	veel	weggeven,	aan	elke	onderdaan	die	het	vraagt	of	nodig	heeft.	
De	bezittingen	van	een	vorst	zijn	echter	niet	onuitputtelijk.	Eerdaags	zal	de	rijkdom	op	
zijn	 eind	 komen	 en	moet	 de	 vorst	 meer	 rijkdom	 verkrijgen	 om	weer	 weg	 te	 kunnen	
geven.	 De	 enige	manier	waarop	 een	 vorst	met	 spoed	meer	 rijkdom	 kan	 verkrijgen	 is	
belastingen	heffen.	Het	zal	echter	niet	 lang	duren	of	het	volk	zal	haatdragend	worden.	
Dan	 lijkt	 de	 vorst	 niet	 meer	 gul.	 Volgens	 Machiavelli	 zijn	 er	 slechts	 twee	 mogelijke	
scenario’s:	of	de	vorst	geeft	alles	weg,	wat	zijn	ondergang	zal	worden,	of	de	vorst	gaat	
eigendommen	van	een	ander	weggeven,	wat	van	hem	een	bedrieger	maakt	(IP,	67).	 In	
beide	 gevallen	 wordt	 de	 vorst	 dus	 ondeugdzaam	 terwijl	 hij	 de	 intentie	 had	 om	
deugdzaam	te	zijn.	

Hetzelfde	geldt	voor	medeleven.	Het	is	een	nobel	streven	als	een	vorst	bekend	wil	
staan	 om	 zijn	 mededogen.	 Van	 mededogen	 wordt	 echter	 snel	 misbruik	 gemaakt;	 de	
vorst	 wordt	 kwetsbaar	 voor	 verraad.	 Een	 vorst	 die	 zich	 echter	 zo	 nu	 en	 dan	 wreed	
opstelt,	zal	orde	en	gehoorzaamheid	teweeg	brengen	(IP,	70).	Mededogen	zal	kort	liefde	
oproepen,	maar	liefde	wordt	gefundeerd	door	dankbaarheid.	En	mensen	zijn	verwend;	
ze	 zullen	op	den	duur	meer	willen,	waardoor	de	dankbaarheid	 vergeten	wordt.	Angst	
wordt	echter	gevoed	door	de	dreiging	van	straffen,	en	is	daarom	een	veel	effectievere	en	
duurzamere	emotie	(IP,	71).	Men	heeft	lief	wanneer	het	hen	uitkomt,	maar	men	is	bang	
wanneer	het	de	vorst	uitkomt.	Daarom	is	angst	een	emotie	die	een	vorst	kan	controleren	
met	dreigementen,	maar	liefde	een	emotie	die	de	vorst	nooit	onder	controle	kan	houden.	
Het	is	dus	veiliger	om	gevreesd	te	worden,	dan	geliefd.	Het	enige	wat	van	noodzakelijk	
belang	is,	is	dat	de	vorst	zorgt	dat	hij	nooit	gehaat	wordt;	dan	is	zijn	positie	immers	niet	
langer	veilig	(IP,	73).			

Ook	 heerst	 de	 overtuiging	 dat	 het	 bewonderenswaardig	 is	 voor	 een	 vorst	 om	
eerzaam	 te	 zijn:	 hij	moet	 zijn	woord	nakomen	en	 zijn	overeenkomsten	 sluiten	 zonder	
stiekeme	bijbedoelingen.	Wanneer	men	echter	kijkt	naar	hedendaagse	gebeurtenissen,	
zijn	 alle	 prinsen	 die	 grootse	 dingen	 bereikt	 hebben	 diegenen	 die	 niet	 veel	 waarde	
hechtten	 aan	 hun	 beloften	 en	 die	 de	 eerzame	 mensen	 bedrogen	 hebben	 met	 hun	
sluwheid	 (IP,	 73).	 Als	 alle	mensen	 goed	 en	 deugdzaam	waren,	was	 dit	 een	 verkeerde	
houding	voor	een	vorst.	Het	is	echter	gebleken	dat	mensen	slechte	en	verdorven	wezens	
zijn	 die	 nooit	 hun	woord	 houden,	 ook	 niet	 tegen	 een	 vorst	 (IP,	 74).	Waarom	 zou	 een	
vorst	dan	wel	zijn	beloften	nakomen	tegen	zulke	schepsels?		

Dat	de	vorst	altijd	berekend	moet	zijn	op	bedriegers,	blijkt	ook	uit	Machiavelli’s	
uiteenzetting	over	de	manier	waarop	een	vorst	moet	vechten.	Machiavelli	verdedigt	dat	
er	 twee	 manieren	 van	 vechten	 zijn:	 via	 de	 wet	 (de	 menselijke	 manier)	 en	 via	
lichamelijke	 kracht	 (de	 dierlijke	 manier).	 Een	 vorst	 moet	 bekend	 zijn	 met	 de	 beide	
manieren	van	vechten	en	moet	op	beide	manieren	van	vechten	bedacht	zijn.	Machiavelli	
is	van	oordeel	dat	de	vorst	zichzelf	moet	trainen	in	het	zijn	van	een	centaur:	half	man,	
half	beest	(IP,	73).	Een	vorst	is	dus	gedwongen	te	weten	hoe	hij	zich	als	een	beest	moet	
gedragen;	maar	welk	dier	kan	hij	het	beste	als	voorbeeld	nemen?	Volgens	Machiavelli	
moet	 hij	 leren	 van	 de	 leeuw	 en	 de	 vos.	 Een	 leeuw	 kan	 zich	 namelijk	 niet	 verdedigen	



	 36	

tegen	vallen,	terwijl	een	vos	machteloos	staat	tegenover	wolven.	Wanneer	een	vorst	een	
combinatie	van	beide	dieren	is,	zal	hij	het	machtigst	zijn:	de	vorst	moet	een	vos	zijn	om	
vallen	 te	kunnen	herkennen	en	een	 leeuw	zijn	om	wolven	af	 te	kunnen	schrikken	 (IP,	
74).	De	wolven	in	dit	verhaal	zijn	waarschijnlijk	de	verraders,	zoals	de	mannen	van	adel	
of	ministers	die	eigenlijk	uit	zijn	op	de	positie	van	de	vorst.		
	 Dit	betekent	niet	dat	een	vorst	nooit	meelevend,	aardig	en	trouw	aan	zijn	woord	
moet	zijn.	Een	vorst	moet	deze	eigenschappen	zeker	behartigen.	Hij	moet	alleen	nooit	
zijn	oordeelsvermogen	laten	verslappen	en	zal	het	tegenovergestelde	van	deze	deugden	
moeten	zijn	wanneer	de	situatie	daarom	vraagt.	Het	 is	daarom	van	het	uiterste	belang	
dat	 een	 vorst	 weet	 hoe	 hij	 zich	 als	 het	 tegengestelde	 moet	 gedragen	 en	 daar	 ook	
daadwerkelijk	toe	 in	staat	 is	(IP,	75).	 ‘De	vorst	moet	niet	afwijken	van	wat	goed	is,	als	
dat	 mogelijk	 is,	 maar	 hij	 zou	 moeten	 weten	 hoe	 hij	 slecht	 moet	 zijn,	 wanneer	 dat	
noodzakelijk	is’	(IP,	76).	De	vorst	moet	zichzelf	zo	weten	te	presenteren	dat	niemand	het	
in	zijn	hoofd	durft	te	halen	om	hem	te	bedriegen	(IP,	77).	
	 Hoe	de	vorst	zich	presenteert	weegt	veel	zwaarder	dan	hoe	een	vorst	werkelijk	
is;	 er	 zijn	 maar	 weinig	 mensen	 die	 de	 vorst	 daadwerkelijk	 zullen	 ontmoeten.	 Zijn	
onderdanen	 zullen	 hem	 daarom	 beoordelen	 op	 zijn	 houding	 en	 zijn	 daden.	 En	 daden	
zullen	hoofdzakelijk	beoordeeld	worden	op	het	 resultaat.	Een	vorst	moet	zich	daarom	
ten	doel	 stellen	 om	meer	 land	 te	 veroveren	 en	het	 rijk	 dat	 hij	 heeft	 te	 behouden.	Dat	
resultaat	is	het	enige	wat	voor	het	volk	telt.	Wanneer	de	inwoners	kunnen	blijven	wonen	
waar	ze	wonen,	met	dezelfde	welvaart,	zijn	zij	tevreden	(IP,	77).	Dan	zullen	de	middelen	
voor	 deze	 doelen	 altijd	 gerechtvaardigd	worden	 door	 de	 onderdanen	 en	 zal	 de	 vorst	
altijd	eerzaam	lijken	en	lof	toegezwaaid	krijgen	(IP,	76).	Daarom	mag	de	verdediging	van	
het	 land	zowel	op	vernederende	wijze	als	op	eervolle	manier	plaatsvinden,	zolang	het	
maar	een	effectieve	wijze	is.	Waar	het	eigen	land	op	het	spel	staat,	mag	geen	ruimte	zijn	
voor	discussie	of	iets	rechtvaardig	of	onrechtvaardig	is,	of	menselijk	of	wreed	(D,	514).	
Machiavelli	 lijkt	 dus	 te	 verdedigen	 dat	 een	 vorst	 een	 radicaal	 pragmatische	 houding	
moet	 hanteren:	 voor	 nut	 en	 maatschappelijk	 voordeel	 is	 alles	 toegestaan.	 Voor	 het	
belang	van	het	land,	voor	het	voortbestaan	zelfs,	mag	alles	opzij	gezet	worden	en	moet	
altijd	gekozen	worden	voor	de	optie	die	dit	kan	bewerkstelligen.		
	 Kortom	 er	 zijn	 twee	 grote	 bedreigingen	 voor	 een	 vorst:	 interne	
ongehoorzaamheid	en	externe	agressie.	Het	resultaat	van	de	eerste	is	het	ontstaan	van	
geheime	samenzweringen.	Om	dit	tegen	te	gaan	kan	de	vorst	slechts	zorgen	dat	hij	nooit	
gehaat	wordt	en	dat	zijn	volk	tevreden	is.	Een	samenzweerder	zal	namelijk	altijd	denken	
dat	hij	met	het	bedreigen	van	de	vorst	veel	mensen	achter	zich	krijgt.	Wanneer	de	vorst	
echter	niet	gehaat	wordt	zal	de	samenzweerder	alleen	maar	bang	zijn	de	woede	van	alle	
onderdanen	over	zich	af	te	roepen;	hij	zal	de	vorst	geen	kwaad	durven	doen	(IP,	80).	Om	
de	 tweede	 dreiging	 tegen	 te	 gaan	 moet	 de	 vorst	 in	 het	 bezit	 zijn	 van	 een	 sterk	 en	
afschrikwekkend	leger	(IP,	78).		
	 Machiavelli	meent	echter	 te	kunnen	verdedigen	dat	het	geen	kwaad	kan	om	de	
bevolking	zelf	ook	goed	te	bewapenen.	Wanneer	een	vorst	zijn	onderdanen	bewapent,	
spreekt	 daar	 vertrouwen	 uit.	 De	 mensen	 die	 eerst	 achterdochtig	 waren,	 worden	 dan	
loyaal.	 De	 mensen	 die	 al	 loyaal	 waren,	 voelen	 zich	 nu	 vereerd	 met	 de	 taak	 als	
beschermer	 te	 fungeren.	 De	 vorst	 bewapent	 dus	 eigenlijk	 zichzelf	 door	 zijn	 volk	 te	
bewapenen	(IP,	89).		
	 Hoe	een	vorst	zijn	voorkomen	verder	kan	verbeteren,	en	dus	zijn	populariteit	bij	
het	 volk	 kan	 vergroten,	 is	 door	 onpopulaire	 maatregelen	 zo	 te	 presenteren	 dat	 ze	
gunstig	lijken.	De	maatregelen	waartoe	de	omstandigheden	de	vorst	hebben	gedwongen,	
moeten	 voorgespiegeld	 worden	 als	 een	 uiting	 van	 vrijgevigheid	 (D,	 224).	 Machiavelli	



	 37	

geeft	 een	 voorbeeld	 uit	 het	 oude	 Rome,	 waar	 de	 soldij	 uit	 de	 staatskas	 betaald	 zou	
worden,	zodat	er	meer	geld	beschikbaar	zou	zijn	voor	expedities	etc.	Om	dit	te	kunnen	
bekostigen	moest	wel	meer	belasting	worden	betaald.	Toch	was	het	volk	uitzinnig	van	
vreugde	om	deze	gunst.	Als	deze	gunstige	voorspiegeling	niet	lukt,	dan	is	het	beter	om	
vervelende	 taken	 te	 delegeren	 aan	 ondergeschikten	 (IP,	 82).	 Ministers	 of	 adviseurs	
zullen	 dan	 de	 schuld	 krijgen	 van	 onpopulaire	 maatregelen.	 Maar	 wanneer	 er	 lof	 te	
behalen	valt	voor	een	bepaalde	nieuwe	maatregel	of	wet,	moet	de	vorst	altijd	zorgen	dat	
hij	hierover	zelf	publiekelijk	spreekt,	zodat	hij	nieuwe	bewonderaars	achter	zich	krijgt.	
Wanneer	het	echter	onhaalbaar	is	om	in	de	gunst	te	vallen	bij	het	hele	volk,	zorg	er	dan	
als	vorst	op	zijn	minst	voor	dat	men	in	de	gunst	valt	bij	de	meest	invloedrijke	klassen	of	
groeperingen	van	de	samenleving	(IP,	83).		
	 De	mensen	die	niet	vallen	onder	de	bewonderaars	van	de	vorst,	kunnen	het	best	
afgeschrikt	 worden	 door	 publieke	 terechtstellingen.	 Wanneer	 één	 van	 hen	 een	
schandelijke	 poging	 onderneemt	 de	 vorst	 te	 schaden	 of	 verraden,	 moet	 hij	 op	 zo’n	
manier	gestraft	worden	dat	iedereen	er	getuige	van	kan	zijn	en	erover	blijft	praten	(IP,	
95).	 De	 vorst	 moet	 straffen	 altijd	 doorzetten,	 want	 een	 vorst	 die	 dreigt	 maakt	 veel	
minder	indruk	dan	een	vorst	die	doet	(D,	410).	Maar	in	het	omgekeerde	geval,	wanneer	
iemand	een	uitzonderlijke	goede	daad	verricht,	is	een	publieke	beloning	of	lofzang	ook	
op	zijn	plaats,	zodat	het	volk	gemotiveerd	wordt	zelf	zo’n	compliment	te	krijgen	(IP,	95).	
Dit	zet	mensen	aan	tot	een	competitie	om	zo	goed	mogelijk	in	de	gunst	te	vallen	bij	de	
vorst.	Mensen	dienen	dus	gekoesterd,	door	beloningen,	óf	uitgeschakeld	te	worden	door	
zware	straffen	(D,	410).		
	

‘Laten	 vorsten	 niet	 jammeren	 over	 deze	 of	 gene	 wandaad	 van	 het	 volk	 waarover	 zij	
regeren,	want	zo’n	wandaad	is	óf	te	wijten	aan	hun	eigen	nalatigheid,	óf	een	uitvloeisel	
van	soortgelijke	wandaden	die	zij	zelf	hebben	bezondigd’	(D,	479).	

	
	 Machiavelli	 verdedigt	 dat	 goede	wetten	 één	 van	 de	manieren	 zijn	 om	 een	 volk	
tevreden	 te	 houden.	 Hij	 zegt	 niet	 veel	 over	 de	 wetten,	 maar	 stelt	 zich	 wel	 op	 het	
standpunt	dat	er	geen	slechter	voorbeeld	denkbaar	is	dan	een	wet	op	te	stellen	en	deze	
vervolgens	 niet	 na	 te	 leven	 (D,	 210).	 Elke	 overtreding	 moet	 bestraft	 worden.	 En	 het	
allerergste	is	als	de	opsteller	van	deze	wetten	zich	zelf	niet	aan	deze	wetten	houdt;	hij	
moet	immers	het	goede	voorbeeld	geven.	Uit	dit	stukje	en	voorgaand	citaat	lijkt	men	dus	
af	 te	kunnen	 leiden	dat	Machiavelli	 van	oordeel	 is	dat	een	vorst	door	zich	niet	aan	de	
wetten	te	houden	in	de	hand	werkt	dat	zijn	volk	dat	ook	zal	doen.		
	 Toch	 blijft	 het	 een	 moeilijke	 taak	 om	 het	 volk	 tevreden	 te	 houden.	 Vaak	 zien	
volkeren	zelf	niet	in	wat	het	beste	voor	hen	is.	Het	leunt	op	valse	verwachtingen,	die	niet	
in	zijn	belang	zijn.	Daarom	is	het	zo	belangrijk	dat	een	vorst	het	volk	de	ogen	kan	openen	
voor	wat	echt	belangrijk	is	in	de	samenleving	(D,	229).	Het	volk	heeft	even	tijd	nodig	om	
te	 wennen	 aan	 een	 vorst,	 omdat	 het	 vaak	 door	 eerdere	 gebeurtenissen	 bedrogen	
uitgekomen	 is	bij	handelingen	van	vorsten.	Maar	niets	zal	zo	kalmerend	werken	tegen	
een	opstandige	massa	als	 ‘het	ontzag	voor	een	gezaghebbend,	 eerbiedwaardig	 iemand	
die	hen	tegemoet	treedt	(D,	233).	
	 Het	 tegengestelde,	 vleierij,	 is	 echter	 ook	 iets	waar	 de	 vorst	 voor	 op	 zijn	 hoede	
moet	 zijn.	 De	 vorst	 moet	 laten	 zien	 dat	 hij	 sterk	 genoeg	 is	 om	 de	 waarheid	 aan	 te	
kunnen;	 zijn	 onderdanen	hoeven	 zaken	niet	mooier	 voor	 te	 spiegelen	dan	dat	 ze	 zijn.	
Deze	waarheid	mag	 uiteraard	 alleen	 aan	 de	 vorst	 verteld	worden,	 want	 niets	 wat	 de	
vorst	in	kwaad	daglicht	kan	zetten	of	hem	zwak	kan	doen	overkomen	mag	publiekelijk	
bekend	worden	 (IP,	 101).	 Een	 vorst	mag	 nooit	 zwak	 overkomen	 bij	 zijn	 onderdanen,	



	 38	

maar	ook	zo	min	mogelijk	bij	zijn	ministers	en	adviseurs.	Daarom	moet	een	vorst	zorgen	
dat	 hij	 nooit	 om	 advies	 verlegen	 zit,	 maar	 slechts	 wanneer	 hij	 het	 wil.	 Hij	 mag	 een	
raadgever	nooit	toestaan	ongevraagd	advies	te	geven.	Een	vorst	moet	uitstralen	dat	hij	
zelf	 bekwaam	genoeg	 is	 om	 situaties	 te	 beoordelen	 en	keuzen	 te	maken.	Hij	moet	die	
wijsheid	niet	slechts	uitstralen,	maar	het	daadwerkelijk	zijn,	zodat	hij	slecht	advies	kan	
herkennen	en	weet	wanneer	iemand	hem	probeert	te	bedriegen	(IP,	101).		
	 Toch	kan	een	vorst	niet	alles	onder	controle	hebben:	 fortuna,	het	 lot,	speelt	ook	
altijd	een	rol	(IP,	108).	Hier	kan	een	vorst	niets	tegen	doen.	Hij	kan	zich	alleen	wapenen	
door	getraind	te	zijn	goede	beslissingen	te	nemen	in	onverwachte	situaties	en	zijn	hoofd	
daarbij	koel	te	houden.	‘Sterke	staten	en	uitnemende	persoonlijkheden	bewaren	bij	elke	
wending	 van	 de	 fortuin	 dezelfde	 instelling	 en	 dezelfde	 waardigheid’,	 volgens	
Machiavelli.	 Zwakke	 persoonlijkheden	 reageren	 echter	 anders;	 wanneer	 het	 lot	 hen	
bijvoorbeeld	 toelacht,	 worden	 ze	 ijdel	 en	 verwaand.	 Ze	 denken	 dan	 dat	 de	 goede	
uitkomsten	te	danken	zijn	aan	eigenschappen	‘die	hen	altijd	onbekend	waren’	(D,	488).	
Dit	resulteert	slechts	in	ergernis	van	de	omgeving,	wat	zal	zorgen	voor	een	omslag	in	de	
voorspoed.	Dan	zal	de	ware	laffe	aard	van	zulke	vorsten	naar	boven	komen	en	zullen	ze	
liever	vluchten	voor	de	 tegenspoed	dan	hier	 tegen	vechten.	Door	de	voorspoed	zijn	ze	
bovendien	niet	gewend	om	van	hen	af	 te	bijten.	Daarom	kan	 fortuna,	of	ze	nu	goed	of	
slecht	gezind	is,	een	bekwame	vorst	goede	lessen	leren.	

	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	



	 39	

Hoofdstuk	4:	Tegenpolen		
	
§4.1:	De	overeenkomsten	en	verschillen	tussen	Erasmus	en	Machiavelli	
	
Al	 lijken	 de	 denkbeelden	 van	 Erasmus	 en	Machiavelli	 sterk	 van	 elkaar	 te	 verschillen,	
beide	 denkers	 hebben	 eenzelfde	 doel	 voor	 ogen:	 het	 belang	 van	 eigen	 land	 en	 volk	
behartigen.	 Beiden	 geven	 hier	 echter	 een	 andere	 invulling	 aan.	 Waar	 Erasmus	 ervan	
overtuigd	is	dat	het	in	het	belang	van	het	volk	is	om	oorlog	zoveel	mogelijk	te	vermijden,	
is	 Machiavelli	 ervan	 overtuigd	 dat	 oorlog	 noodzakelijk	 is	 om	 het	 land	 en	 volk	 te	
beschermen	 tegen	 veroveraars.	 Deze	 andere	 uitgangspunten	 zijn	 mogelijkerwijs	 te	
verklaren	aan	de	hand	van	hun	eigen	ervaringen.	Erasmus	zag	op	zijn	vele	 reizen	alle	
armoede	 die	 teweeggebracht	werd	 door	 de	 oneindige	 oorlogen	 en	 verdedigde	 dat	 de	
oorlogen	 niet	 in	 het	 belang	 waren	 van	 het	 volk.	 Het	 volk	 wilde	 slechts	 in	 vrede	 en	
welvaart	leven,	terwijl	de	vorsten	uit	ijdelheid	en	trots	hun	land	zo	veel	mogelijk	wilden	
uitbreiden.	De	vorsten	dachten	hiermee	hun	reputatie	op	 te	waarderen.	Het	volk	kijkt	
echter	veel	meer	op	tegen	een	vorst	die	zich	gedraagt	volgens	de	Christelijke	principes.	
Erasmus,	die	kennis	en	deugdzaamheid	als	een	grotere	rijkdom	zag	dan	materie,	wilde	
de	vorsten	doen	inzien	dat	zij	zich	met	de	verkeerde	zaken	bezig	hielden.	Het	was	veel	
minder	eerzaam	om	mensen	te	doden	voor	meer	land,	dan	mensen	te	inspireren	om	te	
leven	als	 een	goede	Christen.	Machiavelli	 daarentegen	 leefde	 in	het	 verscheurde	 Italië	
waar	oorlog	een	gegeven	was.	Hij	vroeg	zich	niet	af	of	oorlog	überhaupt	goed	was,	dat	
zou	zinloos	zijn,	hij	vroeg	zich	slechts	af	hoe	het	volk	beschermd	kon	worden	tegen	de	
vele	veroveringen	(Tracy,	1978,	p.	126).	Daar	zag	Machiavelli	maar	één	oplossing	voor:	
als	heerser	zó	machtig	en	afschrikwekkend	overkomen	dat	zijn	gebied	met	rust	gelaten	
zou	worden.	Pas	als	er	een	vorst	zou	zijn	die	voor	eenheid	kon	zorgen	in	Italië,	zonder	
dat	 deze	 verstoord	 zou	 worden	 door	 externe	 vorsten	 met	 veroveringsdrang,	 zou	 er	
vrijheid	 zijn	 onder	 de	 Italiaanse	 burgers	 (Tracy,	 1978,	 p.	 7).	 Een	 machtige,	
afschrikwekkende	vorst	was	in	Machiavelli’s	ogen	het	beste	medicijn	voor	Italië,	terwijl	
Erasmus	voor	een	deugdzame,	Christelijke	vorst	pleitte.	Erasmus	wenste	een	vorst	die	
geliefd	was,	Machiavelli	een	vorst	die	gevreesd	was.		
	 Een	 andere	 mogelijke	 verklaring	 voor	 de	 verschillen	 tussen	 Machiavelli	 en	
Erasmus	 is	 hun	 verschil	 in	 discipline.	 Erasmus	 was	 een	 theoloog,	 die	 zijn	 normen	
afleidde	van	de	Bijbel	en	andere	mythische	verhalen,	terwijl	Machiavelli	een	historicus	
was	 die	 zijn	 normen	 afleidde	 van	 de	 gebeurtenissen	 zoals	 ze	 geschiedden.	 Erasmus	
leidde	uit	de	lessen	van	Christus	af	dat	de	mens	vredelievend	moest	zijn	en	zich	afzijdig	
moest	 houden	 van	 geweld.	 Bovendien	 had	 God	 de	 mens	 ontworpen	 als	 een	 zacht,	
ongewapend	 wezen.	 De	 mens	 was	 dus	 niet	 voor	 geweld	 geschapen.	 Machiavelli	
daarentegen,	 zag	 in	 de	 geschiedenis	 slechts	 oorlogen	 en	 op	 macht	 beluste	 koningen.	
Oorlog	was	er	altijd	al	geweest.	Machiavelli	keek	dus	niet	naar	hoe	het	moest	zijn,	maar	
probeerde	te	roeien	met	de	riemen	die	de	geschiedenis	had	aangereikt,	en	dacht	na	over	
de	vraag	hoe	een	vorst	een	oorlog	kon	winnen	of	kon	afschrikken.		
	 Beide	denkers	stelden	dat	een	vorst	de	gewenste	kwaliteiten	moest	ontwikkelen	
en	zich	moest	trainen	om	zo	goed	mogelijk	beslissingen	te	kunnen	nemen	en	zo	gepast	
mogelijk	 te	 kunnen	 handelen	 in	 bepaalde	 situaties.	 Volgens	 Erasmus	 was	 een	
Christelijke	opvoeding	hiervoor	geschikt;	hij	wenste	dat	de	vorst	 zo	wijs	mogelijk	 zou	
worden.	 Dit	 was	 mogelijk	 door	 veel	 te	 leren	 over	 bewonderenswaardige	 deugden	 in	
fictionele	 verhalen.	 Geschiedenis	 moest	 zo	 veel	 mogelijk	 worden	 ontweken	 in	 de	
opvoeding	 van	 een	 jonge	 prins,	 omdat	 historische	 gebeurtenissen	 geweld	 te	 veel	
verheerlijkten.		



	 40	

	 Machiavelli	stelde	zich	echter	op	het	standpunt	dat	‘ervaren’	de	enige	manier	was	
om	te	 leren	als	goede	vorst.	Een	vorst	moest	niet	alleen	ervaringen	 lezen	van	voorbije	
vorsten	 in	historische	geschriften,	maar	ook	zelf	zo	veel	mogelijk	ervaren	door	mee	te	
gaan	 naar	 veldslagen	 etc.	 Machiavelli	 keek	 slechts	 naar	 de	 praktijk.	 Hij	 leefde	 in	 een	
verscheurd	land	waar	acuut	een	praktische	oplossing	voor	gevonden	moest	worden,	dus	
hij	kon	het	zich	niet	permitteren	te	mijmeren	over	ideaalbeelden.	Daarnaast	werd	hem	
gevraagd	de	situaties	te	beschrijven	zoals	ze	waren,	hem	werd	niet	om	zijn	oordeel	over	
die	 situaties	gevraagd.	Bij	Machiavelli	hoefde	een	koning	niet	wijs	 te	 zijn,	 als	hij	maar	
sluw	genoeg	was	om	zijn	 	 tegenstanders	 te	 verraden,	 zonder	 zelf	 verraden	 te	worden	
door	zowel	vriend	als	vijand.	
	 Toch	 hadden	 beiden	 ook	 overeenkomstige	 ideeën.	 Naast	 de	 zojuist	 genoemde	
overeenkomsten	van	het	belang	van	het	volk	willen	behartigen	en	het	idee	dat	vorsten	
gewenste	eigenschappen	moeten	ontwikkelen,	pleitten	beiden	ook	voor	het	belang	dat	
een	vorst	zo	veel	mogelijk	aanwezig	moest	blijven	in	het	eigen	land.	Alleen	dan	kon	de	
vorst	beginnende	problemen	verhelpen	en	weten	wat	er	onder	het	volk	speelde.	Kennis	
over	 het	 eigen	 land	 was	 volgens	 beide	 niet	 te	 onderschatten.	 Hoewel	 Erasmus	 dit	
aanvoerde	als	argument	waarom	een	vorst	nooit	ten	strijde	moest	trekken,	hij	zou	dan	
immers	 niet	 weten	 wat	 er	 in	 zijn	 eigen	 rijk	 gebeurde,	 verdedigde	 Machiavelli	 dat	 de	
vorst	altijd	met	zijn	troepen	mee	moet	gaan	en	zo	mogelijk	zijn	leger	moet	aanvoeren.		
	 Vanuit	 het	 belang	 kennis	 te	 hebben	 over	 het	 eigen	 land,	 verdedigden	 beide	
denkers	 ook	dat	 een	 rijk	 niet	 te	 groot	mocht	 groeien.	 Erasmus	 zei	 dat	 een	 vorst	 geen	
land	hoefde	te	veroveren,	omdat	hij	dan	meer	aandacht	kon	besteden	aan	het	 land	dat	
hij	 al	 had.	 Machiavelli	 stelde	 dat	 een	 vorst	 moest	 weten	 wanneer	 hij	 genoeg	 land	
veroverd	 had,	 omdat	 een	 groot	 stuk	 land	moest	 bijdragen	 aan	 zijn	macht	 en	 niet	 zijn	
zwakte	moest	worden	door	een	gebrek	aan	overzicht.		
	 Beide	stelden	dat	het	grootste	belang	van	een	vorst	was	om	het	volk	tevreden	te	
houden.	 Erasmus	 maakte	 deze	 stellingname	 omdat	 dat	 het	 goede	 was	 om	 te	 doen,	
Machiavelli	omdat	dit	effectief	was	om	lang	te	kunnen	regeren.	Al	 is	het	volk	tevreden	
houden	een	middel	voor	een	ander	doel,	beiden	dragen	dezelfde	methoden	aan	om	dit	te	
doen.	 Zo	 stellen	 beiden	 dat	 belasting	 verhoging	 alleen	 in	 het	 uiterste	 geval	 mag	
gebeuren	en	dat	wetten	altijd	nageleefd	moeten	worden,	door	zowel	volk	als	vorst.		
	 Daarnaast	staan	beide	denkers	wantrouwig	tegenover	raadsmannen.	Bij	Erasmus	
komt	 dit	 net	 als	 bij	 Machiavelli	 voort	 uit	 ervaring.	 Erasmus	 koesterde	 een	 groot	
wantrouwen	 tegenover	 de	 raadsmannen	 van	 Karel	 V.	 Hij	 stelde	 zich	 daarom	 op	 het	
standpunt	 dat	 raadsmannen	met	 grote	 zorg	 gekozen	moesten	worden.	 Ze	moesten	 zo	
deugdzaam	mogelijk	zijn,	zodat	ze	de	vorst	altijd	van	goede	adviezen	konden	voorzien	
en	hem	konden	helpen	een	beter	mens	te	worden.	Machiavelli	daarentegen	verdedigde	
dat	 de	 vorst	 de	 adviezen	 altijd	 goed	 moest	 wegen	 voor	 hij	 ze	 opvolgde,	 omdat	 hij	
bezorgd	 was	 dat	 de	 raadsmannen	 en	 ministers	 de	 macht	 van	 de	 vorst	 wilden	
overnemen,	wanneer	hij	niet	oplettend	en	wijs	genoeg	was.		
	 Ook	stonden	beiden	zeer	wantrouwend	tegenover	huursoldaten	en	bondgenoten.	
Beide	 dachten	dat	 van	 bondgenootschappen	 slechts	 heibel	 kon	 komen	 en	 dat	 deze	 zo	
veel	mogelijk	vermeden	moesten	worden.	Huursoldaten	waren	slechts	geïnteresseerd	in	
geld	en	daarom	niet	te	vertrouwen.	Volgens	Erasmus,	doordat	ze	het	tegengestelde	van	
een	goede	Christen,	en	dus	niet	deugdzaam,	waren.	Ze	waren	niet	te	vertrouwen,	omdat	
ze	niet	goed	probeerden	te	leven.	Ze	voerden	geen	oorlog	met	de	intentie	de	mensen	van	
wie	 ze	 hielden	 te	 beschermen	 en	 waren	 daarom	 geen	 loyale	 bondgenoten.	 Volgens	
Machiavelli	 waren	 ze	 makkelijk	 om	 te	 kopen	 door	 de	 hoogste	 bieder	 en	 moesten	 ze	
daarom	gemeden	worden	door	een	vorst.		



	 41	

§4.2:	Oordelen	over	Erasmus	en	Machiavelli	
	
Veel	denkers	onderschrijven	dit	 contrast	 tussen	Erasmus	en	Machiavelli.	 Zo	verdedigt	
James	Tracy	dat	Machiavelli	een	realist	is,	terwijl	Erasmus	een	moralist	is	(Tracy,	1978,	
p.	 3).	 Machiavelli	 bestudeert	 hoe	 de	 zaken	 er	 echt	 voor	 staan	 en	 probeert	 voor	 deze	
reële	omstandigheden	een	zo	goed	mogelijke	oplossing	te	bieden.	Hij	gaat	uit	van	hoe	de	
mensen	echt	zijn	en	hoe	ze	altijd	zijn	geweest	en	erkent	dat	mensen	niet	makkelijk	 te	
veranderen	zijn.	Het	zit	 in	de	menselijke	aard	om	macht	 te	willen	hebben	en	de	strijd	
aan	te	willen	gaan	(Tracy,	1978,	p.	5).		
	 Erasmus	daarentegen	stelt	zich	op	het	standpunt	dat	oorlog	een	onderdeel	van	de	
menselijke	cultuur	is,	dat	veranderd	zou	kunnen	en	moeten	worden	(Tracy,	1978,	p.	5).	
Erasmus	 is	 daarom	een	moralist.	Hij	 kijkt	 naar	het	 ideaalbeeld	 van	hoe	 een	 vorst	 zou	
moeten	 zijn	 en	 pleit	 voor	 een	 manier	 van	 regeren	 waar	 nooit	 oorlog,	 ondeugd	 en	
onrecht	toegepast	hoeft	te	worden.	Volgens	Tracy	besteedt	hij	zoveel	aandacht	aan	hoe	
de	zaken	zouden	moeten	zijn,	dat	hij	geen	oog	heeft	voor	hoe	de	dingen	werkelijk	zijn.	
Erasmus	lijkt	onwetend	te	zijn	over	hoe	de	situatie	werkelijk	is	en	komt	daarom	met	een	
ongepaste,	niet-reële	oplossing	voor	de	strijdlustige	vorsten.	Erasmus	lijkt	blind	te	zijn	
voor	de	bestaande	machtsdynamieken	en	naïef	over	het	te	veranderen	karakter	van,	en	
de	te	veranderen	relaties	tussen,	vorsten.	Tracy	vraagt	zich	bijvoorbeeld	af	of	Erasmus	
wel	beseft	dat	vrede	vaak	alleen	gesloten	wordt	als	het	in	het	belang	is	van	een	vorst,	en	
niet	omdat	de	vorst	de	ambitie	heeft	een	goed	en	deugdzaam	mens	te	zijn	(Tracy,	1978,	
p.	35).	
	 Johan	Huizinga	 lijkt	dit	oordeel	over	Erasmus	 te	delen.	Huizinga	 is	 van	oordeel	
dat	Erasmus	beschikte	over	een	‘totaal	onpolitische	geest’	(Huizinga,	2001,	p.	172).	‘Hij	
stond	 te	 veel	 buiten	 de	 praktische	 werkelijkheid,	 en	 dacht	 te	 naïef	 over	 de	
verbeterbaarheid	 van	 mensen’,	 aldus	 Huizinga,	 ‘om	 de	 moeilijkheden	 en	
noodzakelijkheden	 van	 het	 staatsbestel	 te	 kunnen	 beseffen’	 (Huizinga,	 2001,	 p.	 172).	
Erasmus	beschikte	over	primitieve	politieke	opvattingen	over	goed	staatsbestuur	en	het	
ontbrak	 hem	 aan	 politiek	 inzicht	 in	 de	 situaties	 van	 zijn	 tijd.	 Dit	 had	 ten	 gevolge	 dat	
Erasmus	te	streng	oordeelde	over	de	vorsten	van	zijn	tijd:	‘hij	stelde	hen	voor	alles	wat	
verkeerd	was	verantwoordelijk’	(Huizinga,	2001,	p.	173).	Erasmus	had	als	doel	gesteld	
dat	vorsten	eenheid	en	vrede	moesten	scheppen	in	kerk	en	staat,	maar	besefte	niet	dat	
daar	een	lange	tijd	aan	bondgenootschappen	en	verbonden	sluiten	aan	vooraf	ging.	Hij	
was	 teleurgesteld	 in	de	vorsten	van	zijn	 tijd,	omdat	ze	niet	waar	hadden	gemaakt	wat	
Erasmus	voor	ogen	had	(Huizinga,	2001,	p.	173).	Diplomatieke	noodzakelijkheden	lijken	
hem	volledig	te	ontgaan.		
	

‘Om	 zich	 als	 ‘s	 vorsten	 raadsman	 te	 habiliteren	 schreef	 Erasmus	 de	 Institutio	Principis	
Christiani;	 een	 traktaat	over	de	opvoeding	eens	vorsten,	dat,	 overeenkomstig	Erasmus’	
aard	 en	neiging,	 zich	meer	 in	 het	morele	 dan	het	 politische	beweegt,	 en	wel	 een	 sterk	
contrast	vormt	met	dat	andere	werk,	een	paar	 jaren	eerder	geschreven:	 Il	principe	 van	
Machiavelli’	(Huizinga,	2001,	p.	116).		

	
	 Deze	laatste	conclusie	trekt	Lindhardt	ook	in	zijn	boek	over	Machiavelli.	Hij	is	van	
oordeel	dat	Machiavelli	amoreel	is.	Dit	betekent	dus	niet	dat	Machiavelli	immoreel	is;	hij	
heeft	 simpelweg	 niets	 van	 doen	 met	 moraliteit.	 In	 zijn	 tijd	 zag	 Machiavelli	 dat	 de	
samenhang	 tussen	 politiek,	 ethiek	 en	 theologie	 verloren	 ging	 door	 de	 ontwikkelende	
individualisering.	Waar	 tijdens	de	Middeleeuwen	alle	kennis	nog	samen	hing,	werd	de	
wetenschap	 van	 de	 samenleving	 tijdens	 de	 Renaissance	 verdeeld	 in	 verschillende	
disciplines	die	elk	op	zich	autonoom	bestudeerd	konden	worden.	Politiek	heeft	dus	niets	



	 42	

meer	met	moraliteit	van	doen	en	wordt	amoreel	(Lindhardt,	2007,	p.	10).	Daarnaast	is	
Machiavelli	in	de	eerste	plaats	wetenschapper	en	geen	filosoof,	dus	hij	neemt	waar	wat	
hij	ziet	en	beschrijft	dit	vervolgens.	Het	is	niet	aan	hem	om	te	oordelen	over	wat	hij	ziet	
of	 te	 rechtvaardigen	 wat	 er	 gebeurt	 (Lindhardt,	 2007,	 p.	 12).	 Machiavelli	 was	 niet	
geïnteresseerd	 in	 hoe	 de	 dingen	 zouden	 moeten	 zijn,	 maar	 hoe	 de	 dingen	 werkelijk	
waren;	 hij	 was	 een	 empiricus,	 geen	 ethicus	 (Lindhardt,	 2007,	 p.	 22).	 Hij	 had	 geen	
belangstelling	voor	hoe	men	een	morele	politiek	kon	bedrijven.	Hij	vroeg	niet	naar	hoe	
men	 in	ethisch	opzicht	een	goed	politicus	wordt.	Voor	hem	was	alleen	van	belang	hoe	
een	politicus	effectief	en	succesvol	kon	zijn	en	hoe	de	politiek	de	staat	vooruitgang	kon	
bezorgen	 (Lindhardt,	 2007,	 p.	 21).	 Dat	 kon	 door	 de	 staat	 te	 beschermen	 tegen	
veroveraars	via	het	afschrikken	van	vijanden.		
	

‘Humanisten	 [o.a.	 Erasmus]	 waren	 vooral	 bezig	 met	 onderzoek	 naar	 wat	 een	 goede	
heerser	is	en	hoe	deze	kennis	in	daden	vertaald	kon	worden.	Machiavelli	keert	zich	tegen	
deze	zienswijze.	Er	is	zo’n	groot	verschil	tussen	hoe	een	mens	behoort	te	leven	en	hoe	hij	
werkelijk	 leeft,	 dat	 je	 net	 zo	 goed	 kunt	 afzien	 van	 het	 eerste	 en	 je	 er	 beter	 op	 kunt	
concentreren	het	laatste	werkelijk	te	begrijpen’	(Lindhardt,	2007,	p.	41).		

	
Machiavelli	vraagt	zich	niet	af	waar	het	kwaad	vandaan	komt	en	evenmin	hoe	het	kwaad	
te	 overwinnen	 is.	 Het	 is	 voor	 hem	 voldoende	 te	 constateren	 dat	mensen	 geneigd	 zijn	
slecht	te	handelen	(Lindhardt,	2007,	p.	50).	Machiavelli	leunt	volgens	Lindhardt	niet	op	a	
priori	overtuigingen;	hij	leidt	zijn	overtuigingen	af	van	zijn	ervaringen.		
	 Lindhardt	 verdedigt	 dat	 de	 vooroordelen	 over	 Machiavelli,	 zoals	 dat	 hij	 het	
kwaad	 rechtvaardigt,	 of	 dat	 hij	 verdedigt	 dat	 het	 doel	 alle	 middelen	 heiligt,	 niet	
waarheidsgetrouw	zijn.	Als	Machiavelli	dat	zou	doen,	dan	zou	hij	met	ethiek	bezig	zijn.	
Het	zou	impliceren	dat	hij	een	vooraf	gesteld	doel,	ideaalbeeld,	zou	hanteren.	Maar	dat	is	
precies	wat	Machiavelli	niet	wil	doen.	Hij	wil	politiek	op	geen	enkel	gebied	mengen	met	
het	 ethische	 of	 morele	 (Lindhardt,	 2007,	 p.	 53).	 	 ‘Politiek	 is	 zijn	 eigen	 doel	 en	 geen	
middel	voor	iets	anders.	Daarentegen	dient	al	het	andere	als	middelen	voor	de	politicus’	
(Lindhardt,	2007,	p.	56).	Er	is	dus	geen	vaststaand	doel	binnen	de	politiek,	maar	politiek	
bedrijven	 is	 het	 doel	 op	 zich.	 Ethiek	 kan	 dienen	 als	 middel	 om	 politiek	 te	 bedrijven.	
Machiavelli	concludeert	niet	vanuit	moraal	wat	de	juiste	politiek	is,	maar	hij	leidt	moraal	
af	van	de	politiek	(Lindhardt,	2007,	p.	62).		
	 Het	 ideaal	 van	 Machiavelli	 was	 dus	 in	 zekere	 zin	 ‘de	 bekwame	 politicus’:	 een	
vorst	die	 zijn	middelen	beheerst	 en	begrijpt	waar	zijn	mogelijkheden	 liggen.	Maar	het	
bereiken	 van	 dit	 doel	 impliceert	 geen	 ethische	 doelstelling.	 Machiavelli	 heeft	 geen	
levensbeschouwing	 te	 bieden	 (Lindhardt,	 2007,	 p.	 110).	 Machiavelli	 bekeek	 alles	 ten	
behoeve	van	de	staat	en	niet	per	se	ten	behoeve	van	de	burgers.	Hij	keek	naar	wat	een	
goede	vorst	was	in	het	belang	van	de	staat,	in	plaats	van	naar	wat	een	goed	mens	was.	
Dit	 in	 tegenstelling	 tot	Erasmus,	die	onderzocht	wat	 een	goed	mens	was	 zodat	 er	 een	
goede	 vorst	 kon	 komen,	 die	 vervolgens	 weer	 het	 volk	 zou	 inspireren	 zich	 als	 goede	
mensen	te	gedragen;	want	dat	was	volgens	Erasmus	in	het	belang	van	de	burgers	en	de	
staat.	 Machiavelli	 ziet	 geen	 nut	 in	 het	 zijn	 van	 een	 goed	 christen,	 aldus	 Lindhardt.	
Machiavelli	stelt	zich	op	het	standpunt	dat	de	Christelijke	waarden,	verdraagzaamheid,	
harmonie	 etc.,	 niet	 gemaakt	 zijn	 voor	 deze	 wereld	 (Lindhardt,	 2007,	 p.	 60).	 Deze	
waarden	zorgen	er	niet	voor	dat	de	staat	beschermd	wordt	tegen	mensen	die	zich	niet	
aan	deze	waarden	houden.	 En	het	 beschermen	 van	de	 staat	 is	 de	 plicht	 van	 zowel	 de	
burgers	als	de	vorst.	Wat	is	het	nut	van	het	zijn	van	een	goede	Christen,	als	men	er	een	
slechte	burger	van	wordt?	



	 43	

	 ‘Machiavelli	heeft	 indirect	 laten	zien’,	verdedigt	Erik	de	Bom,	 ‘wat	de	resultaten	
zouden	zijn	als	prinsen	zouden	regeren	volgens	de	normen	van	Erasmus	cum	suis.	Hij	
heeft	 meedogenloos	 laten	 zien	 dat	 het	 humanistische	 beeld	 van	 de	 ideale	 prins	
simpelweg	niet	werkt’	(De	Bom,	2016,	p.	5).	Wanneer	een	vorst	bezig	zou	zijn	met	het	
goede	 voorbeeld	 geven,	 zou	 hij	 ineffectief	 regeren	 en	 binnen	 de	 kortste	 keren	 zijn	
koninkrijk	 verliezen.	 Een	 vorst	moet	 af	 en	 toe	 zijn	 handen	 vuil	 kunnen	maken	 in	 het	
belang	van	zijn		staat.	Natuurlijk	erkent	ook	Machiavelli	dat	het	bewonderenswaardig	is	
als	een	vorst	deugdzaam	is,	maar	dit	zou	hem	geen	succesvolle	heerser	maken	(De	Bom,	
2016,	p.	5).	
	
§4.3:	Schijn	bedriegt	
	
Deze	 oordelen	 over	 de	 tegenstellingen	 tussen	 beide	 denkers	 zijn	 gebaseerd	 op	
Machiavelli’s	 bekendste	 werk,	De	 vorst,	 en	 een	 aantal	 van	 Erasmus’	 bekende	 werken	
zoals	 essays	 uit	 de	 Adagia	 en	 Lof	 der	 zotheid.	 In	 deze	 thesis	 zijn	 deze	 werken	 ook	
behandeld	met	grote	toevoegingen	uit	bijvoorbeeld	De	opvoeding	van	een	Christenvorst.	
Wanneer	men	echter	het	totale	oeuvre	van	Machiavelli	en	Erasmus	bestudeert,	lijkt	het	
dat	zowel	Machiavelli,	als	Erasmus,	deze	oordelen	tegenspreken	in	veel	andere	werken.	
Wanneer	men	De	Turkenkrijg	van	Erasmus	bestudeert,	lijkt	hij	niet	zo	politiek	naïef	als	
wordt	 beoordeeld	 door	 bijvoorbeeld	 Huizinga.	 En	 wanneer	men	 de	 toneelstukken	 en	
persoonlijke	brieven	van	Machiavelli	leest	ontstaat	er	grote	aanleiding	te	betwijfelen	of	
hij	werkelijk	amoreel	was.		
	 Ross	 Dealy	 is	 van	 mening	 dat	 in	 Erasmus’	 werk	 oorlog	 enerzijds	 absoluut	
afgekeurd	wordt,	anderzijds	 in	sommige	situaties	 toegestaan	 lijkt	 (Dealy,	1984,	p.	58).	
Oorlog	 is	 voor	Erasmus	 een	 illustratie	 van	hoe	mensen	 zichzelf	 kunnen	bevrijden	van	
natuur	en	rede,	en	bijgevolg	falen	het	levenspad	van	een	Christen	te	volgen	(Dealy,	1984,	
p.	 54).	 Er	 is	 echter	 een	 andere	 kant	 binnen	 het	 denken	 van	 Erasmus;	 een	 schijnbare	
contradictie	 met	 het	 pacifisme	 waar	 hij	 vaak	 toe	 gerekend	 wordt.	 Erasmus	 zelf	 zegt	
meermaals	expliciet	dat	hij	oorlog	nooit	absoluut	zal	afkeuren	 (Dealy,	1984,	p.	61).	Er	
zijn	 volgens	 Erasmus	 situaties	 waarin	 oorlog	 toegestaan,	 soms	 zelfs	 aangemoedigd,	
moet	worden.		
	 Erica	Benner	brengt	het	standpunt	naar	voren	dat	hoe	meer	men	van	Machiavelli	
leest,	hoe	meer	een	andere	Machiavelli	naar	voren	komt;	een	Machiavelli	die	niet	strookt	
met	 het	 traditionele	 beeld	 dat	 van	 hem	 is	 gevormd.	 Het	 lijkt	 alsof	Machiavelli	 in	 zijn	
werk	vaak	met	meerdere	stemmen	spreekt;	meerdere	maskers	draagt	(Benner,	2018,	p.	
19).		
	

‘De	ene	stem	 is	 luid,	meedogenloos,	ambitieus	en	schuift	morele	scrupules	aan	de	kant	
om	maar	zo	snel	mogelijk	resultaat	te	behalen	en	staat	bekend	als	 ‘typisch	Machiavelli’.	
De	andere	stem	valt	minder	op	en	krijgt	minder	aandacht.	Toch	is	het	deze	zachtere	stem	
die	met	de	meest	praktische	aanwijzingen	komt,	met	beleidsadviezen	die	tot	duurzame	
macht	 en	 vrede	 leiden	 in	 plaats	 van	 tot	 klinkende	 maar	 problematische	 resultaten’	
(Benner,	2018,	p.	310).	

	
	 In	de	komende	hoofdstukken	van	deze	thesis	zullen	deze	alternatieve	 ‘Erasmus’	
en	‘Machiavelli’	aan	het	woord	komen	en	zal	onderzocht	worden	of	ze	werkelijk	zoveel	
van	elkaar	verschillen	als	dikwijls	wordt	gesteld.		
	
	
	



	 44	

	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	

	
	

Deel	II:	De	Alternatieve	Interpretaties	
	
	
	

	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	



	 45	

Hoofdstuk	5:	Erasmus	en	de	machtige	Christen		
	

‘Sommigen	zijn	namelijk	van	oordeel	dat	Christenen	überhaupt	het	recht	niet	hebben	om	
oorlog	te	voeren.	Een	dergelijke	opvatting	vind	ik	te	idioot	voor	woorden’	(TK,	38).		

	
§5.1:	Erasmus	en	de	politiek	
	
Het	 is	betwijfelbaar	of	Erasmus	werkelijk	zo	naïef	over	politiek	 is	als	hem	vaak	wordt	
toegeschreven.	Zo	zijn	er	geleerden	die	stellen	dat	Erasmus	veel	meer	verstand	van	zijn	
politieke	omstandigheden	had	dan	lang	is	gedacht	(Tracy,	1978,	p.	125).	Erasmus	kende	
veel	 invloedrijke	personen	 en	had	 veel	 vrienden	 in	 koninklijke	 kringen,	 zoals	Thomas	
More.	 Erasmus	 zou	 daarom	 veel	meer	weten	 over	 de	 noodzakelijke	 diplomatie	 en	 de	
machtsverhoudingen	tussen	de	verschillende	vorsten	dan	hij	in	zijn	schrijven	uitte.	Het	
was	alleen	niet	verstandig	om	zich	hierover	uit	te	laten	in	zijn	boeken,	daar	te	gewaagde	
en	 expliciete	 kritieken	 zijn	 leven	 in	 gevaar	 zouden	 kunnen	 brengen	 (Tracy,	 1978,	 p.	
125).	 Erasmus	was	 vaak	 voorzichtig	met	 het	 uiten	 van	 zijn	mening	 over	 het	 politieke	
leven	van	zijn	tijd	in	zijn	correspondentie	met	zijn	vrienden	(Tracy,	1978,	p.	6),	maar	dit	
betekent	niet	dat	Erasmus	hier	geen	gerechtvaardigde	oordelen	over	had.		
	 Peter	van	den	Dungen	is	van	oordeel	dat	Erasmus	helemaal	geen	absoluut	pacifist	
was;	Erasmus	keurde	oorlog	zelfs	in	bepaalde	situaties	goed.	Van	den	Dungen	verdedigt	
dat	Erasmus	zich	 in	 zijn	boeken	slechts	als	absoluut	pacifist	presenteerde,	omdat	veel	
Christelijke	leiders	zich	in	zijn	tijd	zo	onchristelijk	gedroegen	(Van	den	Dungen,	2009,	p.	
15).	Erasmus	wilde	dat	de	Christelijke	kerk	zich	weer	deugdzaam	ging	gedragen	en	zich	
inzette	om	mensen	te	 inspireren	het	goede	te	doen.	Het	Christendom	moest	zich	weer	
bezig	houden	met	de	ware	boodschap	van	Christus	 en	niet	 elke	 aanleiding	 aangrijpen	
om	 een	 oorlog	 te	 beginnen.	 Daarom	 presenteerde	 Erasmus	 zich	 als	 een	 absolute	
tegenstander	 van	 oorlog;	 wanneer	 hij	 immers	 zou	 toegeven	 dat	 oorlog	 wél	 in	 veel	
situaties	 toegestaan	 kon	 worden,	 en	 zelfs	 productief	 kon	 zijn,	 zouden	 de	 Christelijke	
leiders	dat	als	een	rechtvaardiging	van	hun	daden	zien.	Erasmus	wilde	de	hervorming	
die	hij	voor	ogen	had	niet	riskeren.		
	 In	de	 inleiding	van	deze	 thesis	 is	pacifisme	gedefinieerd	als	volledig	anti-oorlog	
zijn.	 Uit	 meerdere	 citaten	 van	 Erasmus	 blijkt,	 zoals	 Van	 den	 Dungen	 al	 stelde,	 dat	
Erasmus’	opvatting	niet	aan	deze	definitie	voldoet.	In	De	Turkenkrijg,	het	boek	dat	in	de	
volgende	 paragraaf	 uitgebreid	 behandeld	 wordt,	 schrijft	 Erasmus:	 ‘Maar	 is	 oorlog	
überhaupt	 wel	 Christelijk?	 Neen,	 maar	 in	 bepaalde	 gevallen	 is	 het	 eenvoudig	 een	
noodzakelijk	kwaad’	(TK,	11).	En	verderop:		

	
‘Voor	 het	 tot	 een	 oorlog	 tussen	 christenen	 komt	 moet	 men	 eerst	 alle	 mogelijkheden	
uitputten.	Onder	 geen	beding	mag	men	 er	 een	 beginnen,	 tenzij	 het,	 na	 alles	 te	 hebben	
geprobeerd,	niet	langer	kan	worden	vermeden	–	ook	al	zijn	de	redenen	nog	zo	gewichtig	
en	gegrond.	Want	zodra	machtshonger,	eerzucht,	persoonlijke	frustratie	of	het	verlangen	
zich	te	wreken	de	drijfveer	vormt,	gaat	het	om	roof,	niet	om	oorlog’	(TK,	40).		

	
	 Uit	deze	citaten	blijkt	dat	Erasmus	oorlog	afkeurt,	maar	zeker	niet	in	alle	gevallen	
afslaat.	Hij	ziet	in	dat	oorlog	in	sommige	gevallen	 ‘een	geval	van	noodzaak	is’	(TK,	60).	
Erasmus	 staat	 een	 vorst	 toe	 om	 oorlog	 te	 gebruiken,	 maar	 alleen	 als	 het	 zijn	 laatste	
redmiddel	 is	 (Ron,	 2014,	 p.	 29).	 Of	 Erasmus	 naïef,	 dan	 wel	 absoluut	 pacifistisch	
genoemd	kan	worden	is	dus	nog	maar	de	vraag.		
	
	



	 46	

§5.2:	Erasmus	en	de	Turken	
	

	
	

2.	Afbeelding	 	van	een	titelpagina	van	een	zeldzame	Duitse	vertaling	van	De	Bello	Turcis	
Inferendo	 (De	 Turkenkrijg)	 uit	 1540	 (Ref:	 B.Er.	 I,	 64	•	Mynors	 1532	•	Göllner,	 Turcica,	 369,	
Centrale	Bibliotheek	Rotterdam)	

	
In	 het	 voorwoord	 van	 De	 Turkenkrijg	 stelt	 vertaler	 Piolin	 zich	 op	 het	 standpunt	 dat	
hedendaagse	 critici	 teleurgesteld	 zijn	 in	 de	 conclusie	 die	 Erasmus	 in	 dit	 boek	 trekt;	



	 47	

Erasmus	 is	 nog	 steeds	 geen	 bewonderaar	 van	 oorlog,	maar	 geeft	 toe	 het	 in	 sommige	
gevallen	 toe	 te	 staan.	 Piolin	 verdedigt	 dat	 er	 geen	 volledige	 breuk	met	 het	 pacifisme	
wordt	gemaakt,	maar	dat	er	zeker	wel	een	zwenking	binnen	het	pacifisme	plaats	vindt	
(TK,	8).		
	 Erasmus	 leidt	 het	 boek	 in	 met	 het	 uiten	 van	 zijn	 ongenoegen	 over	 de	 vele	
oorlogen	 die	 Christenen	 voerden.	 Mensen	 zijn	 te	 veel	 bezig	 met	 ‘concurrenten’	 en	
‘vijanden’	te	verscheuren	en	doden,	zonder	in	te	zien	dat	al	die	medemensen	broeders	
zijn	 (TK,	19).	Niemand	 ligt	nog	wakker	van	de	vraag	hoe	het	eigen	 leven	 ten	goede	 te	
veranderen	is;	strijd	is	het	enige	wat	heerst	(TK,	17).	Nergens	zijn	oprechte	Christelijke	
naastenliefde	en	vrede	 te	vinden	(TK,	48).	De	mensheid	 lijkt	 ziek	 te	zijn	en	haar	ware	
doel	uit	het	oog	verloren	te	hebben.	Met	dit	gedrag	verraadt	de	mens	God	en	Zijn	profeet	
(TK,	 19).	 God	 leerde	 immers	 dat	 de	 mens	 zijn	 dierlijke	 instincten	 en	 lusten	 kan	
overstijgen;	dat	de	mens	kan	leren	deugdzaam	te	zijn	en	zich	kan	voorbereiden	voor	de	
hemel	door	goed	te	leven	op	aarde.	Christus	leerde	de	mens	om	zich	deugdzaamheid	ten	
doel	te	stellen,	maar	daar	zet	de	mens	zich	niet	meer	voor	in.	De	mens	raakt	zijn	essentie	
steeds	meer	kwijt	door	zich	te	laten	sturen	door	de	lagere	faculteiten:	de	instincten	en	
lusten.	 ‘Door	ons	van	het	Goede	af	 te	keren’,	stelt	Erasmus,	 ‘zijn	wij	 immers	geworden	
als	vloeiend	water,	dat	deint	op	het	ritme	van	onze	hartstochten	en	dat	meestroomt	met	
de	windrichting	van	de	een	of	andere	leer.	Kon	de	stem	van	de	Heer	maar	alle	wateren	
verenigen	zodat	het	vasteland	van	het	geloof	zichtbaar	wordt!’	(TK,	22).		
	 Het	Christendom	is	gecorrumpeerd	en	men	weet	niet	langer	hoe	het	geloof	op	de	
juiste	manier	beleden	moet	worden.	De	mens	denkt	niet	meer	actief	na	over	wat	er	in	de	
heilige	teksten	staat,	leest	dit	vaak	niet	eens	meer,	en	denkt	dat	meedoen	aan	een	aantal	
rituelen	 genoeg	 is.	 Maar	 geloven	 wenst	 juist	 een	 actieve	 houding	 en	 een	 continue	
reflectie	op	de	manier	van	leven.		
	

‘God	 moet	 aanbeden	 worden	 in	 kerken	 en	 heiligdommen,	 maar	 vooral	 in	 Zijn	 eigen	
persoonlijke	 heiligdom:	 ons	 geweten.	 Zuiver	 en	 heilig	 behoort	 dat	 te	 zijn,	 en	 de	 ware	
vereerders	zijn	dan	ook	zij	die	tot	de	Heer	bidden	in	hun	hart’	(TK,	26).		

	
De	Christen	is	de	taak	van	miles	Christianus	(zie	paragraaf	2.3)	uit	het	oog	verloren.	
	 Vervolgens	introduceert	Erasmus	de	Turken	als	 ‘barbaren’,	waarmee	hij	bedoelt	
dat	 ze	 nog	 niet	 cultureel	 ontwikkeld	 zijn,	 omdat	 ze	 de	 Christelijke	 waarden	 nog	 niet	
naleven.	 Erasmus	 liet	 in	 zijn	 teksten	 over	 Turken	 stereotyperende	 afbeeldingen	
afdrukken	 waarbij	 de	 ‘barbaarsheid’	 werd	 uitgebeeld	 (zie	 afbeelding	 2).	 Turken	
prefereerden	 de	 leer	 van	 Mohammed	 boven	 die	 van	 Christus,	 wat	 voor	 Erasmus	
onvoorstelbaar	 was.	 Voor	 Erasmus	 en	 zijn	 medechristenen	 waren	 de	 Turken	 de	
incarnatie	van	het	kwaad	(Van	Herwaarden,	2011,	p.	5).	Zonder	Christus’	doctrines	was	
het	 immers	vrijwel	onmogelijk	een	goed	mens	te	zijn.	Elke	schanddaad	kreeg	het	 label	
‘Turks’	opgeplakt.	Dit	vond	zijn	oorzaak	mede	 in	het	 feit	dat	het	Ottomaanse	Rijk	zich	
steeds	meer	uitbreidde	door	Christelijke	steden	te	veroveren.	Iedereen	was	zich	bewust	
van	de	Turkse	dreiging	aan	de	oost-	en	zuidgrenzen	van	de	Latijns-Christelijke	wereld.	
Erasmus	 wees	 erop	 dat	 de	 Turken	 sinds	 1451	 twee	 Christelijke	 keizerrijken,	 twaalf	
Christelijke	koninkrijken	en	tweehonderd	steden	hadden	veroverd	(Molenaar,	2004,	p.	
268).	Het	Ottomaanse	Rijk	leek	op	een	omvang	af	te	stevenen	die	vergelijkbaar	was	met	
die	 van	 het	 Romeinse	 Rijk.	 Vanwege	 deze	 grote	 dreiging	 voor	 de	 Christenwereld	
verdedigde	Erasmus	dat	de	overheid	het	recht	had	om	zichzelf	 te	verdedigen.	Hoe	kan	
immers	een	Christelijke	republiek	bestaan	als	niemand	de	wapens	op	wil	nemen	om	de	
Christelijke	 wetten	 te	 beschermen?	 Het	 voortbestaan	 van	 de	 Christelijke	 cultuur	 en	
beschaving	 stond	 op	 het	 spel	 (Molenaar,	 2004,	 p.	 270-271).	 Wanneer	 zijn	 eigen	



	 48	

Christelijke	 wereld	 in	 gevaar	 kwam	 konden	 geweld	 en	 oorlog	 dus	 wel	 toegestaan	
worden;	 hoe	 erg	 Erasmus	 oorlog	 ook	 verafschuwde.	 Hij	 keurde	 oorlog	 af,	maar	 soms	
was	het	toch	noodzakelijk	deze	bittere	pil	te	slikken.		
	 Erasmus	 roept	 op	 om	 zo	 min	 mogelijk	 te	 doden	 tijdens	 deze	 oorlog	 uit	
zelfverdediging	(Molenaar,	2004,	p.	270).	Daarnaast	verdedigt	hij	dat	niet	elke	reden	om	
de	Turken	de	bestrijden	een	legitieme	is:		
	

‘Wat	 ik	 telkens	weer	 duidelijk	wil	maken	 is	 dat	 oorlog	nooit	 een	 optie	 is,	 tenzij	 hij	 als	
allerlaatste	 mogelijkheid	 overblijft.	 Dus	 wanneer	 alles	 is	 geprobeerd	 om	 het	 te	
vermijden.	(…)	Naar	ik	meen	is	het	uitgangspunt	dat	naargelang	de	omstandigheden,	een	
oorlog	tegen	de	Turken	soms	terecht,	soms	ten	onrecht	wordt	ondernomen’	(TK,	39).		

	
Om	zijn	standpunt	te	illustreren	geeft	Erasmus	het	voorbeeld	van	straffen.	Erasmus	was	
geen	grote	voorstander	van	straffen	(zie	hoofdstuk	2).	Zolang	het	mogelijk	was	moesten	
ernstige	straffen	vermeden	worden.	Als	het	echt	niet	anders	kon	moest	een	misdadiger	
verbannen	 worden,	 en	 als	 allerlaatste	 uitweg	 stelde	 Erasmus	 de	 doodstraf	 voor.	 Dit	
mocht	 pas	 gebeuren	 wanneer	 er	 geen	 enkele	 andere	 uitweg	 was.	 ‘Oorlog’,	 verdedigt	
Erasmus,	 ‘is	eigenlijk	niets	anders	dan	een	vergrijp	van	velen	te	bestraffen	door	velen’.	
Maar	oorlog	mag	alleen	toegepast	worden	als	middel	van	straf,	als	het	vergrijp	op	geen	
enkele	andere	manier	kan	worden	rechtgezet	(TK,	40).	Voordat	men	overgaat	op	oorlog	
moeten	alle	andere	mogelijkheden	worden	uitgeput.		
	 Wanneer	de	Christelijke	gemeenschap	schade	lijdt,	 is	het	toegestaan	om	Turken	
te	verdrijven.	Maar	ook	hier	geldt	dat	een	oorlog	alleen	te	rechtvaardigen	 is	als	ze	 ten	
doel	staat	van	het	behoud	of	herstel	van	de	Christengemeenschap	(TK,	42).	Het	is	in	zo’n	
geval	 noodzakelijk	 te	 beseffen	 dat	 via	 geweld	 geleden	 schade	 niet	 goedgemaakt	 kan	
worden	zonder	nieuwe	schade	aan	te	richten	(TK,	46).	De	meeste	Christenen	zien	echter	
nog	niet	in	waar	de	grens	moet	komen	te	liggen	voor	rechtvaardiging	van	het	uitdrijven	
van	Turken.	Zij	denken	dat	‘ongeacht	welke	Turk’	gedood	mag	worden,	slechts	omdat	hij	
een	Turk	is,	‘als	was	het	een	razende	hond’	(TK,	43).		
	

‘De	massa	staat	er	niet	bij	stil	dat	Turken	in	de	eerste	plaats	mensen	zijn,	en	bovendien	
halve	 Christenen.	 Ze	 vraagt	 zich	 niet	 af	 of	 zo’n	 oorlog	 strookt	met	 het	 recht,	 en	 of	 het	
uiteindelijk	wel	opportuun	 is	om	naar	de	wapens	 te	grijpen	en	een	 tegenstander	uit	 te	
dagen	die	nog	heviger	zal	terugslaan.	Ze	gaat	voorbij	aan	het	feit	dat	de	ergste	vijanden	
van	 de	 kerk	 eigenlijk	 de	 criminele	 bewindslieden	 zijn	 (vooral	 die	 in	 de	 kerk	 zelf),	 en	
tenslotte	 dringt	 het	 ook	 niet	 tot	 haar	 door	 dat	 God,	 gegriefd	 door	 ons	 wangedrag,	 de	
wreedheid	van	barbaren	als	instrument	gebruikt	om	ons	te	louteren’	(TK,	37).		

	
Er	moest	echter	nog	veel	veranderen	aan	het	gedrag	van	Christenen,	voor	ze	 in	

staat	waren	een	effectieve	oorlog	tegen	de	Turken	te	voeren.	Dit	blijkt	ten	eerste	uit	het	
moordzuchtige	 gedrag	 van	 sommige	 Christenen	 tegenover	 Turken.	 Aan	 Turken	 mag	
slechts	 schade	 toegebracht	 worden	 wanneer	 zij	 ofwel	 rechtmatig	 vanuit	 de	 staat	
veroordeeld	worden	na	het	plegen	van	een	misdrijf,	ofwel	bij	uiterste	noodzaak	vanuit	
zelfverdediging.	Ten	tweede	blijkt	het	slechte	gedrag	van	Christenen	uit	de	manier	hoe	
Christenen	elkaar	behandelden.	De	Christelijke	wereld	moest	herenigd	worden	om	sterk	
genoeg	 te	 zijn	 de	 strijd	 tegen	 de	 Turken	 te	 winnen	 (Van	 Herwaarden,	 2011,	 p.	 9).	
Christenen	die	elkaar	bestrijden,	moeten	 immers	wel	erg	ver	van	de	 leer	van	Christus	
geraakt	zijn.	Erasmus	brengt	als	mogelijke	theorie	naar	voren	dat	God	de	Turken	naar	de	
Christenen	 heeft	 gestuurd	 als	 uitdaging:	 zijn	 de	 Christenen	 Christelijk	 genoeg	 om	
zichzelf	 te	 kunnen	 verdedigen	 tegen	 aanvallen	 van	 de	 Turken?	 Dat	 de	 Christenen	 de	



	 49	

Turken	 echter	nog	niet	 verslagen	hebben,	 betekent	dat	de	Christenen	qua	gedrag	nog	
niet	veel	beter	zijn	dan	de	Turken	(TK,	27).	De	Christelijke	 leiders	voeren	 immers	zelf	
oorlogen	 aan	 om	 de	 Turken	 te	 verslaan,	wat	 laat	 zien	 hoe	 ver	 de	 Christenen	 van	 het	
ware	 geloof	 verwijderd	 zijn	 geraakt.	 Echte	 Christenen	 zouden	 nooit	 de	 wapens	
oppakken	 om	 aan	 te	 vallen,	 slechts	 om	 te	 verdedigen.	 ‘Wij	 laten	 ons	 net	 zo	 goed	 op	
sleeptouw	 nemen	 door	 onze	 honger	 naar	macht’,	 constateert	 Erasmus,	 	 ‘we	 zijn	 even	
verkikkerd	 op	 rijkdom	 en	weelde.	 Kortom,	 als	 we	 ze	 bestrijden	 zijn	 we	 eigenlijk	 zelf	
Turken’	(TK,	36).		

Erasmus’	 betoog	 over	 de	 Turken	 als	 externe	 dreiging	 van	 de	 Christenwereld,	
slaat	dus	geleidelijk	om	in	een	kritiek	op	de	Christenen	zelf.	‘Turk’	wordt	nu	metaforisch	
gebruikt	 voor	 het	 uitbannen	 van	 het	 onchristelijke	 uit	 het	 hart	 van	 de	 Christen	 (Van	
Herwaarden,	 2011,	 p.	 5).	 De	 externe	 dreiging	 van	 grote	 getalen	 Turken	 aan	 de	
Christelijke	grenzen,	wordt	van	geringer	belang	geacht	dan	de	dreiging	van	de	 interne	
gesteldheid	van	de	Christenwereld	(Van	Herwaarden,	2011,	p.	7).	Zo	stelt	Erasmus	zich	
in	 Dulce	 Bellum	 Inexpertis	 op	 het	 standpunt,	 dat	 hij	 zich	 meer	 ergert	 aan	 de	 naam-
Christenen,	 d.w.z.	 de	 mensen	 die	 zichzelf	 Christen	 noemen	 maar	 Zijn	 doctrine	 nooit	
hebben	 gelezen	 of	 hebben	 nageleefd,	 dan	 de	 Turken.	 De	 Turken	 zijn	 immers	 half-
Christen	en	hebben	enkel	een	duwtje	in	de	rug	nodig	om	helemaal	Christen	te	worden	
(Van	Herwaarden,	2011,	p.	2).	
	

‘Waar	 vind	 je	 nog	 sporen	 van	 oprecht	 geloof,	 van	 christelijke	 naastenliefde,	
vredelievendheid	en	solidariteit?	Noem	mij	een	volk	waarin	schurkenstreken	allerhande,	
brutaliteit,	arrogantie,	roof	en	bedrog	vrijer	spel	kregen!	En	wij	maar	als	christenen	van	
het	 zuiverste	 water	 de	 Turken	 verguizen?	 Willen	 we	 ze	 eens	 en	 voorgoed	 van	 ons	
afschudden,	 dan	 zullen	 we	 toch	 eerst	 het	 ergste	 soort	 Turken	 uit	 onze	 eigen	 geest	
moeten	 verdrijven:	 hebzucht,	 geldhonger,	 machtswellust,	 zelfoverschatting,	
goddeloosheid,	hang	naar	luxe,	genotzucht,	bedrog,	rancuneuze	haat	en	afgunst…	Pas	als	
we	díe	met	 	het	zwaard	van	de	geest	hebben	verdelgd;	pas	als	we	ons	een	authentieke	
christelijke	 houding	 hebben	 eigen	 gemaakt	 zijn	we	 klaar	 om,	 als	 de	 nood	 aan	 de	man	
komt,	 het	 onder	 Christus’	 vaandel	 tegen	 de	 Turken	 op	 te	 nemen	 en	 met	 Hem	 als	
voorvechter	de	zege	te	behalen’	(TK,	48).	
	
‘De	strijd	tegen	de	Turken	was	volgens	Erasmus	dus	in	zekere	zin	de	strijd	tegen		

de	zonde’,	aldus	Van	Herwaarden,	‘en	hij	vergeleek	dat	met	het	inroepen	van	de	hulp	van	
een	medicus	bij	een	zieke	patiënt’	(Van	Herwaarden,	2011,	p.	2).	Erasmus	stelt	zich	op	
het	 standpunt	 dat	 hij,	 tenzij	 het	 uiterst	 noodzakelijk	 is,	 geen	 voorstander	 is	 van	 een	
oorlog	tegen	de	Turken.	Noodzakelijker	achtte	hij	het	om	die	strijd	in	elke	Christen	op	te	
heffen	en	de	ware	Christenen	 terug	 te	vinden.	De	strijd	 tegen	de	Turken	kan	namelijk	
slechts	 gewonnen	 worden	 ‘wanneer	 de	 Heer	 aan	 onze	 kant	 staat’,	 want	 ‘is	 hij	 onze	
bondgenoot,	is	al	streven	daarop	gericht,	wel,	dan	kunnen	we	het	zelfs	met	honderd	man	
opnemen	tegen	tienduizend.	De	zege	zal	de	onze	zijn.	Daaraan	voorafgaand	moet	echter	
wel	de	moraal	in	de	Christelijke	wereld	hersteld	zijn.	Zo	niet,	dan	maken	we	ons	illusies’	
(TK,	70).	Erasmus	raadt	dus	geen	oorlog	tegen	de	Turken	af,	maar	hij	bepleit	een	oorlog	
die	echt	succes	heeft,	zodat	Christus	waardevolle	triomfen	opgedragen	kunnen	worden	
(TK,	52).	Want,	zo	verdedigt	hij,	‘Een	Turk	doden	opdat	(uit	hem)	een	Christen	verrijst,	
een	 goddeloze	 vellen	 opdat	 hij	 als	 gelovige	 weer	 opstaat,	 dát	 is	 God	 welgevallig.	 Dát	
moet	dan	ook	ons	enig	oogmerk	zijn:	niet	ons	rijk	vergroten,	maar	dat	van	Christus’	(TK,	
49).	
	
	



	 50	

§5.3:	Beperkt	pacifisme	
	

‘Wanneer	 het	 echter	 een	 noodlottige	 ziekte	 van	 de	menselijke	 geest	 is,	 dat	 hij	 zonder	
oorlogen	 niet	 kan	 blijven	 bestaan,	 waarom	 wordt	 dit	 onheil	 dan	 niet	 liever	 over	 de	
Turken	 uitgestort?	 Hoewel	 het	 natuurlijk	 beter	 zou	 zijn,	 ook	 deze	 mensen	 door	
onderricht,	weldaden	en	een	oprechte	 levenswandel	 voor	de	Christelijke	 godsdienst	 te	
winnen	in	plaats	van	hen	met	de	wapens	aan	te	vallen.	Maar	toch,	indien	de	oorlog,	zoals	
zij	zeiden,	absoluut	niet	te	vermijden	is,	dan	zou	deze	ramp	toch	minder	ernstig	zijn	dan	
wanneer	Christenen	zo	goddeloos	op	elkaar	losgelaten	worden	en	met	elkaar	in	botsing	
komen’	(QP,	73).		

	
Er	zijn	verschillende	 interpretaties	over	hoe	verdraagzaam	Erasmus	precies	tegenover	
de	Turken	was,	en	dientengevolge,	hoe	absoluut	zijn	pacifisme	precies	is.		
	 Dealy	 meent	 te	 kunnen	 verdedigen	 dat	 Erasmus’	 afkeer	 van	 oorlog	 en	 zijn	
toestaan	 van	 oorlog	 elkaar	 niet	 tegenspreken.	 Hij	 moet	 namelijk	 uit	 praktische	
overwegingen	 oorlog	 wel	 toestaan,	 maar	 hij	 zou	 nooit	 spreken	 over	 een	
‘gerechtvaardigde	oorlog’.	Volgens	Dealy	zijn	er	drie	 criteria	om	een	oorlog	 te	kunnen	
rechtvaardigen:	 1)	 De	 oorlog	 is	 uitgeroepen	 door	 een	 rechtmatige	 autoriteit,	 2)	 de	
oorlog	 is	voor	een	gerechtvaardigd	doel	en	3)	de	oorlog	wordt	met	de	 juiste	 intenties	
gevoerd	(Dealy,	1984,	p.	56).	Erasmus	gelooft	niet	in	een	gerechtvaardigde	oorlog,	daar	
hij	 geen	 van	 deze	 criteria	 ondersteunt.	 Hij	 is	 tegen	 het	 eerste	 criterium,	 omdat	 een	
autoriteit	 in	de	vorm	van	een	heerser	niet	bepaalt	wat	goed	is.	Wat	goed	is,	 is	bepaald	
door	God	 en	Christus,	 en	 een	 goede	heerser	moet	 zich	 hier	 aan	houden.	 Christus	was	
onder	 alle	 omstandigheden	 tegen	oorlog,	 dus	de	hoogst	mogelijke	 autoriteit,	 te	weten	
God,	 zou	 nooit	 een	 oorlog	 goedkeuren	 (Dealy,	 1984,	 p.	 56).	 De	 toets	 van	 de	
rechtvaardigheid	 van	 een	 oorlog	 zou	 dus	 al	 nooit	 langs	 het	 eerste	 criterium	 komen	
volgens	Erasmus.		
	 Over	het	 criterium	van	een	gerechtvaardigd	doel,	 zegt	Erasmus:	 ‘Wie	denk	niet	
dat	zijn	eigen	doel	gerechtvaardigd	is?’	(Dealy,	1984,	p.	57).	Vanuit	elk	perspectief	is	het	
eigen	doel	om	een	oorlog	te	beginnen	rechtvaardig,	en	wie	beslist	er	wie	er	gelijk	heeft?	
Daarnaast	is	Erasmus	er	immers	van	overtuigd	dat	geen	enkele	oorlog,	hoe	rechtvaardig	
het	doel	ook	is,	werkelijk	kan	leiden	tot	meer	materiele	voordelen	voor	een	koninkrijk.		
	 Het	laatste	criterium,	te	weten	‘goede	intenties’,	zal	ook	nooit	behaald	worden	in	
Erasmus’	ogen.	Erasmus	stelt	zich	op	het	standpunt	dat	goede	intenties	niet	te	verklaren	
zijn	door	woorden,	maar	bewezen	worden	via	daden,	via	goed	leven.	De	mensen	die	echt	
goede	intenties	bezitten,	laten	dit	zien	door	geen	oorlog	te	voeren	en	er	alles	aan	te	doen	
om	vrede	te	bewerkstelligen	(Dealy,	1984,	p.	58).	Volgens	Dealy	zal	Erasmus	dus	nooit	
over	een	rechtvaardige	oorlog	spreken.	Erasmus	zal	oorlog	altijd	afkeuren,	ook	al	is	hij	
van	oordeel	dat	het	soms	onvermijdelijk	is.		
	 Dealy	 erkent	 dus	 dat	 er	 twee	 verschillende	 kanten	 binnen	 het	 denken	 van	
Erasmus	zijn,	maar	zij	sluiten	elkaar	niet	uit.	Hij	verdedigt	dat	Erasmus	de	twee	zijden	
van	Christus’	denken	aanhoudt.	Enerzijds	keurt	Christus	oorlog	uit	principe	niet	goed.	
Maar	anderzijds	erkent	Christus	dat	oorlog	een	reëel	onderdeel	van	de	wereld	is,	waar	
men	mee	om	moet	leren	te	gaan.	Om	dit	te	leren	probeert	Christus	oorlog	langzaamaan	
minder	kwaadaardig,	zachtaardiger,	te	maken	en	anderzijds	minder	aantrekkelijk,	zodat	
het	 uiteindelijk	minder	 gebruikt	 zal	 worden	 als	 oplossing.	 En	 hopelijk	 zal	 oorlog	 dan	
vanzelf	 verdwijnen	 uit	 de	 wereld.	 Christus	 was	 geen	 utopist;	 hij	 besefte	 dat	 de	
imperfecties	 van	 de	 mensen	 geleidelijk	 aangepakt	 moesten	 worden	 en	 niet	 meteen	
konden	verdwijnen	(Dealy,	1984,	p.	63).	Die	aanpak	hanteert	Erasmus	ook.	Hij	is	tegen	
oorlog,	maar	beseft	dat	deze	(nog)	onvermijdelijk	is.	Dit	neemt	niet	weg	dat	hij	er	alles	



	 51	

aan	doet	om	te	laten	zien	dat	oorlog	nooit	de	juiste	oplossing	is	en	meer	kwaad	teweeg	
brengt	 dan	 goeds;	 in	 de	 hoop	 dat	 de	 mens	 zal	 inzien	 dat	 oorlog	 uitgebannen	 moet	
worden.		
	 Maar	hoe	staat	dit	in	verband	met	zijn	uitspraken	over	Turken?	Dealy	verdedigt	
dat	 Erasmus	 de	 vorsten	 tracht	 te	 doen	 inzien	 dat	 zij	 nooit	 problemen	 met	 geweld	
moeten	oplossen,	zodat	hun	volk	dit	gedrag	zal	spiegelen	(Dealy,	1984,	p.	64).	De	Turken	
hebben	 deze	 goede	 voorbeelden	 echter	 niet	 en	 het	 ontbreekt	 hen	 aan	 een	 goede	
opvoeding;	 zij	 hebben	 immers	 geen	 Christenvorst.	 Zij	 zijn	 in	 beschavingsopzicht	 nog	
barbaars.	 Daarom	 moeten	 de	 Christenen	 zichzelf	 wel	 verdedigen,	 maar	 ze	 moeten	
trachten	daar	waar	mogelijk	geen	geweld	te	gebruiken.	Het	is	de	taak	van	de	Christen	de	
Turken	te	doen	 inzien	dat	er	betere	wegen	zijn	om	te	bewandelen.	De	Turken	kunnen	
bekeerd,	gered,	worden	wanneer	zij	het	goede	voorbeeld	krijgen.	 In	de	Adagia	 schrijft	
Erasmus	 hierover	 dat	 de	 Turken	 het	 gevoel	 moeten	 krijgen	 dat	 de	 Christenen	 hen	
uitnodigen	om	gered	te	worden,	en	niet	aanvallen	omdat	ze	zin	hebben	in	een	rooftocht	
(DBI,	 349).	 Een	 oorlog	 dient	 gevoerd	 te	 worden	 met	 een	 Christelijke	 geest,	 om	 een	
nieuwe	manier	van	leven	te	‘introduceren’	
	 Van	Herwaarden	stelt	zich	op	het	standpunt	dat	Erasmus	niet	tolerant	was	in	de	
moderne	 betekenis	 van	 het	 woord.	 ‘Tolerant	 zijn’	 betekende	 geen	 ‘acceptatie’,	 maar	
eerder	een	vorm	van	verdraagzaamheid:	 ‘een	actief	besluit	om	geduldig	de	 fouten	van	
anderen	te	verdragen,	omdat	alleen	God	er	een	einde	aan	kan	maken’	(Van	Herwaarden,	
2011,	p.	1).	Ketters	moeten	de	gelegenheid	krijgen	 terug	 te	keren	van	hun	dwalingen.	
Wanneer	 er	 dus	 gesproken	 wordt	 van	 ‘Erasmus’	 verdraagzaamheid	 tegenover	 de	
Turken’,	 dan	 is	 dit	 niet	 in	 de	 zin	 dat	 Erasmus	 de	Turken	 accepteert	 zoals	 ze	 zijn.	Het	
betekent	 dat	 Erasmus	 de	 Turken	 niet	 aan	wil	 vallen,	 daar	 er	 nog	 hoop	 is	 dat	 ze	 zich	
bekeren	en	‘goed’	worden.		
	 Toch	verdedigt	Erasmus	in	een	brief	uit	1495	aan	Robert	Gaguin	(zie	afbeelding	
3)	 dat	 de	 Christenwereld	 een	 verplichting	 moet	 aangaan	 zich	 tegen	 de	 Turken	 te	
verdedigen	(Van	Herwaarden,	2011,	p.	4).	Hier	staat	Erasmus’	pacifisme	‘op	het	randje	
van	de	geloofwaardigheid’,	volgens	van	Herwaarden.	‘Hoe	begrijpelijk	binnen	de	context	
van	 zijn	 tijd	 zijn	 opmerkingen	 ook	 mogen	 zijn’,	 stelt	 Van	 Herwaarden	 zich	 op	 het	
standpunt,	 ‘het	 is	 onweersprekelijk	 dat	 hier	 grenzen	 van	 verdraagzaamheid	 zichtbaar	
worden’	(Van	Herwaarden,	2011,	p.	2).		
	 Erasmus	stelde	de	oorlog	tegen	de	Turken	dan	wel	zo	 lang	mogelijk	uit,	en	riep	
continu	om	pogingen	tot	vreedzame	bekering	van	de	Turken,	maar	een	oorlog	tegen	de	
Turken	lijkt	hoe	dan	ook	toegestaan	door	Erasmus,	al	dan	wel	op	‘beschaafde’	wijze	(Van	
Herwaarden,	2011,	p.	5).	Erasmus’	verdraagzaamheid	lijkt	zich	volgens	Van	Herwaarden	
slechts	te	beperken	tot	zijn	eigen	groep,	de	Christenen.	De	Turken	lijken	iets	wat	net	als	
godslastering	 uitgeroeid	 moeten	 worden;	 ‘een	 gesteldheid	 die	 teniet	 moet	 worden	
gedaan,	alvorens	een	volwaardig	mens,	dat	wil	zeggen	een	oprecht	Christen,	te	kunnen	
zijn’	(Van	Herwaarden,	2011,	p.	9).		
	 Ook	Nathan	Ron	meent	te	kunnen	verdedigen	dat	Erasmus’	pacifisme	zich	slechts	
tot	de	Christenen	 lijkt	 te	beperken.	Erasmus’	pacifisme	moet	eerder	begrepen	worden	
als	‘irenisme’:	een	niet-universeel,	beperkt,	concept	van	vrede	dat	slechts	de	Christenen	
omvat	 (Ron,	 2014,	 p.	 27).	 Tegen	 de	 Turken	 is	 Erasmus	 immers	 bereid	 te	 vechten.	
Erasmus’	 doel	 is	 harmonie	 binnen	 de	 Christelijke	 wereld	 en	 vreedzame	 Christelijke	
harten	 (Ron,	 2014,	 p.	 28).	 Om	 deze	 reden	 probeert	 hij	 zonder	 geweld	 theologische	
verschillen	op	te	lossen,	maar	hij	deinst	er	niet	voor	terug	mocht	het	nodig	zijn.			
	 Uit	 de	 verschillende	 citaten	 en	 interpretaties	 in	 dit	 hoofdstuk	 kan	 afgeleid	
worden	 dat	 Erasmus’	 pacifisme	 zeer	 betwijfelbaar	 is.	 Zijn	 pacifisme	 is	 lang	 niet	 zo	



	 52	

absoluut	als	Erasmus	in	veel	teksten	presenteert.	Ik	zou	me	bij	Dealy	aan	willen	sluiten	
in	het	oordeel	dat	deze	erkenning	van	de	onvermijdelijkheid	van	oorlog	niet	in	strijd	is	
met	 Erasmus’	 afkeer	 van	 oorlog.	 Toch	 kan	 wel	 geconcludeerd	 worden	 dat	 Erasmus’	
pacifisme	niet	absoluut	was,	en	dat	Erasmus	mede	daarom	niet	zo	politiek	naïef	is	als	hij	
vaak	wordt	beschreven.		
	
	

	
	

3.	Afbeelding	van	de	 eerste	pagina	van	de	beschreven	brief	 (No	45)	 aan	Gaguin	uit	1495	
waarin	Erasmus	de	verplichting	van	de	Christenwereld	beschrijft	om	zich	tegen	de	Turken	
te	verdedigen.	Dit	is	de	eerste	tekst	van	Erasmus	die	ooit	in	druk	verscheen.	

	



	 53	

Hoofdstuk	6:	De	moraliteit	van	Machiavelli	
	
§6.1:	Andere	interpretaties	van	Machiavelli	
	
Volgens	 Erica	 Benner	 werden	 de	 boeken	 van	 Machiavelli	 door	 een	 groot	 deel	 van	
Machiavelli’s	 tijdgenoten	 anders	 geïnterpreteerd	dan	heden	 ten	dage.	Machiavelli	was	
meer	dan	slechts	politiek	commentator;	hij	schreef	ook	vele	toneelstukken,	waaronder	
komedies,	waarin	hij	de	vorsten	belachelijk	maakte.	Wanneer	zijn	hele	oeuvre	bekeken	
wordt,	van	De	vorst	tot	aan	zijn	toneelstukken	en	gedichten,	lijkt	het	volgens	Benner	dat	
Machiavelli	 twee	 verschillende	 kanten	 heeft	 die	 elkaar	 constant	 tegenspreken.	
Machiavelli	 lijkt	enerzijds	aan	de	kant	van	de	vorsten	te	staan	en	te	laten	zien	hoe	een	
volk	zo	effectief	mogelijk	onder	de	duim	gehouden	kan	worden;	anderzijds	lijkt	hij	aan	
de	kant	van	het	volk	te	staan	en	de	vorsten	van	zijn	tijd	vijandig	te	bejegenen.		
	 Machiavelli’s	 twee	 bekendste	 werken	 lijken	 al	 tegengestelde	 stemmen	 te	
bevatten.	In	De	Vorst	wordt	raad	gegeven	hoe	een	heerser	zich	zo	machtig	mogelijk	kan	
presenteren	 en	 hiermee	 angst	 kan	 inboezemen	 bij	 vriend	 en	 vijand,	 om	 zo	 nog	meer	
macht	 te	verkrijgen.	Discorsi	omvat	echter	veel	mildere	overtuigingen;	het	volk	zou	de	
vorst	moeten	proberen	te	controleren.	Daarnaast	 lijkt	Machiavelli	 in	Discorsi	meer	heil	
te	zien	in	een	republiek	dan	een	monarchie.		
	 Volgens	Jan	Lindhardt	probeert	Machiavelli	via	het	schrijven	van	De	vorst	terug	in	
de	gunst	te	komen	bij	de	Medici	familie,	nadat	hij	uit	zijn	staatsambt	was	ontslagen	en	
zelfs	 was	 verbannen	 (zie	 hoofdstuk	 4).	 Hij	 zou	 te	 ‘ouderwets	 en	 conservatief’	 zijn.	
Machiavelli	wilde	laten	zien	dat	hij	wel	degelijk	over	moderne	opvattingen	beschikte	en	
de	 vorst	 kon	 bijstaan	 in	 zijn	missie	 zo	machtig	mogelijk	 te	worden	 (zie	 hoofdstuk	 1).	
Lindhardt	 beschrijft	 dat	 wanneer	De	 vorst	 niet	 mocht	 baten	 om	 terug	 in	 de	 gunst	 te	
komen,	Machiavelli	begon	te	schrijven	aan	zijn	nieuwe	werk,	genaamd	Discorsi.		
	 Dat	 in	 deze	 twee	werken	 verschillende	 invalshoeken	worden	 gepresenteerd,	 is	
volgens	Lindhardt	niet	contradictoir	(zie	hoofdstuk	3).	Machiavelli	was	een	historicus	en	
staatsman	die	beschreef	wat	hij	zag	en	nooit	zijn	eigen	mening	naar	voren	bracht.	Ethiek	
was	voor	hem	dan	ook	niet	van	belang.	In	De	vorst	beschreef	hij	wat	de	beste	manier	van	
regeren	was	vanuit	het	belang	bezien	van	de	heerser,	namelijk	het	behoud	van	zijn	rijk.	
In	 de	 Discorsi	 beschreef	 Machiavelli	 de	 zaken	 echter	 vanuit	 een	 ander	 perspectief,	
namelijk	 het	 belang	 van	 het	 volk,	 d.w.z.	 niet	 onderdrukt	 worden.	 Machiavelli	 bracht		
twee	verschillende	uitgangspunten	naar	voren,	maar	geen	contrasterende	meningen.	Hij	
sprak	zichzelf	dus	niet	tegen.		
	 Toch	 roept	 dit	 de	 vraag	 op	wat	Machiavelli’s	mening	werkelijk	was.	 Heeft	 zijn	
eigen	stem	toch	ooit	doorgeschemerd	in	zijn	beschrijvingen,	en	zo	ja,	in	welk	werk	dan?	
Was	in	De	vorst	Machiavelli’s	ware	stem	te	vinden,	of	in	Discorsi?		
	 Benner	 betoogt	 dat	 Machiavelli	 te	 letterlijk	 wordt	 genomen	 in	 werken	 als	 De	
vorst.	Machiavelli	maakt	gebruik	van	 ironie	om	 te	 laten	zien	hoe	belangrijk	hij	moraal	
vindt	en	om	te	pleiten	voor	een	rechtsstaat	in	plaats	van	een	dictatuur	(Benner,	2018,	p.	
20).	 Veel	 van	 zijn	 tijdgenoten	 hadden	 dat	 al	 door.	 Benner	 beschrijft	 hoe	 de	 Engelse	
kardinaal	 Reginald	 Pole	 naar	 Florence	 afreisde,	 omdat	 hij	 wilde	 achterhalen	 wie	 de	
werkelijke	Machiavelli	was.	Pole	had	veel	bewondering	voor	Machiavelli	als	geleerde	en	
kon	niet	begrijpen	hoe	zo’n	intelligent	persoon,	zulke	weerzinwekkende	ideeën	opperde	
over	 een	 alleenheerschappij.	 De	 Florentijnen	 vertelden	 Pole	 dat	 Machiavelli	 hen	 had	
toevertrouwd	 dat	 hij	 het	 zelf	 niet	 eens	 was	 met	 alle	 maatregelen	 die	 hij	 in	 De	 vorst	
beschreef	(Benner,	2018,	p.	14).	Machiavelli	scheen	beweerd	te	hebben	dat	hij	Lorenzo	
de	 Medici	 zag	 als	 een	 tirannieke	 vorst.	 Hij	 had	 het	 boekje	 aan	 Lorenzo	 De	 Medici	



	 54	

opgedragen	 en	 voelde	 zich	 genoodzaakt	 te	 beschrijven	 wat	 Lorenzo	 wilde	 lezen.	
Machiavelli	had	dus	slechts	beschreven	wat	hij	dacht	dat	deze	heerser	wilde	horen.		
	 De	Florentijnen	dachten	echter	niet	dat	Machiavelli	dit	had	gedaan	om	terug	in	de	
gunst	 te	komen	bij	de	Medici	 familie.	Machiavelli	was	 immers	veel	 te	 intelligent	om	te	
denken	dat	hij	geprezen	zou	worden	om	zulke	cynische	beschrijvingen	(Benner,	2018,	p.	
14).	Zijn	eigenlijke	doel	was	om	zaken	te	beschrijven	waarvan	een	tirannieke	vorst	zou	
denken	 dat	 ze	 hem	 meer	 macht	 zouden	 bezorgen,	 terwijl	 het	 uitvoeren	 van	 deze	
praktijken	de	vorst	in	werkelijkheid	slechts	gehater	zou	maken.	Machiavelli	hoopte	dus	
eigenlijk	dat	een	vorst	zijn	raad	op	zou	volgen,	zodat	hij	het	volk	tegen	zich	zou	krijgen	
en	zichzelf	uit	eigener	beweging	ten	val	zou	brengen	(Benner,	2018,	p.	15).	‘Met	andere	
woorden,	 de	 meest	 schokkende	 raadgevingen	 uit	 het	 boek	 waren	 ironisch	 bedoeld’,	
verdedigt	Benner	(Benner,	2018,	p.	15).		
	 Pole	 trok	 de	 conclusie	 dat	 de	 adviezen	 voor	 het	 veiligstellen	 van	 de	 politieke	
macht	zelfs	onrealistisch	te	noemen	zijn	(Benner,	2018,	p.	15).	Wat	het	door	Machiavelli	
gestelde	hoofddoel	van	het	werk,	namelijk	beschrijven	hoe	de	dingen	zijn	in	de	realiteit	
en	passende	oplossingen	vinden,	teniet	lijkt	te	doen.	
	 Volgens	Machiavelli’s	bewonderaars	was	het	hem	er	dus	vooral	om	te	doen	om	
‘machtswellustige	en	bedrieglijke	praktijken’	van	vorsten	aan	de	kaak	te	stellen	(Benner,	
2018,	 p.	 12).	De	 vorst	wordt	 gezien	 als	 een	 boek	 dat	 als	 doel	 heeft	 aan	 te	 tonen	 hoe	
‘pervers’	 een	 heerschappij	 kan	 zijn,	 volgens	 Benner.	 ‘Hij	 wilde	 burgers	 in	 vrije	
republieken	 waarschuwen	 voor	 de	 risico’s	 die	 ze	 lopen	 als	 ze	 het	 bewind	 in	 handen	
leggen	 van	 één	man’	 (Benner,	 2018,	 p.	 12).	 Francis	 Bacon	 leek	 dezelfde	 interpretatie	
toegedaan.	 Hij	 stelde	 dat	 Machiavelli	 de	 wens	 had	 mensen	 te	 leren	 hoe	 men	
misleidingen	 kon	 herkennen	 (Benner,	 2009,	 p.	 3).	 Volgens	 Bacon	 is	 een	 aandachtige	
studie	 naar	 de	 manier	 waarop	 corruptie	 opereert,	 namelijk	 achter	 een	 façade	 van	
deugdzaamheid,	de	beste	bescherming	van	eerlijkheid	en	oprechte	moraliteit.		
	 Om	 dit	 te	 ontdekken	 moet	 men	 wel	 aandachtig	 tussen	 de	 regels	 doorlezen.	
Machiavelli	heeft	zijn	boodschap	namelijk	goed	verborgen,	omdat	veel	dingen	in	zijn	tijd	
niet	 gezegd	 konden	 worden	 of	 niet	 geloofd	 zouden	 worden	 als	 hij	 ze	 expliciet	 had	
beweerd	(Benner,	2009,	p.	65).	De	vorst	bevat	impliciete	lessen	om	onderdanen	te	leren	
hoe	corruptie	van	een	heerser	herkend	kan	worden.		
	 Als	 de	 tijdgenoten	 gelijk	 	 hadden	 en	De	 vorst	 inderdaad	 een	mengsel	 was	 van	
politieke	ernst	en	 ironie,	dan	zou	dat	veel	 tegenstrijdige	 zaken	kunnen	ophelderen.	 In	
het	 eerste	 geval	 de	 meerzinnige	 uitspraken	 en	 de	 schijnbare	 meerstemmigheid	 van	
Machiavelli.	 Maar	 belangrijker	 nog,	 het	 zou	 het	 persoonlijke	 verhaal	 van	 Machiavelli	
begrijpelijker	maken.	Machiavelli	was	zijn	hele	 leven	gekant	 tegen	de	machtsspelletjes	
die	gespeeld	werden	in	Italië	en	tegen	veroveringszucht.	Zijn	doel	was	om	Italië	sterk	te	
verenigen,	zodat	de	burgers	meer	vrijheid	zouden	kunnen	hebben.	Hoe	kan	iemand	met	
zulke	doelen,	net	na	zijn	verbanning	door	De	Medici’s,	de	heersers	advies	geven	om	nog	
meer	grip	te	krijgen	op	Italië	door	het	volk	nog	meer	te	onderdrukken,	om	vervolgens	in	
Discorsi	 voor	 een	 republikeinse	 staatsvorm	 te	 pleiten?	 (Benner,	 2018,	 p.	 311).	 In	
februari	 1523	 is	Machiavelli	 zelfs	 veroordeeld	 tot	 gevangenisstraf	wegens	 verdenking	
van	 samenzwering	 tegen	 de	Medici’s	 (Viroli,	 2010,	 p.	 xiii).	 Dit	 lijkt	 erop	 te	wijzen	 dat	
Machiavelli	inderdaad	negatief	tegenover	de	Medici’s	stond	en	dus	niet	probeerde	via	De	
vorst	terug	in	de	gunst	te	komen	bij	deze	rijke	familie.		
	 Voordat	 ik	 deze	 alternatieve	 interpretatie	 verder	uitwerk	 en	weeg,	 lijkt	 het	me	
verstandig	een	paar	van	die	eventuele	dubbelzinnige	uitspraken	van	Machiavelli	onder	
de	loep	te	nemen.		
	



	 55	

§6.2:	De	andere	stem	van	Machiavelli	
	

‘Het	eerste	waar	wij	Italianen	de	kerk	en	de	priesters	dankbaar	voor	mogen	zijn	is	dat	we	
ongelovig	en	slecht	geworden	zijn’	(D,	135).	

	
In	 De	 vorst	 geeft	 Machiavelli	 adviezen	 die	 als	 egoïstisch	 en	 ondeugdzaam	 gelezen	
kunnen	worden.	 Zo	 raadt	Machiavelli	 een	 vorst	 bijvoorbeeld	 aan	 zichzelf	 gevreesd	 te	
maken,	zodat	het	volk	niet	in	opstand	durft	te	komen.	Wanneer	men	echter	aandachtig	
tussen	 de	 regels	 doorleest,	 zijn	 er	 aanwijzingen	 te	 vinden	 die	 lijken	 te	 leiden	 tot	 de	
opvatting	dat	Machiavelli	dit	niet	de	meest	 ideale	methode	vindt	om	het	volk	 loyaal	 te	
houden.	Zo	schrijft	hij	dat	het	beter	is	‘gevreesd	te	zijn	dan	geliefd,	wanneer	men	niet	in	
staat	is	om	beide	te	zijn’	(IP,	71).		Het	schijnt	hier	alsof	Machiavelli	de	voorkeur	geeft	aan	
een	 vorst	 die	 niet	 slechts	 gevreesd,	 maar	 ook	 geliefd	 is.	 Toch	 wordt	 hier,	 met	
uitzondering	van	minimaal	goed	gedrag	om	‘het	volk	tevreden	te	houden’,	in	het	gehele	
boek	verder	niet	over	gesproken.		
	 Eerder	 schrijft	 Machiavelli	 dat	 de	 kloof	 tussen	 ‘hoe	 men	 zich	 zou	 moeten	
gedragen’	en	‘hoe	men	zich	werkelijk	gedraagt’	groter	is	dan	wenselijk	(IP,	63).	Maar	hij	
zal	zich	wegens	praktische	overwegingen	slechts	bezig	houden	met	adviezen	op	grond	
van	 hoe	 vorsten	 zich	 in	 de	 realiteit	 gedragen.	 Dit	 lijkt	 de	 suggestie	 te	 wekken	 dat	
Machiavelli	wenst	dat	een	vorst	zich	anders	gedraagt	dan	wat	hij	adviseert	in	De	vorst.	
Machiavelli	 schrijft	 een	advies	op	basis	van	de	 realiteit	 en	betrekt	het	ethische	gebied	
daarom	niet	bij	De	vorst.	Dit	betekent	echter	niet	dat	hij	geen	ethische	voorstelling	heeft	
van	hoe	een	goede	heerser	zou	moeten	zijn.	Deze	ethische	benadering	lijkt	van	tijd	tot	
tijd	duidelijker	aanwezig	in	Discorsi,	waar	Machiavelli	het	niet	alleen	over	vorsten	heeft,	
maar	tevens	over	republieken.		

Ten	eerste	lijkt	Machiavelli	milder	te	zijn	in	Discorsi.	Jan	Lindhardt	is	van	oordeel	
dat	Machiavelli	in	De	vorst	een	volkomen	consequent	absolutisme	verdedigt,	waarbij	de	
heerser	 alle	macht	 bezit	 en	 het	 recht	 heeft	 om	misdrijven	 te	 plegen	 om	 zijn	macht	 te	
kunnen	 behouden.	 In	 Discorsi	 daarentegen	 is	 Machiavelli	 slechts	 positief	 over	
republieken,	volgens	Lindhardt.	Machiavelli	lijkt	van	mening	te	zijn	dat	een	volk	beter	in	
staat	 is	 tot	 het	 vormen	 van	 een	 juist	 beleid	 dan	 de	 vorst	 (Lindhardt,	 2007,	 p.	 40).	
Lindhardt	beschrijft	dat	er	interpretaties	zijn	die	verdedigen	dat	dit	verschil	te	verklaren	
is	 door	de	 kringen	waarin	Machiavelli	 zich	op	de	 verschillende	 tijden	begeeft.	 Tijdens	
het	schrijven	van	De	vorst	had	Machiavelli	alle	ervaringen		van	‘de	sluwe	en	bedrieglijke	
spelletjes	 van	 vorsten	 en	 regeringen’,	 van	 o.a.	 de	Medici’s	 en	 de	 buitenlandse	 vorsten	
tijdens	 zijn	 reizen,	 nog	 vers	 in	 zijn	 geheugen.	 Vandaar	 dat	 hij	 de	 aard	 van	 de	 vorsten	
beschreef	 en	 geen	 vertrouwen	 had	 in	 eventuele	 veranderingen	 en	 verbeteringen	 van	
deze	aard.	De	Discorsi	werd	echter	pas	geschreven	wanneer	Machiavelli	regelmatig	deel	
uitmaakte	 van	 humanistische	 gezelschappen.	 De	 humanisten	 hadden	 wellicht	 zijn	
mening	‘gematigder	en	optimistischer’	gemaakt	(Lindhardt,	2007,p.	41).		
	 Zo	schrijft	Machiavelli	 in	Discorsi	over	Alexander	de	Grote,	die	wanneer	hij	over	
een	nieuw	gebied	regeerde,	alle	inwoners	liet	verhuizen	naar	een	door	hem	aangewezen	
plek.	De	mensen	hadden	 zelf	 niets	 in	 te	 brengen	 en	werden	behandeld	 als	 een	 kudde	
dieren.	Machiavelli	 is	van	oordeel	dat	dit	een	wrede	manier	van	regeren	 is,	die	 ‘haaks	
staat	op	alles	wat	Christelijk,	ja	zelfs	op	alles	wat	menselijk	is’	(D,	164).	Hij	stelt	zich	op	
het	standpunt	dat	iedereen	zich	verre	van	zulke	praktijken	dient	te	houden	en	adviseert	
dat	men	 zich	 liever	 dient	 te	 gedragen	 als	 een	 gewoon	 burger,	 dan	 als	 een	 koning	 die	
‘mensen	 aan	 zulke	 beproevingen	 onderwerpt’.	 Maar,	 voegt	 Machiavelli	 hier	 aan	 toe,	



	 56	

wanneer	 men	 niet	 de	 goede	 weg	 in	 wil	 slaan	 en	 zich	 op	 een	 harde	 manier	 wil	
handhaven,	dan	moeten	zulke	wrede	methoden	wel	degelijk	gehanteerd	worden.		
	 Deze	 passage	 wekt	 wederom	 de	 schijn	 dat	 Machiavelli	 niet	 achter	 de	 wrede	
praktijken	 staat	 die	 hij	 in	De	vorst	beschrijft.	Machiavelli	 lijkt	wel	 degelijk	 een	morele	
voorstelling	van	een	heerser	te	maken.		
	 De	mogelijkheid	dat	Machiavelli	geen	volledig	vertrouwen	heeft	in	het	handelen	
van	een	vorst	wordt	aannemelijker	wanneer	men	aandacht	besteedt	aan	de	wettelijke	
beperkingen	die	geadviseerd	worden	 in	Discorsi.	Waar	de	heerser	 in	De	Vorst	 nog	een	
volledige	vrijbrief	had	te	handelen	zoals	hij	wilde,	adviseert	Machiavelli	 in	Discorsi	om	
erop	toe	te	zien	dat	een	vorst	zich	aan	de	wetten	houdt.	 ‘Koningen	kunnen	wispelturig	
zijn,	 en	 er	 zijn	 strenge	 wetten	 nodig	 om	 hen	 op	 de	 goede	 baan	 te	 houden’	 (D,	 244).	
Machiavelli	voegt	eraan	toe	dat	de	aard	van	een	massa	niet	slechter	is	dan	de	aard	van	
een	 vorst:	 beide	 ontsporen	 wanneer	 ze	 geen	 respect	 weten	 op	 te	 brengen	 voor	 het	
wettelijk	bestel	waarin	 ze	 functioneren	 (D,	246).	Hij	 is	dus	van	oordeel	dat	 zowel	een	
republiek	als	een	monarchie	strenge	wetten	moet	handhaven	waaraan	ook	de	heerser(s)	
zich	moet(en)	houden.	‘Want	een	vorst	die	kan	doen	wat	hij	wil,	handelt	als	een	dwaas,	
en	een	volk	dat	kan	doen	wat	het	wil,	handelt	onverstandig’	(D,	248).		
	 Naast	 de	 negatievere	 toon	 over	 koningen	 en	 de	morelere	 toon	 die	Machiavelli	
aanslaat,	schrijft	hij	in	Discorsi,	in	tegenstelling	tot	wat	Lindhardt	beweert,	wel	degelijk	
positief	 over	 christelijke	 religie.	 Zo	 verdedigt	Machiavelli	 dat	 rijken	 en	 republieken	 in	
verval	raken	wanneer	ze	religie	verwaarlozen.	Om	de	ondergang	van	een	land	tegen	te	
houden	mogen	fundamentele	religieuze	tradities	nooit	verzaakt	worden	(D,	134).	Zolang	
dat	gebeurt	 ‘zullen	leiders	geen	moeite	hebben	om	in	hun	staat	de	godvruchtigheid,	en	
daarmee	 de	 deugdzaamheid	 en	 de	 saamhorigheid	 te	 bewaren’.	 Het	 belang	 van	 religie	
heeft	volgens	Machiavelli	dus	met	deugdzaamheid	te	maken,	wat	hij	blijkbaar	toch	van	
grote	waarde	acht.		
	 Volgens	 Machiavelli	 is	 in	 Italië	 de	 religie	 verzaakt,	 wat	 te	 wijten	 is	 aan	 het	
pauselijke	hof:		
	

‘Door	 het	 kwalijke	 voorbeeld	 van	 het	 pauselijke	 hof	 is	 elke	 devotie	 en	 elke	
godsdienstigheid	 in	 dit	 land	 verdwenen,	 wat	 tot	 een	 eindeloze	 reeks	 problemen	 en	
ontelbare	wantoestanden	heeft	geleid’	(D,	134).		

	
Machiavelli	 verdedigt	 dat	 alle	mogelijke	 goeds	 toekomt	 aan	 een	 land	waar	 godsdienst	
heerst,	omdat	godsdienst	deugdzaamheid	teweeg	brengt.	De	Kerk	is	echter	al	 lang	niet	
meer	bezig	met	deugdzaamheid;	daarom	is	zij	verantwoordelijk	voor	alle	tegenspoed	en	
het	verval	dat	in	Italië	teweeggebracht	is.		
	 De	derde	aanwijzing	dat	Machiavelli	moreler	is	dan	op	het	eerste	gezicht	lijkt,	is	
dat	 hij	 moeilijk	 te	 interpreteren	 is.	 Benner	 is	 van	 oordeel	 dat	 Machiavelli	 in	 zijn	
hoofdwerken	 sterk	 gebruik	 maakt	 van	 Socratische	 elementen:	 zonder	 aandachtige	
interpretatie	is	het	welhaast	onmogelijk	te	beoordelen	welke	meningen	van	Machiavelli	
zelf	 zijn	 of	 welke	 van	 zijn	 spreekbuizen	 (Benner,	 2009,	 p.	 6).	 Zo	 spreekt	 hij	 vaak	 via	
historische	 voorbeelden	 of	 politieke	 bewindslieden.	 Hij	 trekt	 zelden	 duidelijke	
conclusies,	maar	 laat	 liever	 zijn	 lezerspubliek	 interpreteren	wat	 hij	 zou	 bedoelen	met	
bepaalde	passages.	Dit	maakt	het	zo	lastig	te	bepalen	of	Machiavelli	wel	of		geen	ethische	
opvattingen	laat	doorschemeren	in	zijn	teksten.	 In	The	Art	of	War	gebruikt	Machiavelli	
zelfs	de	klassieke	dialoogvorm,	waardoor	het	moeilijk	te	bepalen	is	welk	personage	de	
meningen	van	Machiavelli	vertegenwoordigt;	als	een	personage	dit	al	doet.		



	 57	

	 Er	zijn	namelijk	opmerkelijke	passages	in	The	Art	of	War		die	de	vraag	oproepen	
of	Machiavelli	het	hier	mee	eens	is;	zo	ja,	dan	staan	deze	meningen	in	sterk	contrast	met	
De	 vorst.	 In	 het	 laatstgenoemde	 werk	 wordt	 oorlog	 bijvoorbeeld	 beschreven	 als	 een	
noodzakelijk	middel	om	goed	te	kunnen	regeren:	het	volk	moet	verdedigd	worden	tegen	
veroveraars	en	dit	kan	alleen	via	het	afschrikken	van	deze	vijanden.	Discorsi	slaat	al	een	
gematigdere	toon	aan,	waar	wordt	beschreven	dat	oorlog	soms	inderdaad	noodzakelijk	
is,	maar	dat	een	heerser	nooit	 teveel	mag	veroveren,	waardoor	hij	de	controle	op	zijn	
eigen	 rijk	 kwijt	 raakt.	 Oorlog	 mag	 dus	 niet	 gebruikt	 worden	 om	 een	 misplaatste	
veroveringsdrang	te	voeden.	In	The	Art	of	War	staan	echter	passages	die	het	gebruik	van	
oorlog	af	 lijken	 te	keuren	op	morele	gebieden.	Zo	zou	een	goed	mens	nooit	oorlog	 tot	
zijn	 kunst	 kunnen	maken,	 omdat	men	 tijdens	 oorlog	moet	 bedriegen	 en	 geweld	moet	
plegen	(Machiavelli,	1965,	p.	12).	Deugdzaamheid	van	een	mens	lijkt	hier	dus	vóór	het	
voeren	van	oorlog	geplaatst	te	worden.		
	 Het	personage	Fabricio	neemt	de	stelling	in	dat	oorlog	niet	gezien	moet	worden	
als	kunst,	maar	als	uiterste	noodzakelijkheid.	Fabricio	ziet	het	namelijk	als	zijn	kunst	om	
het	 volk	 goed	 te	 regeren	 en	 te	 beschermen.	 Dit	 houdt	 in	 dat	 men	 zich	 afzijdig	 moet	
houden	van	oorlog,	want	dat	is	vaak	het	beste	voor	het	volk.	Het	is	echter	wel	van	belang	
dat	wanneer	oorlog	onvermijdelijk	 is,	men	weet	hoe	oorlog	gevoerd	kan	worden	en	 in	
staat	 is	 de	 wapens	 op	 te	 pakken:	 ook	 dat	 is	 bescherming	 van	 het	 volk.	 Maar	 het	
koesteren	 van	 vredestijd	 en	 de	 koning	 voorzien	 van	 goed	 advies	 in	 vredestijd,	 is	
Fabricio’s	 voornaamste	 taak.	 Er	 moet	 dus	 een	 balans	 ontstaan	 tussen	 vredestijd	
koesteren	 en	oorlog	 kunnen	voeren	wanneer	noodzakelijk.	 Slechts	wanneer	 een	 vorst	
zo’n	 adviseur	 heeft,	 zal	 hij	 goede	 beslissingen	 nemen.	 Wanneer	 een	 vorst	 namelijk	
omgeven	 is	 met	 slechts	 vredelievenden	 of	 slechts	 oorlogszuchtigen	 zal	 hij	 in	 de	 fout	
geraken	(Machiavelli,	1965,	p.	18).		
	 Er	 zijn	 dus	meerdere	 stemmen	van	Machiavelli	 en	meerdere	 interpretaties	 van	
Machiavelli.	Eerder	in	deze	thesis	heb	ik	de	‘klassieke’	oorlogs-en	machtszuchtige	ideeën	
van	en	interpretaties	over	Machiavelli	uitgewerkt.	In	dit	hoofdstuk	zijn	de	‘alternatieve’	
stemmen	en	 interpretaties,	van	o.a.	Benner,	naar	voren	gekomen	over	een	Machiavelli	
die	wel	degelijk	geïnteresseerd	zou	zijn	in	moraliteit.	Maurizio	Viroli	heeft	deze	visie	nog	
verder	uitgewerkt	en	verdedigd	dat	Machiavelli	een	republikein	was.		
	
§6.3	Machiavelli	de	republikein	
	
In	de	16e	eeuw	werd	men	aangeduid	als	 ‘republikein’	wanneer	men	de	ambitie	had	de	
gemeenschap	 te	 vertegenwoordigen.	 Vooraanstaande,	 rijke	mannen	werden	 verkozen	
om	de	gemeenschap	te	vertegenwoordigen,	 in	plaats	van	dat	een	koninklijk	erfgenaam	
een	 alleenheerschappij	 in	 stand	 hield.	 Deze	 vertegenwoordiging	 hield	 in	 dat	 het	 res	
publica,	het	algemeen	belang,	van	het	hele	volk	werd	behartigd.	Men	zette	zich	in	voor	
de	samenleving,	in	plaats	van	zich	te	gedragen	als	ware	men	zelf	de	samenleving.	In	het	
geval	 van	 Machiavelli’s	 republikanisme	 was	 de	 vrijheid	 van	 Florence	 het	 algemeen	
belang	dat	vertegenwoordigd	moest	worden.		

Volgens	Benner	waren	vroege	lezers	van	Machiavelli’s	werk	van	mening	dat	zijn	
hoofddoel	was	om	vrijheid	in	republieken	te	creëren	en	te	behouden	(Benner,	2009,	p.	
1).	 Rousseau	 zou	 zelfs	 al	De	vorst	als	 republikeins	werk	 gekenmerkt	 hebben.	Maar	 de	
discussie	over	de	vraag	of	Machiavelli	waarden	nastreefde	of	waarden	als	onrealistisch	
bestempelde,	 laaide	 in	 die	 tijd	 al	 op.	 Fichte	 maakte	 een	 combinatie	 tussen	 deze	
tegenstrijdige	 visies	 (Benner,	 2009,	 p.	 1).	 Hij	 stelde	 dat	 Machiavelli	 wel	 degelijk	 een	
republikein	 was,	 met	 als	 doel	 het	 verwezenlijken	 van	 republikeinse	 waarden.	



	 58	

Machiavelli	was	echter	realistisch	genoeg	om	te	beseffen	dat	het	soms	noodzakelijk	was	
elk	 mogelijk	 middel	 te	 gebruiken	 om	 een	 republiek	 te	 behouden.	 Bijvoorbeeld	 het	
behoud	 van	 nationale	 vrijheden	 door	 het	 volk	 te	 beschermen	 tegen	 monarchistische	
vijanden	 en	 buitenlandse	 dreigingen.	 Soms	moesten	 waarden	 opzij	 gezet	 worden	 om	
waarden	te	behouden.		
	 Eenzelfde	combinatie	wordt	gemaakt	door	Maurizio	Viroli	met	de	rule	of	law	en	
de	rule	of	man.	Na	De	vorst	werd	vaak	de	conclusie	getrokken	dat	een	heerser	immuun	is	
voor	alle	 regels	en	zelf	mag	bepalen	hoe	hij	 regeert,	maar	 in	Discorsi	wordt	verdedigd	
dat	 een	koning	 in	 zijn	handelen	beperkt	moet	worden	via	wetten	 (zie	6.2).	De	wetten	
moeten	sterker	zijn	dan	individuele	burgers	(Viroli,	2010,	p.	xvi).	Wetten	lijken	dus	over	
de	 mensen	 te	 heersen,	 in	 plaats	 van	 andersom,	 wat	 erop	 wijst	 dat	 er	 wel	 degelijk	
onveranderlijke	ethische	principes	zijn	volgens	Machiavelli.		

Henry	 Neville	 verdedigt	 dat	Machiavelli	 het	 rule	 of	 law-denken	 nieuw	 leven	 in	
heeft	 geblazen,	 omdat	 hij	 inzag	 dat	 het	 de	 beste	 bescherming	 bood	 tegen	 tirannen	
(Benner,	2009,	p.	4).	 In	zijn	tijd	werden	in	Florence	vaak	wetten	gebroken,	daar	het	 in	
het	belang	was	van	een	selecte	groep	mensen,	bijvoorbeeld	zodat	de	Medici’s	hun	macht	
konden	behouden	(Viroli,	2010,	p.	201).	Machiavelli	stelde	het	algemeen	belang	van	de	
samenleving	voorop.	Slechts	het	nastreven	van	het	algemeen	belang	kan	een	goed	leven	
voor	 iedereen	creëren.	Dit	gebeurt	het	beste	 in	een	republiek.	Bij	de	 regering	van	een	
prins	gebeurt	het	tegenovergestelde.	Wat	in	het	belang	is	van	de	prins,	schaadt	vaak	de	
stad	of	het	land	en	wat	in	het	belang	is	van	de	stad	of	het	land	schaadt	de	prins	(Viroli,	
2010,	p.	xv).	Het	was	daarom	belangrijk	het	volk	te	doen	inzien	dat	het	algemeen	belang	
door	 de	 meeste	 heersers	 niet	 behartigd	 wordt.	 Het	 volk	 moest	 worden	 geholpen	 de	
morele	 corruptie,	 die	 verstopt	 zat	 achter	 een	 façade	 van	 grootsheid	 of	 religie,	 te	 zien	
(Benner,	 2009,	 p.	 4).	Machiavelli’s	 verlangen	het	 algemeen	belang	 te	 beschermen	 lijkt	
zijn	 interesse	 voor	 de	 politieke	 geschiedenis	 te	 verklaren.	 Door	 de	 geschiedenis	 van	
Griekse	en	Romeinse	 tirannen	 te	bestuderen,	hoopt	Machiavelli	 te	 achterhalen	hoe	hij	
een	tirannieke	heerschappij	kan	voorkomen.		

Viroli	 beaamt	 Neville’s	 positie,	 maar	 voegt	 eraan	 toe	 dat	 rule	 of	 man	 ook	 een	
essentiële	rol	speelt	in	Machiavelli’s	denken	(Benner,	2009,	p.	5).	Om	de	vrijheid	terug	te	
krijgen	in	een	corrupte	staat,	moet	eerst	de	macht	van	de	corrupte	heerser	afgenomen	
worden.	Daarvoor	schieten	wetten	te	kort.	Er	is	een	persoon	nodig	die	tegen	de	wetten	
van	de	corrupte	heerser	in	durft	te	gaan	en	de	macht	van	het	volk	kan	herpakken.	Rule	of	
man	is	dus	nodig	om	de	rule	of	law	te	kunnen	verdedigen.		

Dit	betekent	echter	niet	dat	Machiavelli	a	priori-wetten	wil	opleggen	aan	mensen.	
Free-agency	speelt	 een	 belangrijke	 rol	 in	Machiavelli’s	 ethiek:	 het	 is	 belangrijk	 dat	 de	
mensen	 zelf	 kiezen	 voor	 wetten	 die	 waarden	 beschermen,	 en	 zodoende	 hun	 eigen	
gedrag	beperken	via	wetten	(Benner,	2009,	p.	6).	Respect	voor	de	vrijheid	van	iedereen	
zou	met	wetten	gewaarborgd	moeten	worden.	Men	zou	zijn	plichten	moeten	vervullen	
in	overeenstemming	met	het	 geweten;	men	moet	 zich	 inzetten	voor	het	 vaderland	uit	
liefde	 voor	 het	 vaderland	 en	 niet	 met	 een	 andere	 intentie	 	 (Viroli,	 2010,	 p.	 181).	
Daarvoor	is	een	gevoel	van	individuele	verantwoordelijkheid	nodig.	Het	is	belangrijk	dat	
ieder	 beseft	 dat	 de	 verbetering	 van	 het	 vaderland9	niet	 van	 anderen	 kan	 komen:	 een	

																																																								
9	‘Vaderland’	is	uiteraard	een	moeilijk	begrip	om	te	hanteren	in	de	Italiaanse	context,	daar	Italië	
als	 eenheid	 nog	 niet	 bestond.	 Wanneer	 het	 begrip	 ‘vaderland’	 in	 de	 context	 van	 Machiavelli	
wordt	 gebruikt,	 wordt	 dus	 vaak	 zijn	 stad	 Florence	 aangeduid.	 Toch	 erkende	 Machiavelli	 een	
gedeelde	Italiaanse	taal	en	cultuur	en	was	het	zijn	wens	dat	Italië	een	verenigde	republiek	zou	
worden.	Vandaar	dat	‘vaderland’	ook	als	het	toekomstig	verenigde	Italië	gelezen	kan	worden.	



	 59	

ieder	is	nodig	in	deze	emancipatie.	Daarom	moet	men	trachten	deugdzaam	te	leven	in	de	
samenleving	en	zich	inzetten	voor	het	algemeen	belang.		

Tegelijkertijd	 stelt	 Machiavelli	 zich	 op	 het	 standpunt	 dat	 noodzakelijke	
omstandigheden	een	individu	er	soms	toe	dwingen	in	te	zien	dat	moreel	handelen	geen	
optie	 is.	 Soms	moet	moraliteit	 aan	 banden	worden	 gelegd	 ‘voor	 zelfbehoud’	 (Benner,	
2009,	 p.	 141).	 Waarschijnlijk	 bedoelt	 Machiavelli	 hier	 dus	 mee	 dat	 wanneer	 men	 de	
republikeinse	 waarden	 probeert	 te	 heroveren	 of	 beschermen,	 ethisch	 gedrag	 soms	
tekort	schiet	en	men	op	minder	deugdzame	manieren	moet	vechten	voor	deze	waarden.		

Wanneer	 de	 morele,	 republikeinse	 lezing	 van	 Machiavelli	 wordt	 aangehouden,	
krijgt	het	aan	hem	toegeschreven	consequentialisme	een	andere	betekenis.	De	middelen	
van	 een	 vorst	 worden	 niet	 langer	 goedgekeurd	 om	 een	 staat	 te	 beschermen	 tegen	
veroveringen,	maar	alle	middelen	zijn	wel	toegestaan	om	de	veiligheid	en	waardigheid	
van	een	republiek	te	waarborgen	(Benner,	2009,	p.	328).	Deze	nieuwe	definitie	van	het	
aan	Machiavelli	toegeschreven	consequentialisme	heeft	al	een	morelere	lading,	dan	het	
‘doel	 heiligt	 alle	 middelen’	 van	 een	 tirannieke	 vorst.	 Het	 gaat	 niet	 zomaar	 om	 het	
beschermen	 van	 een	 staat,	 maar	 om	 het	 beschermen	 van	 een	 ‘goede’,	 d.w.z.	
republikeinse,	staat;	een	bescherming	van	een	goede	manier	van	leven.		

Er	blijft	nog	één	grote	contradictie	onopgelost	 in	deze	nieuwe	 interpretatie	van	
Machiavelli.	Hoe	kan	Machiavelli	enerzijds	wel	moralistisch	zijn	 ingesteld,	en	een	visie	
hebben	op	het	goede	leven,	en	anderzijds	het	religieuze	beeld	van	een	goede	christen	zo	
afkeuren?	Hoe	kan	het	dat	Machiavelli	tegen	menging	van	religie	en	politiek	is,	terwijl	hij	
wel	in	moraliteit,	en	het	belang	van	religie	voor	moraliteit,	gelooft?	Viroli	geeft	daar	een	
antwoord	op.	Machiavelli	 is	wel	degelijk	religieus,	en	wel	degelijk	Christelijk.	Hij	keurt	
slechts	de	Christelijke	kerk	van	zijn	tijd	af;	Italië	heeft	een	religieuze	hervorming	nodig.	
Via	 deze	 kritiek	 op	 het	 Christendom	 van	 zijn	 tijd,	 en	 zijn	 roep	 om	 hervorming,	 werd	
Machiavelli	vaak	beschreven	als	een	‘ongelovige’;	maar	dit	was	hij	niet	(Viroli,	2010,	p.	
214).	 Machiavelli’s	 religie	 is	 een	 religie	 van	 vrijheid,	 die	 een	 herleving	 van	 Italië	 als	
republiek	mogelijk	zou	moeten	maken	(Viroli,	2010,	p.	ix).		

Viroli	sluit	zich	aan	bij	het	oordeel	dat	Machiavelli	zeer	kritisch	was	op	de	Medici	
familie.	Machiavelli	stelt	zich	in	de	Discorsi	namelijk	op	het	standpunt	dat	beloningen	en	
lofzangen	alleen	gerechtvaardigd	zijn	wanneer	eerzame	daden	zijn	verricht	om	vooraf	
gestelde	 doelen	 te	 behalen	 die	 het	 algemeen	 belang	 dienen.	 Daarnaast	 schrijft	
Machiavelli	in	zowel	De	vorst,	als	Discorsi	dat	een	vorst	aanzien	moet	verdienen	via	zijn	
daden	en	zijn	reputatie,	en	niet	via	omkoping	of	beloften	van	wederdiensten.	Het	hele	
Medici-machtssysteem	 was	 er	 echter	 op	 gebouwd	 om	 aanhangers	 te	 creëren	 via	
afhankelijkheid.	Men	moest	 de	Medici	wel	 steunen,	 daar	 zij	 status	 en	 rijkdom	konden	
genereren.	De	Medici’s	leken	dus	feitelijk	te	regeren	via	afkoping	van	zowel	onderdanen,	
als	andere	invloedrijke	personen	die	de	Medici	familie	immuun	konden	maken	voor	de	
wetten	(Viroli,	2010,	p.	xvi).	De	Medici	familie	lijkt	in	strijd	te	zijn	met	het	beeld	van	een	
heerser	 dat	 Machiavelli	 schetst,	 en	 dus	 is	 het	 aannemelijk	 dat	 Machiavelli	 geen	
bewonderaar	was	van	De	Medici’s.		

Viroli	verdedigt	dat	Machiavelli	wel	degelijk	een	 ideaalbeeld	voor	ogen	had	van	
hoe	 Italië	 geregeerd	 zou	 moeten	 worden.	 Machiavelli’s	 grootste	 doel	 was	 om	 dit	
ideaalbeeld	over	 te	dragen	via	zijn	werken.	De	belangrijkste	passages	van	zijn	werken	
worden	dan	ook	gekleurd	door	moeilijk,	bijna	onmogelijk,	 te	behalen	politieke	doelen,	
zoals	Italië	bevrijden	van	buitenlandse	overheersing,	een	goed	geordende	republikeinse	
regering	 institutionaliseren	en	het	uitbannen	van	 corruptie	 via	het	doen	herleven	van	
religieuze	en	morele	waarden	in	Italië	(Viroli,	2010,	p.	xviii).	Machiavelli	was	niet	slechts	
een	passieve	beschrijver	van	de	realiteit;	hij	begreep	dat	politieke	realiteit	niet	iets	was	



	 60	

wat	slechts	geobserveerd	moest	worden.	Hij	was	ervan	overtuigd	dat	een	ware	realist,	
en	een	waar	politiek	leider,	iemand	was	die	grote	morele	idealen	voor	zich	kon	zien	en	
voorzichtig	 en	 geduldig	werkte	 om	deze	 bewaarheid	 te	 krijgen	 (Viroli,	 2010,	 p.	 xviii).	
Machiavelli	zou	dus	wel	degelijk	een	idealist	zijn;	net	als	tijdgenoot	Erasmus.	Maar	waar	
Erasmus	 zich	meer	 opstelde	 als	 profeet	 voor	 een	 betere	wereld,	 was	Machiavelli	 een	
activist	die	mensen	in	beweging	probeerde	te	krijgen.	Dat	 is	Machiavelli’s	ware	religie,	
verdedigt	Viroli.		

Dat	Machiavelli	in	God	geloofde	is	iets	waar	men	niet	omheen	kan	volgens	Viroli.	
Machiavelli	verwees	vaak	naar	God	in	zijn	persoonlijke	brieven,	aan	o.a.	familie	(Viroli,	
2010,	 p.	 43).	 Maar	 Machiavelli	 leek	 zijn	 eigen	 interpretatie	 van	 God	 te	 hebben;	 hij	
bestudeerde	 vooral	 de	 waarden	 die	 God	 volgens	 hem	 symboliseerden.	 De	 God	 die	
Machiavelli		diende,	de	ware	Christelijke	God,	was	een	God	die	rechtvaardigheid	bemint,	
die	 zijn	 onderdanen	opdraagt	 van	hun	vaderland	 te	houden	 en	die	wenst	 dat	mensen	
sterk	genoeg	zijn	om	dat	vaderland	te	verdedigen	(Viroli,	2010,	p.	1).	God	wil	niet	dat	de	
mens	bescheiden	is	en	zijn	andere	wang	toekeert	wanneer	wreedheid	hem	kwaad	doet;	
God	wil	dat	mensen	in	vrijheid	kunnen	leven	en	via	deugdzaamheid	kwetsbare	waarden	
kunnen	creëren	en	beschermen.		

Dit	republikeinse	christendom,	gebaseerd	op	het	principe	dat	een	ware	Christen	
een	goede	burger	 is	die	het	algemeen	belang	dient	en	het	goddelijke	plan	van	vrijheid	
probeert	 te	 verwezenlijken	 op	 aarde,	 heerste	 in	 het	 Florence	 van	 Machiavelli	 (Viroli,	
2010,	 p.	 2).	 God	 houdt	 van	 vrije	 republieken,	 beloont	 hen	 die	 rechtvaardig	 heersen,	
wenst	dat	de	naar	Zijn	evenbeeld	geschapen	mensen	zich	net	zo	deugdzaam	gedragen	
als	 Hij	 en	 hun	 aardse	 steden	 ontwerpen	 naar	 het	 evenbeeld	 van	 de	 heilige	 stad.	 Het	
Florentijnse	 Republikeinse	 Christendom	 bestond	 uit	 het	 humanistische	 ideaal	 dat	
mensen	 de	 potentie	 hadden	 Goddelijk	 te	 worden	 via	 deugdzaamheid;	 alleen	 op	 deze	
manier	 kon	 Gods	 vriendschap	 verkregen	 worden	 (Viroli,	 2010,	 p.	 61).	 Door	 het	
vertrouwen	 in	 en	 de	 angst	 voor	 God	 werden	 mensen	 gemotiveerd	 Zijn	 taak	 te	
volbrengen	(Viroli,	2010,	p.	185).	De	plicht	aan	God	bestond	uit	het	creëren	van	een	vrij	
leven	op	aarde.	Deze	 interpretatie	van	het	Christendom	wakkerde	de	aversie	 tegen	de	
Katholieke	 Kerk	 aan	 en	 stimuleerde	 het	 verlangen	 naar	 een	 religieuze	 en	 morele	
hervorming	zodat	liefdadigheid	en	rechtvaardigheid	opnieuw	centraal	zouden	komen	te	
staan	binnen	de	samenleving.	De	huidige	Kerk	was	te	veel	met	bijzaken	bezig	en	was	het	
fundamentele	 principe	 van	 het	 Christendom	 uit	 het	 oog	 verloren,	 m.a.w.	 de	 morele	
waarden	(Viroli,	2010,	p.	210).		

Waarschijnlijk	 is	 Machiavelli	 geïnspireerd	 door	 de	 Romeinen.	 Liefde	 voor	 het	
vaderland	 was	 namelijk	 ook	 een	 centrale	 waarde	 bij	 de	 Romeinen,	 wat	 hen	 ertoe	
aanzette	deugdzaam	te	leven	en	een	rechtvaardige	regering	te	installeren.	Wellicht	heeft	
dit	ervoor	gezorgd	dat	de	Romeinen	zo’n	grote	wereldmacht	werden	(Viroli,	2010,	p.	47)	
Deze	inspiratie	wilde	Machiavelli	overdragen.	Volgens	Viroli	schreef	Machiavelli	met	het	
doel	mensen	 te	onderwijzen	wat	het	betekende	om	goed	 te	zijn	en	goed	 te	 leven;	wat	
vereist	was	om	een	goed	burger	te	zijn	(Viroli,	2010,	p.	7).	De	Christelijke	plicht	was	de	
liefde	 en	 inzet	 voor	 het	 vaderland	 (Viroli,	 2010,	 p.	 61).	 Vaderlandsliefde	 is	 een	 broze	
emotie	 die	 snel	 uitgeblust	 kan	 worden.	 Ze	 moet	 steeds	 onderwezen	 en	 gestimuleerd	
worden	 (Viroli,	 2010,	 p.	 74).	 Slechts	 dan	 zal	 de	 corruptie	 van	 het	 land	 en	 de	 interne	
morele	corruptie	van	het	individu	verslagen	kunnen	worden	(Viroli,	2010,	p.	154).	Deze	
interpretatie	 klinkt	 wederom	 meer	 als	 tijdgenoot	 Erasmus,	 dan	 de	 klassieke	
interpretatie	 van	 Machiavelli.	 De	 twee	 tijdgenoten	 lijken	 steeds	 minder	 totale	
tegenpolen	te	zijn.	Maar	waar	Machiavelli	puur	over	zijn	Florence	en	zijn	wens	om	Italië	
te	verenigen	schrijft,	wil	Erasmus	de	gehele	Christenwereld	verbeteren.		



	 61	

Een	 republiek	 kon	 dus	 alleen	 volharden	 als	men	 geïnspireerd	werd	 volgens	 de	
Christelijke	waarden	te	leven.	Anders	zou	het	volk	niet	in	staat	zijn	het	eigen	handelen	te	
beperken.	Er	moeten	regels	opgesteld	worden	vanuit	de	Christelijke	waarden,	zodat	de	
eigen	 vrijheid	 beperkt	 wordt	 om	 de	 vrijheid	 van	 de	 hele	 staat	 en	 het	 hele	 volk	 te	
vergroten.	Speelt	deze	religie	geen	rol,	dan	kan	het	volk	niet	anders	dan	aan	een	prins	of	
tiran	te	gehoorzamen;	het	volk	weet	dan	niet	wat	het	beste	is	voor	hem	(Viroli,	2010,	p.	
178).	

Machiavelli	 schreef	 om	 te	 inspireren,	maar	 besefte	 dat	 dit	 niet	 voldoende	was.	
Mensen	moesten	 actief	 bewogen	worden	 zich	 in	 te	 zetten	 voor	 deze	 hervorming	 van	
religie	 (Viroli,	 2010,	 p.	 8).	 Zonder	 een	 religie	 waarin	 wetten	 van	 deugdzaamheid	 en	
rechtvaardigheid	 gehoorzaamd	werden,	 zou	 er	 nooit	 vrijheid	 terug	 keren	 in	 Italië;	 of	
welke	samenleving	dan	ook.	Machiavelli	waarborgde	dus	niet	de	alledaagse	interpretatie	
van	 het	 Christendom;	 hij	 haalde	 zijn	 eigen	 interpretatie	 uit	 de	 Bijbel	 en	 moedigde	
anderen	aan	dit	ook	te	doen.	Machiavelli	verdedigde	dat	de	kern	van	het	Christendom	
was	om	mensen	te	inspireren	met	fundamentele	waarden	en	hierover	vrij	met	elkaar	te	
spreken.	Hij	hekelde	de	beslissing	van	de	Kerk	om	religie	op	te	leggen	met	het	zwaard.	
Spinoza	zou	hier	later	door	geïnspireerd	worden	om	over	religieuze	vrijheid	te	schrijven	
(Viroli,	2010,	p.	17).		

Volgens	 Hannah	 Arendt	 maken	 deze	 eigenschappen	 Machiavelli	 en	 zijn	
republikeinse	christendom	tot	de	spirituele	vader	van	de	revolutie	 in	de	moderne	zin.	
Hij	 bezat	 het	 verlangen	 om	 de	 geest	 van	 de	 Romeinse	 oudheid	 te	 doen	 herleven	 en	
ditzelfde	 verlangen	 zou	 later	 karakteristiek	worden	 voor	 het	 politieke	 denken	 van	 de	
18e	 eeuw	 (Viroli,	 2010,	 p.	 26).	 Volgens	Machiavelli	 was	 in	 een	 nieuwe	 politieke	 orde	
‘zowel	geweld	als	religie,	zowel	macht	als	autoriteit,	zowel	de	kracht	van	wapens,	als	de	
kracht	van	woorden’	vereist	(Viroli,	2010,	p.	28).		

Machiavelli’s	religie	kenmerkt	zich	dus	door	de	grote	liefde	voor	het	vaderland.	In	
een	brief,	gedateerd	16	april	1527,	schrijft	Machiavelli:	‘Ik	hou	meer	van	mijn	vaderland	
dan	 van	mijn	 eigen	 ziel’.10	Van	deze	uitspraak	 kan	 afgeleid	worden	dat	Machiavelli	 de	
voorspoed	van	zijn	vaderland	boven	religieuze	aanbidding	plaatste	en	de	liefde	voor	het	
algemeen	 belang	 boven	 het	 individuele	 belang	 (Viroli,	 2010,	 p.	 35).	 Deze	 liefde	
probeerde	 Machiavelli	 over	 te	 brengen	 via	 zijn	 politieke	 werken,	 om	 onder	 andere	
jongeren	te	inspireren	zich	in	te	zetten	voor	de	voorspoed	van	hun	vaderland	door	een	
morele	en	religieuze	hervorming	in	gang	te	zetten	(Viroli,	2010,	p.	39).	In	Machiavelli’s	
tijd	was	Italië	 immers	niets	meer	dan	een	aantal	stadstaten,	maar	Machiavelli	erkende	
de	gedeelde	taal	en	cultuur.	Hij	zag	een	verenigd	Italië	voor	zich	en	hoopte	dit	te	kunnen	
bewerkstelligen	door	patriottistische	liefde	op	te	roepen	voor	meer	dan	slechts	de	eigen	
stadstaat.	Machiavelli	schrijft	daarom	regelmatig	over	zijn	‘vaderland’	en	over	‘Italië’.		

Daarnaast	 verdedigt	 Viroli	 dat	 Machiavelli	 goed	 besefte	 dat	 het	 soms	
noodzakelijk	was	om	de	religieuze	principes	te	negeren;	om	het	vaderland	te	dienen	en	
mensen	te	bevrijden	is	het	noodzakelijk	af	en	toe	beloften	te	breken,	wreed	te	zijn	en	te	
liegen	(Viroli,	2010,	p.	63).	God	begrijpt	dit	ook.	De	voornaamste	taak	die	God	de	mens	
heeft	opgelegd	is	het	dienen	van	het	vaderland,	wat	soms	onmogelijk	gepaard	gaat	met	
deugdzaam	 gedrag.	 Om	 deze	 reden	 zal	 God	 bereid	 zijn	 mensen	 te	 vergeven	 die	
gedwongen	zijn	om	kwaad	gedrag	te	vertonen	(Viroli,	2010,	p.	65).	Volgens	Machiavelli	
is	 er	 dus	 geen	 contradictie	 tussen	 Christelijke	 religie	 en	 vaderlandsliefde.	 De	

																																																								
10 	De	 vertaling	 van	 ‘meer	 dan	 mijn	 eigen	 ziel’	 is	 bediscussieerbaar.	 Er	 zijn	 in	 de	 tijden	
verschillende	vertalingen	geweest	van	deze	passage.		



	 62	

voornaamste	taak	van	een	prins	is	het	verdedigen	van	zijn	land,	met	alle	noodzakelijke	
middelen.	God	zal	hem	hiervoor	vergeven	(Viroli,	2010,	p.	117).		

Machiavelli’s	 doel	 was	 niet	 het	 creëren	 van	 een	 nieuwe	 theologie,	 maar	 het	
creëren	van	een	nieuwe	manier	van	leven	(Viroli,	2010,	p.	88).	Een	manier	van	leven	die	
mensen	de	 kracht	 kon	 geven	de	 strijd	 te	winnen	 van	morele	 corruptie.	Die	 strijd	 kon	
gewonnen	worden	door	 een	 religie,	 een	 levensstijl,	 van	deugdzaamheid,	 gericht	op	de	
klassieke	 waarden.	 De	 liefde	 voor	 vrijheid	 moet	 mensen	 inspireren	 een	 betere	
samenleving	 te	 ontwerpen.	 Een	 religie	 bestaande	 uit	 liefde	 voor	 vrijheid	 zou	 een	
republiek	teweeg	kunnen	brengen	waar	het	volk	soeverein	was	en	rechtvaardige	wetten	
op	zou	stellen	(Viroli,	2010,	p.	154).		

Zelfs	 het	 leger	 zou	 zichzelf	 beter	 kunnen	 regeren	 door	 middel	 van	 deze	
republikeinse	 religie.	Wanneer	soldaten	een	eed	zworen	aan	God	om	het	vaderland	 te	
verdedigen	tegen	morele	corruptie	door	een	rechtvaardige	soevereiniteit	 te	herstellen,	
zouden	ze	een	plicht	voelen	zich	deugdzaam	te	gedragen	en	te	handelen	in	het	algemeen	
belang	 (Viroli,	 2010,	 p.	 186).	 Wanneer	 ze	 dit	 niet	 zouden	 doen	 zouden	 ze	 schaamte	
voelen	over	het	verzaken	van	hun	eed.	Schaamte	is	de	beste	motivatie	om	de	plicht	uit	te	
voeren,	verdedigt	Machiavelli	(Viroli,	2010,	p.	189).		

Deugdzaamheid,	 het	 willen	 naleven	 van	 waarden,	 stond	 dus	 primair	 bij	
Machiavelli.	Ten	eerste,	omdat	door	deugdzaamheid	er	betere	wetten	gemaakt	konden	
worden	wanneer	het	volk	soeverein	was.	Ten	tweede,	omdat	het	volk	wist	hoe	het	zich	
moest	gedragen	wanneer	er	corrupte	wetten	heersten.	Zolang	de	rule	of	law	er	nog	niet	
is,	 weet	 het	 volk	 dat	 het	 de	 ethische	 wetten	 moet	 volgen.	 Daarnaast	 wordt	 het	 volk	
gemotiveerd	de	rule	of	law	te	herstellen.	Zodra	de	rule	of	law	hersteld	is	wordt	deze	in	
stand	gehouden	via	de	 liefde	voor	deugdzaamheid	(Viroli,	2010,	p.	205).	Er	heerst	dus	
een	wisselwerking	tussen	rule	of	law	en	de	deugdzaamheid	van	het	volk.		

Het	verkrijgen	van	een	vrij	leven	was	dus	alleen	haalbaar	via	een	combinatie	van	
politieke	 hervorming	 en	 morele,	 religieuze	 hervorming.	 Wanneer	 er	 slechts	 een	
politieke	hervorming	zou	plaatsvinden,	zou	het	land	goede	wetten	kennen,	maar	zouden	
deze	 goede	 wetten	 een	 kort	 leven	 beschoren	 zijn.	 Het	 volk	 zou	 dan	 immers	 niet	
gemotiveerd	zijn	zich	aan	deze	goede	wetten	te	houden.	Hier	is	morele	hervorming	voor	
nodig	 via	 het	 republikeinse	 christendom.	 Anderzijds,	 wanneer	 zich	 slechts	 de	morele	
hervorming	zou	voltrekken,	dan	bestond	het	volk	uit	predikers	die	niet	 in	staat	waren	
het	 goede	 gedrag	 in	 de	 praktijk	 te	 brengen.	Het	 volk	 zou	 een	wapen-loze	 profeet	 zijn	
(Viroli,	2010,	p.	206).	Daarom	is	zowel	een	hervorming	van	de	wetten	via	de	rule	of	law,	
als	een	religie	van	deugdzaamheid	essentieel.	

Maar	de	taak	om	het	volk	te	motiveren	deugdzaamheid	lief	te	hebben	was	alleen	
mogelijk	via	de	kracht	van	woorden,	en	Machiavelli,	die	de	corrupte	monnik	Savanarola	
in	 Florence	 had	 ervaren	 en	 zag	 hoe	 hij	 mensen	 in	 beweging	 kon	 krijgen	 met	 mooie	
woorden,	 besefte	 dit	 als	 geen	 ander.	 Via	 woorden	 kunnen	 mensen	 overtuigd,	
gemotiveerd	 en	 geïnspireerd	worden	 (Viroli,	 2010,	 p.	 103).	Dit	 kan	politiek	 gevaarlijk	
maken,	maar	ook	effectief.	Om	zijn	 land	 te	 verdedigen	moet	 een	prins	 in	 staat	 zijn	de	
kunst	 van	 het	 woord	 te	 boefenen;	 hij	 moet	 kunnen	 misleiden	 en	 stimuleren	 (Viroli,	
2010,	p.	117).	Machiavelli	realiseerde	zich	zowel	de	negatieve	als	positieve	kant	van	de	
overredingskracht	van	woorden,	en	beschouwde	vrijheid	van	meningsuiting	daarom	als	
één	van	de	belangrijkste	waarden	van	een	republiek	(Viroli,	2010,	p.	104).	Zelf	beschikte	
Machiavelli	in	grote	mate	over	de	kunst	van	de	retorica.	Dit	talent	kwam	deels	van	zijn	
uitgebreide	 educatie	 die	 hij	 op	 jonge	 leeftijd	 genoot,	 deels	 van	 zijn	 jaren	 ervaring	 als	
staatsman.	De	Medici	beseften	dus	dat	Machiavelli	 een	bedreiging	kon	vormen	 (Viroli,	
2010,	p.	105).		



	 63	

Het	 grootste	 retorische	 kunstwerk	 van	 Machiavelli	 is	 volgens	 Viroli	 De	 vorst.	
Klassieke	retorische	werken	kenden	de	regel	dat	de	conclusie	de	passies	van	de	 lezers	
moet	raken,	zodat	de	lezers	zouden	instemmen	met	of	handelen	naar	het	advies	van	de	
retoricus	 (Viroli,	 2010,	 p.	 122).	Wanneer	 de	 retoricus	 afkeer	 wil	 opwekken,	 moet	 hij	
inspelen	 op	 de	 wrede	 en	 tirannieke	 aspecten	 van	 het	 gestelde;	 wil	 hij	 compassie	
opwekken	dan	moet	hij	inspelen	op	de	onschuld	en	zwakheid	van	het	slachtoffer.	Viroli	
stelt	 zich	 op	 het	 standpunt	 dat	 Machiavelli	 deze	 kenmerken	 heeft	 verwerkt	 in	 de	
conclusie	van	De	vorst.	Machiavelli	schreef	het	boek	met	het	doel	de	lezers	te	inspireren	
zich	te	emanciperen	en	in	te	zetten	voor	een	bevrijd	Italië.	Hij	speelt	op	dit	doel	in	door	
in	de	conclusie	bepaalde	passies	van	de	lezers	op	te	roepen,	door	te	refereren	naar	een	
God	die	houdt	van	rechtvaardigheid	en	een	vriend	is	van	een	ieder	die	probeert	zijn	land	
te	hervormen	en	zijn	volk	te	bevrijden	(Viroli,	2010,	p.	123).		

Een	 ander	 retorisch	 trucje,	 is	 de	 brief	 gericht	 aan	 Lorenzo	 De	 Medici	 die	
Machiavelli	aan	het	begin	van	De	vorst	plaatst.	Hij	beschrijft	hier	al	zijn	ervaringen	die	hij	
heeft	 als	 staatsman,	 waarmee	 hij	 hoopt	 alle	 twijfel	 over	 zijn	 expertise	 weg	 te	 nemen	
(Viroli,	2010,	p.	124).	Machiavelli	wil	duidelijk	maken	dat	zijn	advies	serieus	genomen	
kan	worden,	ook	al	is	hij	geen	edelman.		

Deze	nieuwe	nadruk	op	Machiavelli	als	moralist	en	republikein,	betekent	niet	dat	
componenten		van	de	klassieke	interpretatie	van	Machiavelli	aan	de	kant	gezet	moeten	
worden.	 Machiavelli	 adviseert	 de	 prins	 zeker	 om	 zich	 goed	 te	 bewapenen,	 oorlog	 te	
voeren	waar	noodzakelijk,	en	te	misleiden	en	bedriegen	wanneer	onvermijdelijk.	Maar	
er	 is	 nog	 een	 andere	 kant	 van	 het	 verhaal.	 Machiavelli	 adviseert	 een	 prins	 ook	 om	
deugdzaam	 te	 zijn	 en	 leert	 hem	 klassieke	 waarden.	 Daarnaast	 keurt	 Machiavelli	 de	
kwade	middelen	 slechts	 goed	wanneer	 het	 in	 het	 algemeen	 belang	 is	 van	 de	 staat	 en	
bijdraagt	aan	de	vrijheid	van	een	staat	en	een	volk	(Viroli,	2010,	p.	134).	Het	is	dus	geen	
vrijbrief	voor	de	prins	om	alles	maar	 te	doen	waar	hij	zin	 in	heeft.	Alle	daden	moeten	
bijdragen	aan	de	emancipatie	van	Italië.	Vrede	is	volgens	Machiavelli	altijd	te	prefereren	
boven	oorlog,	tenzij	vrede	ten	koste	gaat	van	de	vrijheid	van	een	persoon	(Viroli,	2010,	
p.	190).		

Machiavelli	 was	 een	 op	 de	 praktijk	 gerichte	 profeet	 van	 het	 republikeinse	
Christendom.	 Hij	 inspireerde	 niet	 slechts	 met	 het	 woord;	 hij	 zette	 aan	 tot	 daden.	 Hij	
wilde	 de	 Italianen	 bevrijden	 van	 hun	 morele	 corruptie	 en	 hun	 egoïstische	 tirannen.	
Bovendien	wenste	 hij	 de	 ‘echte’	 christelijke	 religie	 terug	 te	 brengen	 in	 Italië.	 De	Kerk	
had	de	wereld	zwak	gemaakt;	ze	maakte	de	mens	 laf.	Ze	droeg	de	mens	op	 ‘de	andere	
wang	 toe	 te	 keren’	 en	 te	 berusten	 in	Gods	plan.	Maar	dit	 leek	de	 tirannen	 slechts	 ten	
goede	 te	 komen.	 Wanneer	 men	 de	 Christelijke	 religie	 goed	 interpreteert,	 verdedigt	
Machiavelli,	ziet	men	dat	het	Christendom	haar	volgelingen	niet	slechts	toestaat	om	hun	
vaderland	 te	 beschermen	 tegen	 tirannen,	 maar	 hun	 hier	 zelfs	 toe	 aanspoort	 (Viroli,	
2010,	p.	239).		

Maakt	 dit	 van	Machiavelli	 een	 idealist?	 Zonder	meer.	Maakt	 dit	Machiavelli	 tot	
een	 dromer?	 Zeker	 niet.	 Zijn	 religie	 van	 de	 deugdzaamheid	 is	 erop	 gericht	mensen	 te	
inspireren	 en	 aan	 te	 moedigen	 vrijheid	 in	 de	 praktijk	 te	 brengen.	 Het	 liefst	 via	 een	
republiek.	 Machiavelli	 beseft	 dat	 het	 inspireren	 van	 mensen	 slechts	 mogelijk	 is	 via	
woorden.	 Vervolgens	 moet	 de	 mens	 zelf	 zijn	 geweten	 vormgeven	 en	 hier	 naar	 leren	
handelen.	 Juist	Machiavelli’s	politieke	ervaringen	en	verstand	van	retorica,	maken	van	
hem	 een	 politiek	 realist.	 Dit	 realisme	 verplicht	 hem	 te	 geloven	 in	 een	 God	 van	
burgerdeugdzaamheid	 (Viroli,	2010,	p.	295).	Machiavelli’s	politieke	realisme	stelt	hem	
in	staat	zijn	idealen	te	realiseren.		
	



	 64	

Conclusie		
	
Aan	het	begin	van	deze	thesis	heb	ik	beloofd	twee	vragen	aan	bod	te	laten	komen	in	de	
conclusie,	 te	weten:	 ‘Verschillen	Machiavelli	en	Erasmus	werkelijk	zo	veel	van	elkaar?’	
en	‘Had	één	van	de	twee	meer	realistische,	gegronde,	politieke	ideeën?’.		

Wanneer	 de	 klassieke	 interpretaties	 van	Machiavelli	 en	 Erasmus,	 in	 het	 eerste	
deel	 van	 deze	 thesis	 uiteengezet,	 in	 ogenschouw	 worden	 genomen	 dan	 kan	
geconcludeerd	worden	dat	Machiavelli’s	denken	realistischer	was	op	politiek	gebied.			
	 Machiavelli	 is	 meer	 betrokken	 geweest	 bij	 de	 politieke	 praktijk,	 daar	 hij	 als	
staatsman	heeft	 gewerkt.	 Daarnaast	 beschreef	 hij	 politieke	 historie.	Hij	 lijkt	 dus	meer	
kennis	 te	hebben	van	de	politieke	 realiteit	dan	Erasmus	dat	had.	Erasmus	heeft	nauw	
contact	gehad	met	vele	vorsten,	waardoor	hij	van	dichtbij	zag	welke	fouten	de	vorsten	
maakten.	Erasmus	wilde	hen	inspireren	om	betere	beslissingen	te	nemen	en	zich	beter	
te	gedragen.	Hierbij	leek	hij	echter	de	realiteit	uit	het	oog	te	verliezen	en	te	veel	gericht	
te	 zijn	 op	 de	 ideale	 toekomst.	 Volgens	Erasmus	was	 de	 taak	 van	de	 vorst	 om	 zich	 als	
ware	Christen	 te	gedragen	en	zo	het	goede	voorbeeld	 te	geven	aan	het	volk.	Alleen	zo	
kon	het	 volk	beschermd	worden.	Een	vorst	moest	oorlog	afwijzen,	want	 een	oorlog	 is	
altijd	in	het	nadeel	van	een	volk.	Dit	soort	uitspraken	lijken	Erasmus	naïef	te	maken.	Het	
lijkt	alsof	Erasmus	niet	besefte	dat	vorsten	veel	nare	daden	moeten	verrichten	om	het	
volk	veilig	te	houden	en	het	land	te	beschermen	tegen	indringers.	Machiavelli	besefte	dit	
maar	 al	 te	 goed.	Hij	 bestudeerde	hoe	de	 vorsten	 zich	werkelijk	 gedroegen,	 en	dit	was	
alles	behalve	deugdzaam	en	Christelijk.	Machiavelli	gaf	de	vorsten	advies	op	basis	van	de	
realiteit.	Hij	keek	hoe	een	land	het	best	beschermd	kon	worden	op	basis	van	de	situatie	
waarin	de	landen	zich	bevonden.	Hier	gebruikte	hij	historie	voor;	hij	keek	naar	hoe	de	
dingen	werkelijk	gebeurd	waren	en	zich	werkelijk	voltrokken.	Wat	voor	zin	had	het	om	
naar	de	ideale	toekomst	te	kijken,	als	deze	toch	nooit	werkelijkheid	zou	worden?	Ethiek,	
en	vooral	religie,	had	geen	plaats	in	de	politiek.	Daarom	zag	Machiavelli	het	nut	niet	om	
zich	hierover	uit	te	laten.		
	 Dit	 is	de	klassieke	interpretatie	van	Machiavelli	en	Erasmus.	Machiavelli	was	de	
realistische	 staatsman,	Erasmus	de	naïeve	 idealist.	 Ze	 lijken	 in	alles	 totale	 tegenpolen.	
Deze	verschillen	zijn	mede	te	verklaren	vanuit	de	disciplines	waarin	ze	gespecialiseerd	
waren:	Machiavelli	was	politicus	en	historicus,	Erasmus	theoloog	en	filosoof.	Machiavelli	
richtte	 zich	 dus	 op	 het	 beschrijven	 van	 wat	 hij	 zag,	 Erasmus	 richtte	 zich	 op	 een	
filosofisch	 ideaalbeeld	 voor	 de	 toekomst.	 De	 andere	 mogelijke	 verklaring	 voor	 hun	
verschillen	heeft	te	maken	met	hun	eigen	ervaringen.		

Erasmus	 was	 een	 Europeaan	 en	 heeft	 nooit	 lang	 op	 één	 plaats	 gewoond.	
Meerdere	 keren	 moest	 hij	 een	 land	 verlaten	 wegens	 oorlog.	 Hij	 zag	 de	 gruwelen	 die	
oorlogen	teweeg	brachten	en	geloofde	niet	dat	er	ooit	een	voordeel	te	behalen	was	met	
oorlog.	Daarnaast	was	Erasmus	een	diepgelovig	Christen	die	 zijn	 religie	 verwaarloosd	
zag	worden.	Mensen	leken	te	genieten	van	oorlog	voeren.	Zelfs	religieuze	leiders	gingen	
over	op	oorlog.	Erasmus	probeerde	de	mensen	weer	te	doen	inzien	wat	het	werkelijke	
doel	was	van	het	Christelijke	geloof	en	wilde	de	Christelijke	kerk	hervormen.		

Machiavelli	was	een	patriottistische	Florentijn	en	wilde	niets	 liever	dan	dat	zijn	
geliefde	stad	en	volk	beschermd	zouden	worden	tegen	de	vele	externe	dreigingen	in	de	
vorm	van	oorlogen	en	veroveringen.	Machiavelli	zag	dat	er	niets	anders	was	dan	strijd.	
Daarom	kon	Florence,	en	hopelijk	een	in	de	toekomst	verenigd	Italië,	alleen	beschermd	
worden	 door	 een	 heerser	 die	 in	 deze	 strijd	 zou	 triomferen.	 Een	 leider	 hoefde	 niet	
deugdzaam	te	zijn	of	geliefd	te	worden;	dat	zou	hem	alleen	maar	zwak	maken.	Een	leider	



	 65	

moest	 angst	 inboezemen	 en	 wreed	 kunnen	 zijn	 om	 externe	 vijanden	 af	 te	 schrikken.	
Alleen	zo	konden	Florence	en	het	hele	Italiaanse	volk	beschermd	worden.		

Beide	denkers	keken	dus	naar	wat	in	het	belang	was	van	de	gemeenschap	en	de	
onderdanen.	Erasmus	dacht	dat	het	belang	van	de	Christenwereld	was	om	harmonie	te	
vinden	 door	 te	 onderwijzen	 in	 Christelijke	waarden.	Machiavelli	 dacht	 dat	 het	 belang	
van	de	Italianen	was	om	beschermd	te	worden	tegen	de	externe	vijanden	die	hun	land	
verscheurden;	er	was	weer	eenheid	nodig.	Erasmus	zag	 in	de	vorsten	van	zijn	 tijd	het	
voorbeeld	van	hoe	een	vorst	niet	moest	 zijn,	 en	koesterde	hoop	dat	deze	vorsten	hun	
gedrag	 zouden	 veranderen	 als	 hij	 hen	 hun	 fouten	 deed	 inzien.	Machiavelli	 zag	 dat	 er	
geen	 plaats	 was	 voor	 het	 goede	 bij	 de	 vorsten	 van	 zijn	 tijd;	 elke	 leider	 volgde	 zijn	
eigenbelang.	Sluwheid	was	een	eigenschap	die	nodig	was	om	zich	als	vorst	 staande	 te	
houden	in	een	wereld	vol	bedrog	en	geweld.		

Deze	 interpretaties	 en	 vergelijkingen	 van	 Machiavelli	 en	 Erasmus	 worden	 o.a.	
ondersteund	 door	 James	 Tracy,	 Johan	 Huizinga,	 Jan	 Lindhardt	 en	 Erik	 de	 Bom.	 Zij	
baseren	 deze	 lezingen	 vooral	 op	 de	 bekendere	 werken	 van	 Machiavelli	 en	 Erasmus,	
zoals	De	vorst,	Lof	der	zotheid,	de	Adagia	en	het	wat	minder	populaire	De	opvoeding	van	
een	 Christenvorst.	 In	 het	 tweede	 deel	 van	 mijn	 thesis	 heb	 ik	 echter	 minder	 bekende	
werken	en	interpretaties	van	de	denkers	onderzocht	en	getracht	te	betogen	dat	er	een	
alternatieve	kant	is	aan	beide	denkers.		

De	pacifistische	Erasmus	blijkt	geen	absoluut	pacifist	te	zijn.	Zijn	pacifisme	kent	
wel	degelijk	grenzen.	Wanneer	oorlog	het	 laatste	middel	 is	voor	zelfverdediging,	keurt	
hij	het	niet	af.	Daarnaast	lijkt	hij	een	oorlog	tegen	de	Turken	zelfs	aan	te	moedigen.	De	
Christenwereld	moet	beschermd	worden	tegen	de	Turkse	barbaren	en	wanneer	dit	niet	
lukt	met	zachte	hand,	is	een	harde	hand	toegestaan.		

Ook	lijkt	Erasmus	meer	politiek	inzicht	te	hebben	dan	hem	wordt	toegeschreven.	
Dit	 blijkt	 ten	 eerste	 uit	 zijn	 toestemming	 om	 oorlog	 te	 voeren;	 hij	 ziet	 in	 dat	 vorsten	
soms	 kwade	middelen	moeten	 gebruiken	 om	hun	 land	 te	 beschermen.	Maar	 dit	 blijkt	
ook	uit	persoonlijke	brieven,	waarin	hij	van	meer	politieke	zaken	op	de	hoogte	blijkt	te	
zijn	dan	hij	in	zijn	filosofische	werken	laat	blijken.	Er	lijkt	dus	reden	te	zijn	aan	te	nemen	
dat	Erasmus	geen	absoluut	pacifist	was	en	reële	politieke	ideeën	heeft.	

Machiavelli	 op	 zijn	 beurt,	 lijkt	 moreler	 ingesteld	 te	 zijn	 dan	 hij	 vaak	 wordt	
voorgespiegeld.	 Hij	 zou	 De	 vorst	 	 niet	 hebben	 geschreven	 om	 advies	 te	 geven	 aan	
vorsten,	maar	om	burgers	te	waarschuwen	voor	de	corrupte	praktijken	van	een	heerser.	
Machiavelli	zou	een	republikeins	Christen	zijn,	die	als	doel	heeft	Italië	te	veranderen	in	
een	 rechtvaardige	 republiek.	 Hiervoor	 is	 een	 religieuze	 hervorming	 nodig,	 waarbij	
Christelijke	 waarden	 weer	 voorop	 komen	 te	 staan.	 Machiavelli	 zou	 dus	 eigenlijk	 de	
Medici	aan	het	bestrijden	zijn.		

Wanneer	 deze	 alternatieve	 interpretaties	 voor	 waar	 worden	 aangenomen,	 dan	
lijken	Machiavelli	en	Erasmus	veel	meer	op	elkaar	dan	het	gangbare	beeld	suggereert.	
Erasmus	lijkt	enerzijds	net	als	Machiavelli	bereid	te	zijn	over	te	gaan	op	oorlog,	namelijk	
wanneer	het	noodzakelijk	is	om	het	volk	en	zijn	waarden	te	verdedigen	en	beschermen.	
Anderzijds	 lijkt	 Machiavelli	 net	 zo	 te	 verlangen	 naar	 vrede	 en	 deugdzaamheid	 als	
Erasmus.		

Beide	denkers	willen	hun	samenleving,	respectievelijk	de	hele	Christenwereld	en	
Florence,	 uiteindelijk	 Italië,	 hervormen	 met	 de	 klassieke	 Christelijke	 waarden.	 Een	
samenleving	moet	 gericht	 zijn	 op	 het	 algemeen	 belang	 en	 dat	 kan	 alleen	wanneer	 de	
burgers	deugdzaam	zijn.	Dit	kan	volgens	beiden	slechts	bereikt	worden	wanneer	er	een	
religieuze	hervorming	plaatsvindt.	Hiervoor	moet	de	Kerk	hervormd	worden,	want	 zij	
richt	 zich	 niet	 langer	 op	 de	 werkelijke	 Christelijke	 waarden	 en	 doelen.	 Daarnaast	



	 66	

adviseren	 beide	 een	 educatie	 van	 deugdzaamheid.	Woorden	 zijn	 het	 beste	middel	 om	
het	volk	te	inspireren	en	te	bewegen	om	daadwerkelijk	goed	te	leven.		

Deze	 laatste	 visie,	 de	 Alternatieve	 Interpretatie,	 vind	 ik	 overtuigender	 dan	 de	
Klassieke	Interpretatie.	Dit	is	dan	ook	de	visie	die	ik	tracht	te	verdedigen	in	deze	thesis.		

De	eerste	 reden	waarom	 ik	de	Alternatieve	 Interpretatie	 aannemelijker	vind,	 is	
dat,	 in	 tegenstelling	 tot	 de	 Klassieke	 Interpretatie,	 alle	 werken	 van	 Machiavelli	 en	
Erasmus	 zijn	 opgenomen	 in	 de	 interpretatie.	 Persoonlijke	 brieven,	 Machiavelli’s	
komedies,	Discorsi	en	De	Turkenkrijg	worden	met	evenveel	aandacht	bestudeerd	als	De	
vorst	 en	 De	 opvoeding	 van	 een	 Christenvorst.	 Opmerkelijk	 is	 dat	 alle	 alternatieve	
interpretaties	 nieuwer	 zijn.	 Tracy’s	 The	 Politics	 of	 Erasmus	 is	 geschreven	 in	 1978,	
Huizinga’s	Erasmus	in	1924	en	Lindhardts	Machiavelli	in	1968.	Zowel	Tracy	als	Huizinga	
hebben	 in	 hun	 literatuurlijsten	De	Turkenkrijg	niet	 opgenomen	 en	 noemen	 de	 relatie	
tussen	 Erasmus	 en	 de	 Turken	 slechts	 vluchtig.	 De	 Bom	 is	 de	 enige	 schrijver	 die	 zijn	
artikel	 in	de	21e	eeuw	schreef,	namelijk	in	2016,	maar	hij	gebruikt	uitsluitend	De	vorst	
en	De	opvoeding	van	een	Christenvorst	voor	zijn	artikel.	Vertolkers	van	de	Alternatieve	
Interpretatie	schreven	hun	oordelen	later:	Van	den	Dungen	in	2009,	Viroli	in	2010,	Van	
Herwaarden	in	2011,	Ron	in	2014	en	Benner	in	2018.	Uitzondering	op	de	regel	is	Dealy,	
die	als	enige	van	de	Alternatieve	Interpretatoren	zijn	artikel	schreef	in	de	20e	eeuw.	Hij	
is	echter	de	enige	van	de	genoemde	schrijvers	uit	de	 jaren	1900	die	De	Turkenkrijg	bij	
zijn	onderzoek	betrok.		

Een	mogelijke	verklaring	voor	het	beperkte	gebruik	van	werken	zou	kunnen	zijn,	
dat	 de	 Klassieke	 Interpretatoren	 er	 vanuit	 gingen	 dat	 de	 geschreven	 oordelen	 van	
Erasmus	 en	 Machiavelli	 hun	 ware	 oordelen	 waren.	 Wanneer	 de	 hoofdwerken	 van	
Machiavelli	geïnterpreteerd	worden	als	amoreel	en	die	van	Erasmus	als	politiek	naïef,	is	
het	 lastig	 er	 andere	 interpretaties	 uit	 te	 halen;	 men	 leest	 dan	 snel	 over	meerduidige	
uitspraken	 heen.	 Zodra	 latere	 interpretatoren	 tegenstrijdigheden	 met	 deze	 oordelen	
tegenkwamen	 in	 zowel	 gebeurtenissen	 uit	 het	 persoonlijke	 leven,	 als	 de	 persoonlijke	
correspondentie	 van	 Erasmus	 en	 Machiavelli,	 kwam	 er	 een	 nieuwe	 interpretatie	 tot	
leven.	Machiavelli	 leek	moreler	 en	 Erasmus	 politiek	 reëler,	 dan	 aanvankelijk	 gedacht.	
Deze	 aandacht	 voor	 persoonlijke	 context,	 zou	 ook	 kunnen	 verklaren	 waarom	
Machiavelli’s	 tijdgenoten	 zijn	 werk	 al	 anders,	 d.w.z.	 moreler	 en	 satirischer,	
interpreteerden;	 zij	 kenden	 Machiavelli	 persoonlijk,	 in	 tegenstelling	 tot	 hedendaagse	
interpretatoren.		

Dit	 brengt	 mij	 op	 de	 tweede	 reden	 waarom	 ik	 de	 Alternatieve	 Interpretatie	
aannemelijker	 vindt:	 zij	 lost	 alle	 contradicties	 op	 die	 bij	 de	 Klassieke	 Interpretatie	
blijven	ontstaan.		

Zo	 zijn	 er	 grote	 contradicties	 in	De	 vorst	en	Discorsi	van	Machiavelli.	 Waar	De	
vorst	verdedigt	dat	de	heerser	zo	machtig	mogelijk	moet	zijn	en	zijn	volk	mag	sturen	en	
onderdrukken	in	het	belang	van	de	samenleving,	wordt	in	Discorsi	gepleit	voor	strenge	
regels	 die	 de	 heerser	 in	 toom	moeten	 houden.	 Geen	 heerser	 zou	 immuun	mogen	 zijn	
voor	 de	 wetten	 van	 het	 land.	 Waar	 in	 De	 vorst	 zelden	 het	 woord	 ‘republiek’	 wordt	
genoemd,	bevat	Discorsi	hele	hoofdstukken	over	republieken.	De	republiek	wordt	zelfs	
regelmatig	 verkozen	 boven	 een	 monarchie.	 Het	 is	 onmogelijk	 dat	 Machiavelli	 deze	
tegenstrijdige	 visies	 zou	 verdedigen;	 één	 van	 de	 twee	 moet	 schijn	 zijn.	 Lindhardt	
daarentegen	 verdedigt	 dat	 er	 geen	 contradictie	 is	 tussen	 deze	 twee	 hoofdwerken.	
Machiavelli	 is	 namelijk	 een	 politiek	 commentator;	 iemand	 die	 alles	 op	 een	 afstand	
beschrijft.	In	De	vorst	beschrijft	hij	alles	vanuit	het	perspectief	en	belang	van	een	vorst,	
terwijl	hij	in	Discorsi	naar	het	belang	van	de	hele	staat	en	het	hele	volk	kijkt.	Er	zit	dus	



	 67	

geen	 contradictie	 in	 de	 beide	 visies;	 er	wordt	 slechts	 gebruik	 gemaakt	 van	 een	 ander	
perspectief.		

Zelfs	 al	 zou	 Lindhardt	 hierin	 gelijk	 hebben,	 dan	 nog	 blijven	 er	 contradicties	
bestaan	wanneer	het	persoonlijke	leven	van	Machiavelli	wordt	bestudeerd.	Waarom	zou	
een	politiek	commentator	die	een	machtige,	corrupte,	heerser	van	belang	acht	voor	de	
samenleving,	 ineens	 van	 mening	 wisselen	 over	 Cesare	 Borgia,	 na	 de	 wandaden	 die	
Borgia	tegen	het	volk	had	verricht?	Waarom	zou	hij,	wanneer	hij	meerdere	keren	schrijft	
over	 zijn	 afkeer	 van	 veroveringen,	 een	 bewonderaar	 van	 de	 Medici	 familie	 zijn?	 De	
Medici	 probeerden	 immers	 Florence	 te	 veroveren,	 wat	 hen	 uiteindelijk	 ook	 is	 gelukt.	
Waarom	zou	 iemand	die	 terug	 in	de	gunst	probeerde	 te	komen	bij	de	Medici,	 terug	 te	
vinden	zijn	op	een	namenlijst	van	samenzweerders	tegen	deze	zelfde	familie?	Lindhardt	
verdedigt	 dat	 Machiavelli’s	 naam	 nooit	 op	 deze	 lijst	 stond,	 maar	 waarom	 claimen	
meerdere	historische	bronnen	dan	van	wel?	En	waarom	is	Machiavelli	anders	gevangen	
genomen?		

De	Alternatieve	Interpretatie	verklaart	al	deze	contradicties.	Machiavelli	schreef	
De	vorst	met	een	ironische	ondertoon.	Hij	was	tegen	de	Medici	en	probeerde	het	volk	te	
doen	inzien	wat	een	slechte	heersers	het	waren.	Hij	wilde	Florence,	en	de	rest	van	Italië,	
omvormen	 tot	 een	 republiek.	 Daarom	 schreef	 hij	 in	Discorsi	zoveel	 over	 republieken.	
Daarom	 zagen	de	Medici	 hem	als	 bedreiging.	Daarom	 schreef	 hij	 komedies	waarin	 hij	
machtige	 vorsten	 belachelijk	 maakte.	 Daarom	 weerspraken	 zijn	 persoonlijke	 brieven	
zijn	visies	uit	De	vorst.	Een	man	als	Machiavelli,	die	zo	goed	opgeleid	was	in	de	retorica,	
zou	toch	zeker	in	staat	zijn	tot	het	schrijven	van	een	groot	retorisch	werk	als	De	vorst?	
Deze	visie	zou	ook	verklaren	waarom	er	zelfs	in	De	vorst	tegenstrijdigheden	staan:	moet	
een	vorst	nu	wel	of	niet	veel	land	veroveren?	Deze	meerduidige	passages	vallen	pas	op	
wanneer	 men	 open	 staat	 voor	 een	 andere	 interpretatie.	 En	 deze	 andere,	 nieuwe,	
interpretatie	 lijkt	 voortgekomen	 te	 zijn	 uit	 onderzoek	 naar	Machiavelli’s	 persoonlijke	
leven	 en	 correspondentie.	 De	 Klassieke	 Interpretatie	 huisvestte	 contradicties	 in	 zich;	
contradicties	 die	 weggewerkt	 worden	 met	 de	 Alternatieve	 Interpretatie.	 Als	 de	
oorspronkelijke	oordelen	waterdicht	waren,	was	er	 immers	geen	 reden,	 of	 aanleiding,	
om	verder	te	zoeken	naar	een	andere	mogelijke	interpretatie.		

Zulke	contradicties	zijn	ook	te	vinden	in	de	Klassieke	Interpretatie	van	Erasmus.	
Buiten	dat	De	Turkenkrijg	helemaal	genegeerd	 lijkt	 te	worden,	zijn	er	meer	problemen	
op	 te	merken.	Waarom	zou	een	reiziger	als	Erasmus,	die	vaak	 logeerde	op	koninklijke	
hoven,	 en	 veel	 staatsmannen	 te	 vriend	 had,	 zoals	 Thomas	More,	 zo	 naïef	 zijn	 op	 het	
gebied	 van	 politiek?	 Zou	 hij	 nooit	 van	 dichtbij	 de	 beslissingen	 van	 koningen	 hebben	
meegemaakt	 en	 zouden	 zijn	 invloedrijke	 vrienden	 nooit	 anekdotes	 met	 hem	 hebben	
gedeeld?	 Ik	 vind	 dit	 moeilijk	 te	 geloven.	 Aannemelijker	 lijkt	 me,	 zoals	 gesteld	 in	 de	
Alternatieve	Interpretatie,	dat	Erasmus	wel	degelijk	veel	politiek	inzicht	had,	maar	hier	
niet	altijd	over	durfde	te	schrijven.	Bovendien	zijn	er	passages	gevonden	in	persoonlijke	
correspondentie,	of	werken	waarin	hij	zich	kon	verschuilen	achter	een	personage	(denk	
aan	de	dialogen	in	Colloquia,	of	mevrouw	Zotheid),	waaruit	wel	degelijk	opgemaakt	kan	
worden	dat	Erasmus	meer	verstand	had	van	de	politiek	dan	hij	publiekelijk	liet	merken.		

Verder	 lijkt	het	me	ongeloofwaardig	dat	Erasmus,	die	 al	 zijn	 argumenten	 tegen	
oorlog	 vormt	 vanuit	 het	 standpunt	 dat	 het	 in	 het	 belang	 is	 van	 het	 land	 om	 vrij	 van	
geweld	te	zijn,	zo	absoluut	pacifistisch	zou	zijn	als	hij	afgeschilderd	wordt.	Het	is	immers	
niet	in	het	belang	van	het	land	om	overvallen	te	worden	en	tot	puin	geslagen	te	worden.	
Het	 lijkt	me	vrij	 logisch	dat	Erasmus,	die	alles	 in	het	belang	stelt	van	het	 land	en	haar	
inwoners,	 de	 koning	 het	 bevel	 zou	 geven	 zijn	 land	 te	 verdedigen	 tegen	 indringers.	
Erasmus	geeft	toestemming	om	het	eigen	land	te	verdedigen	in	geval	van	nood;	en	dat	



	 68	

past	niet	binnen	het	absoluut	pacifisme	begrip	van	Teichman.	Deze	contradictie	wordt	
dus	 opgeheven	 in	 de	 Alternatieve	 Interpretatie,	 waar	 wordt	 geaccepteerd	 dat	 er	 wel	
degelijk	 situaties	 zijn	 waarin	 Erasmus	 oorlog	 toe	 zou	 staan;	 misschien	 zelfs	 zou	
goedkeuren.	

Zoals	in	het	geval	van	de	Turken.	Het	zou	contradictoir	zijn	dat	zo’n	diepgelovig	
Christen	 als	 Erasmus,	 die	 Christen-zijn	 synoniem	 stelt	 aan	 een-goed-mens-zijn,	 de	
Turken	 op	 gelijkwaardig	 niveau	 zou	 zien	 als	 Christenen.	 Aannemelijker	 zou	 zijn	 dat	
Erasmus’	 verdraagzaamheid	 er	 slechts	 uit	 zou	 bestaan	 de	 Turken	 niet	meteen	 aan	 te	
vallen;	er	is	nog	hoop	op	een	Christelijke	opvoeding.	Dit	weerhield	Erasmus	er	niet	van	
de	 Turken	 altijd	 als	 een	 bedreiging	 te	 zien	 van	 de	 Christenwereld.	 Hij	 eiste	 dan	 ook	
meermalen,	 zowel	 in	 brieven	 als	 in	De	 Turkenkrijg,	dat	 de	 Christenwereld	 voor	 deze	
grote	barbaarse	bedreiging	beschermd	moest	worden.	Wanneer	noodzakelijk,	zelfs	met	
wapens.	Dit	 laatste	 is	 dan	 ook	wat	wordt	 verkondigd	 in	 de	Alternatieve	 Interpretatie,	
terwijl	 de	 Klassieke	 Interpretatoren	 ofwel	 de	 relatie	 tussen	 Erasmus	 en	 de	 Turken	
negeren,	 ofwel	 hem	 als	 naïef	 en	 verdraagzaam	 neerzetten,	 waardoor	 de	 conclusie	
gesuggereerd	wordt	dat	Erasmus	ook	pacifistisch	zou	zijn	tegenover	Turken.	

Zelfs	 de	 schijnbare	 tegenstelling	 tussen	 Erasmus’	 afkeer	 van	 oorlog	 en	 zijn	
toestaan	 van	 oorlog,	 wordt	 opgelost	 in	 de	 Alternatieve	 Interpretatie.	 Dealy	 verdedigt	
immers	dat	Erasmus	houding	overeenkomt	met	die	van	Christus.	Christus	keurt	oorlog	
nooit	goed,	maar	erkent	dat	oorlog	een	reëel	onderdeel	van	het	leven	is.	De	mens	moet	
geleidelijk	 inzien	dat	oorlog	niet	de	 juiste	oplossing	 is,	maar	het	 is	naïef	 te	denken	dat	
oorlog	 meteen	 kan	 verdwijnen.	 Zowel	 Christus,	 als	 Erasmus	 hebben	 dus	 niet	 de	
overtuiging	dat	zij	oorlog	kunnen	uitbannen;	wat	hen	er	niet	van	weerhoudt	te	pleiten	
voor	oplossingen	zonder	geweld.		

Vanwege	 de	 compleetheid	 van	 gebruikte	 bronnen	 en	 de	 afwezigheid	 van	 vele	
eerdere	 contradicties,	 ben	 ik	 dus	 geneigd	 de	 Alternatieve	 Interpretatie	 te	 verkiezen	
boven	 de	 Klassieke	 Interpretatie.	 Dit	 betekent	 niet	 dat	 alle	 componenten	 van	 de	
Klassieke	 Interpretatie	 aan	 de	 kant	moeten	worden	 gezet.	Machiavelli	 lijkt	 inderdaad	
praktischer	 ingesteld	dan	Erasmus,	die	theoretischer	 is.	Door	Machiavelli’s	carrière	als	
staatsman	en	adviseur	lijkt	hij	beter	te	weten	hoe	hij	zijn	hervorming	in	de	praktijk	kan	
brengen.	 Erasmus	 is	 echter	 geen	 naïeve	 pacifist;	 hij	 blijkt	 reëler	 naar	 de	 politiek	 te	
kijken	dan	hem	wordt	toegeschreven.		
	 Concluderend	 denk	 	 ik	 dat	 de	 algemene	 oordelen	 over	 en	 vergelijkingen	 van	
Machiavelli	 en	 Erasmus	 uitgebreid	 moeten	 worden.	 De	 Klassieke	 Interpretatie	 is	
bekender,	terwijl	beide	denkers	complexer	zijn	dan	in	deze	interpretatie	erkend	wordt.	
Wanneer	de	minder	bekende	kanten	van	Erasmus	en	Machiavelli	meer	 ingang	vinden,	
zal	 men	 inzien	 dat	 beide	 denkers	 over	 het	 geheel	 gezien	 ook	 vele	 overeenkomsten	
vertonen.	 Ze	 liggen	 niet	 zo	 ver	 uit	 elkaar	 als	 wordt	 gedacht.	 Beide	 hebben	 een	
idealistische	visie,	maar	beiden	zijn	ook	realistische	commentatoren.	Er	is	dus	niet	één	
denker	die	aangeduid	kan	worden	als	 reëler	dan	de	ander.	De	ene	denker	had	slechts	
meer	potentie	om	zijn	idealen	in	de	praktijk	te	brengen,	daar	hij	meer	ervaring	had	als	
staatsman.	Maar	Machiavelli	is	dus	ook	niet	slechts	een	realist,	maar	tegelijk	een	activist	
voor	het	in	zijn	ogen	ideale	republikeinse	Italië.	Overeenkomstig	is	Erasmus	niet	slechts	
een	idealist,	maar	ook	een	politieke	realist.		

Tot	 slot:	 Niet	 alleen	 in	 hun	 eigen	 tijd	 hadden	 Erasmus	 en	 Machiavelli	
vooruitstrevende	 ideeën.	 Hun	 idealen	 over	 deugdzaamheid	 en	 een	 rechtvaardige,	
onbaatzuchtige	 heerser	 zijn	 nog	 steeds	 relevant	 in	 onze	 huidige	 tijd.	 Daarom	 hoop	 ik	
met	 deze	 thesis	 ook	 hernieuwde	 interesse	 en	 discussie	 te	 kunnen	 wekken	 voor	
Machiavelli	en	Erasmus.		



	 69	

Literatuurlijst:			
	

- Benner,	E.	(2009),	Machiavelli’s	Ethics,	Princeton	University	Press	
- Benner,	 E.	 (2018),	 Als	 een	 Vos:	 Machiavelli’s	 levenslange	 zoektocht	 naar	 vrijheid	 (vert.	

Verheij,	A.),	Uitgeverij	Athenaeum	Amsterdam	
- Bom,	 E.	 de	 (2016),	 ‘Realism	 vs	 Utopianism:	 The	 Problem	 of	 the	 Prince	 in	 the	 early-

modern	Netherlands’,	Algemeen	Nederlands	Tijdschrift	voor	Wijsbegeerte	108	(3)	
- Dealy,	R.	(1984),	‘The	Dynamics	of	Erasmus’	Thought	on	War’,	Erasmus	Studies,	Vol.	4	(1),	

p.	53-67	
- Dungen,	P.	van	den,	(2009),	‘Erasmus:	The	16th	Century’s	Pioneer	of	Peace	Education	and	

a	Culture	of	Peace’,	Journal	of	East	Asia	and	International	Law.	Vol.	2,	No.2,	pp.409-431.	
- Dust,	 P.	 C.	 (1987),	Three	Renaissance	Pacifists:	Essays	on	 the	Theories	of	Erasmus,	More	

and	Vives,	New	York:	Peter	Lang	
- Erasmus,	D.	(1965),	The	Colloquies	of	Erasmus	(vert.	Thompson,	C.	R.),	The	University	of	

Chicago	Press,	origineel	gepubliceerd	in	1518	
- Erasmus,	D.	(2001),	The	Adages	of	Erasmus	(Geselecteerd	door	Barker,	W.),	University	of	

Toronto	Press,	origineel	gepubliceerd	in	1500	als	Adagia:	Dulce	Bellum	Inexpertis	
- Erasmus,	 D.	 (2002),	 De	 Klacht	 van	 de	 Vrede	 (vert.	 Leeuwen,	 T.	 van),	 Ad.	 Donker	

Rotterdam,	origineel	gepubliceerd	in	1518	als	Querela	Pacis		
- Erasmus,	D.	 (2004),	De	Correspondentie	van	Desiderius	Erasmus	Deel	2:	Brieven	142-297	

(vert.	Steens,	M.	J.	),	Ad	Donker	Rotterdam		
- Erasmus,	 D.	 (2005),	 ‘Opvoeding	 van	 een	 Christenvorst’	 in:	 Opvoeding	 (vert.	 De	

Landtsheer,	 J.	 en	Breij,	B.),	Atheneum	–	Polak	&	Van	Gennep,	origineel	 gepubliceerd	 in	
1516	als	Institutio	Principis	Christiani	

- Erasmus,	 D.	 (2005),	 De	 Turkenkrijg	 (vert.	 Brandenburg,	 A.),	 Ad.	 Donker	 Rotterdam,	
origineel	gepubliceerd	als	De	Bello	Turcis	Inferendo	in	1530	

- Erasmus,	 D.	 (2013),	 Lof	 der	 Zotheid	 of	 de	 dwaasheid	 gekroond	 (vert.	 Van	 Dam,	 H.),	
Atheneaeum	 –	 Polak	 &	 Van	 Gennep,	 origineel	 gepubliceerd	 als	Moriae	 encomium,	 sive	
Stultitiae	laus	in	1511	

- Erasmus,	 D.	 (2018),	 Aansporing,	 Methode	 en	 Pleidooi	 (vert.	 Van	 der	 Laan,	 A.),	
geraadpleegd	op	20	 juni	2018	van	www.erasmus.org,	 origineel	 gepubliceerd	 in	Novum	
Instrumentum	in	1516	

- Fernandez,	J.	A.	(1973),	‘Erasmus	on	the	Just	War’,	Journal	of	the	History	of	Ideas	(34)	
- Gelder,	 H.	 A.	 E.	 (1961),	The	Two	Reformations	 in	 the	 16th	 Century:	 A	 Study	 of	 Religious	

Aspects	and	Consequences	of	Renaissance	and	Humanism,	Hes	&	De	Graaf	Publishers	BV	
- Herwaarden,	 J.	 van,	 (2011),	 ‘Erasmus	 en	 de	 Turken:	 Hoe	 aanvaardbaar	 is	 oorlog?’,	

geraadpleegd	op		10	november	2017	van	www.erasmus.org	
- Huizinga,	 J.	 (2001),	 Erasmus,	 Donker	 B.V.,	 Uitgeversmaatschappij	 Ad.,	 origineel	

gepubliceerd	in	1924	
- Jardine,	 L.	 (2015),	 Erasmus	 Man	 of	 Letters:	 The	 Connection	 of	 Charisma	 in	 Print,	

University	Press	Group	Ltd	
- Klement,	K.	(1999),	‘Is	Pacifism	Irrational?’,	Peace	Review	11	(1)	
- Lindhardt,	J.	(2007),	Machiavelli:	Een	Biografie,	Ad.	Donker	
- Machiavelli,	N.	(1965),	The	Art	of	War	(vert.	Farneworth,	E.),	Cambridge	Mass:	Da	Capo	

Press,	origineel	gepubliceerd	in	1521	als	Dell’Arte	della	guerra	
- Marchiavelli,	 N.	 (1997),	 Discorsi:	 Gedachten	 over	 Staat	 en	 Politiek	 (vert.	 door	 Heck,	 P.	

van),	Uitgeverij	Kritak,	Antwerpen,	 origineel	 gepubliceerd	 in	1531	als	Discorsi	sopra	la	
prima	deca	di	Tito	Livio	

- Machiavelli,	N.	(1999),	The	Prince	(vert.	Bull,	G.),	Penguin	Books,	origineel	gepubliceerd	
in	1531	als	Il	Principe	

- Martin,	M.	(1974),	‘On	an	Argument	against	Pacifism’,	Philosophical	Studies	26	
- Middelhoff,	K.	(2000),		‘Karel	V,	een	menselijk	mens’,	Neerlandia	(104),	geraadpleegd	op	

7	mei	2018	van	Digitale	Bibliotheek	voor	de	Nederlandse	Letteren	



	 70	

- Molenaar,	J.	(2004),	‘Erasmus	als	Pacifist:	Kosmopoliet	of	Kleinburger’,	geraadpleegd	op	
20	juni	2018	van	https://www.leomolenaar.nl/erasmus.html	

- Ritchie,	A.	D.	(1940),	‘The	Ethics	of	Pacifism’,	Philosophy	15	(59)	
- Ron,	N.	(2014),	‘The	Christian	Peace	of	Erasmus’,	The	European	Legacy	19	(1)	
- Slomp,	G.	(2006),	‘Carl	Schmitt’s	Five	Arguments	against	the	Idea	of	Just	War’,	Cambridge	

Review	of	International	Affairs	19	(3)	
- Teichman,	J.	(1986),	Pacifism	and	the	Just	War,	New	York:	Basil	Blackwell	Inc.	
- Teichman,	J.	(2006),	The	Philosophy	of	War	and	Peace,	Imprint	Academic	
- Tracy,	 J.	D.	(1978),	The	Politics	of	Erasmus:	A	Pacifist	Intellectual	and	His	Political	Milieu,	

University	of	Toronto	Press:	Toronto	Buffalo	London	
- Trapman,	 H.	 (2008),	 Erasmus	 van	 Rotterdam,	 een	 kennismaking,	 Erasmus	 Universiteit	

Rotterdam	en	Stichting	Rotterdamse	Festivals	
- Viroli,	M.	(2010),	Machiavelli’s	God	(vert.	Shugaar,	A.),	Princeton	University	Press	

	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	



	 71	

Index	
	
Ad	fontes	 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	14	
Arendt,	H.	 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	60	
Benner,	E.	 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	43,	53-54,	56-58,	
	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 					66	
Bergen,	A.	van	 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	22	
Bom,	E.	de	 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	42-43,	66	
Borgia,	Cesare	 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	16,	67	
Colet,	J.		 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	14	
Dealy,	R.		 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	43,	50-51,	66,	68	
Dungen,	P.	van	den	 	 	 	 	 	 	 	 p.	10,	14,	45,	66	
Erasmus	en	Christendom	 	 	 	 	 p.	10,	14-15,	25-29																																																												
	 	 	 	 	 					45-49,	51,	64-65	
Erasmus	en	deugdzaamheid	 	 	 	 	 	 	 p.	20,	21,	24-26,	45	
	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 					47,	64-66	
Erasmus	en	erfopvolging	 	 	 	 	 	 	 p.	10,	19	
Erasmus	en	de	menselijke	natuur	 	 	 	 	 	 p.	14,	24-25	
Erasmus	en	motivaties	voor	oorlog	 	 	 	 	 	 p.	14,	21-26,	45	
	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 					48-54	
Erasmus	en	soldaten	 	 	 	 	 	 	 	 p.	27-29	
Erasmus	en	strafrecht		 	 	 	 	 	 	 p.	20-21,	48	
Erasmus	en	de	Turken		 	 	 	 	 	 	 p.	26,	45-52	
Frans	I		 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	13,	15	
Fortuna	 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	38	
Gaguin,	R.	 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	51-52	
Heilig	Roomse	Rijk	 	 	 	 	 	 	 	 p.	13	
Hendrik	VIII	 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	13,	15,	22	
Hiëronymus	 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	14-15,	17	
Herwaarden,	J.	van	 	 	 	 	 	 	 	 p.	47-49,	51,	66	
Huizinga,	J.		 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	13-17,	26,	41,	66	
Irenisme		 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	51	
Karel	V		 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	13	
Karel	VIII	 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	13,	22	
Lindhardt,	J.		 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	16-17,	30,	41-42	
	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 					53,	55-56,	66-67	
Luther,	Maarten	 	 	 	 	 	 	 	 p.	15	
Machiavelli	als	historicus	 	 	 	 	 	 	 p.	15-16,	39,	53,	64	
Machiavelli	en	huursoldaten	 	 	 	 	 	 	 p.	16,	33,	40	
Machiavelli	en	karakter	vorst	 	 	 	 	 	 	 p.	15,	30-32,	34-38	
Machiavelli	en	leger	 	 	 	 	 	 	 	 p.	34-38,	56-58,	60	
Machiavelli	en	de	republiek	 	 	 	 	 	 	 p.	13,	53-63	
Machiavelli	en	vaderlandsliefde	 	 	 	 	 	 p.	33-34,	60-61	
Machiavelli	en	verraad	 	 	 	 	 	 	 p.	31-37	
Machiavelli	en	veroveren	 	 	 	 	 	 	 p.	30-31,	36,	40,	57	
Machiavelli	en	wetten	 	 	 	 	 	 	 	 p.	30,	33,	37,	56-62	
Maximiliaan	I	 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	13,	22	
De	Medici	 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	13,	16,	17	53-55	
	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 				59,	62,	67	
De	Medici,	Lorenzo	il	Magnifico	 	 	 	 	 	 p.	13,	16,	53-54,	62	
Miles	Christianus	 	 	 	 	 	 	 	 p.	28,	47	
More,	T.		 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	45,	67	
Nieuwe	Testament	 	 	 	 	 	 	 	 p.	10,	14-17,	25,	28	
Ottomaanse	Rijk	 	 	 	 	 	 	 	 p.	47	



	 72	

Paus	Julius	II	 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	14	
Piolin	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	47	
Plato	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	20	
Pole,	Reginald	 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	53-54	
Ron,	N.		 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	45,	51	
Rule	of	law	 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	57-58,	61-62	
Rule	of	man	 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	57	
Sauvage,	Jean	le	 	 	 	 	 	 	 	 p.	15	
Savanarola	 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	16,	62	
Teichman,	J.	 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	12,	68	
Tracy,	J.		 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	13-15,	16,	19	
	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 					41-42,	45,	66	
Trapman,	H.		 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	27	
Viroli,	M.	 	 	 	 	 	 	 	 	 p.	54,	57-61,	66	
	
	
	
	


