MASTER THESIS

DE PACIFISTISCHE NAIEVELING EN DE OP MACHT
BELUSTE GEWELDPLEGER

Een reflectie over de (voor)oordelen bij vergelijkingen tussen Erasmus en
Machiavelli op het gebied van vorsten en oorlog

Auteur: Begeleider:

Adviseur:

Thesis voor de graad Master in de filosofie aan de

1juli 2018
15 ECTS
Totaal aantal woorden: 34.196
Aantal woorden hoofdtekst: 30.140






‘Stelt u zich eens voor (en ze bestaan, hier en daar): een man die de wetten niet kent, eigenlijk een
vijand is van het algemeen belang, op zijn eigen voordeel gespitst, verslaafd aan seks, die
geleerdheid, die vrijheid en waarheid haat, die nooit ook maar een gedachte wijdt aan het publieke
welzijn, maar in alles alleen let op het plezier en het nut dat hij er zelf van heeft. Doe hem een
gouden ketting om, die de harmonie van het hele scala aan deugden verbeeldt, zet hem ook een
kroon op die schittert van edelstenen om hem te vermanen dat hij in alle ridderlijke kwaliteiten
boven iedereen moet uitsteken; verder nog een scepter als zinnebeeld van rechtvaardigheid en
volstrekte onomkoopaarheid; tenslotte een purperen mantel die staat voor uitzonderlijke
toewijding aan zijn volk. Als de vorst deze parafernalia vergelijkt met zijn eigen manier van leven,
dan lijkt me dat hij zich diep zal schamen voor zijn pracht en praal en bang wordt dat een schrijver
met een scherpe tong die hele treurige uitdossing geestig voor gek zet.’

Desiderius Erasmus, Lof der zotheid



Abstract

Desiderius Erasmus beschreef in werken als De klacht van de vrede zijn aversie tegen
oorlogen. In De opvoeding van een Christenvorst verdedigt hij dat een vorst een goede
Christelijke educatie zou moeten genieten. De vorst verkrijgt zijn rol immers niet
vanwege zijn kunde, maar door zijn afkomst. Een goede vorst wordt daarom niet
gekozen, maar gevormd. Erasmus beschrijft hoe de vorst zich zo veel mogelijk afzijdig
moet houden van oorlogen en conflicten. Tijdgenoot Niccolo Machiavelli verdedigt in De
vorst echter dat oorlog noodzakelijk is voor een machtige vorst die zijn volk wil
beschermen van externe vijanden. Wanneer een vorst bekwaam is op het slagveld zal hij
veroveraars afschrikken. In vergelijking met Machiavelli wordt Erasmus vaak
afgespiegeld als een naieve pacifist, een dromer. Machiavelli daarentegen zou een realist
zijn. Zijn politieke ideeén lijken meer gronden te hebben. Maar hoe naief was Erasmus
werkelijk: was zijn pacifisme echt zo absoluut? En zijn de verschillen tussen zijn
denkbeelden op gebied van heerschappij en geweld met de denkbeelden van Machiavelli
zo uiteenlopend als ze worden gepresenteerd? Om een nieuw antwoord te kunnen
geven op deze vragen zullen De opvoeding van een Christenvorst en De vorst gedurende
deze thesis opnieuw bestudeerd worden in hun context, te weten het leven en oeuvre
van Erasmus en Machiavelli.



Dankwoord

Speciale dank gaat uit naar mijn begeleider Prof. Dr. L. van Bunge, Prof. Dr. J. A. van
Ruler, Prof. Dr. J. van Herwaarden en Dr. A. van der Laan voor de inzichten en adviezen
die ze mij hebben gegeven.



Inhoudsopgave

Voorwoord

Afbeeldingenlijst

Lijst van afkortingen

Inleiding

Hoofdstuk 1:

§1.1:
§1.2:
§1.3:
§1.4:

De historische context van Erasmus & Machiavelli
De vroege jaren

Verdere ontwikkeling Erasmus

Verdere ontwikkeling Machiavelli

Populariteit oorlogswerken

Deel I: De Klassieke Interpretaties

Hoofdstuk 2:
§2.1:
§2.2:
§2.3:

Hoofdstuk 3:
§3.1:
§3.2:
§3.3:

Hoofdstuk 4:
§4.1:
§4.2:
§4.3:

Erasmus’ pacifisme

De ideale vorst

Het vermijden van oorlog
De soldaten

De machtige amorele vorst van Machiavelli

Het recept voor het behouden van het veroverde Land
Het recept voor het behouden van de uitverkoren positie
Het recept voor het behouden van de macht

Tegenpolen

De overeenkomsten en verschillen tussen Erasmus en Machiavelli
Oordelen over Erasmus en Machiavelli

Schijn bedriegt

Deel II: De Alternatieve Interpretaties

Hoofdstuk 5: Erasmus en de machtige Christen
§5.1: Erasmus en de politiek
§5.2: Erasmus en de Turken
§5.3: Beperkt pacifisme

Hoofdstuk 6: De Moraliteit van Machiavelli
§6.1: Andere interpretaties van Machiavelli
§6.2: De andere stem van Machiavelli
§6.3: Machiavelli de republikein

Conclusie

Literatuurlijst

Index

o

T T T T T T T T T T

T T T T

©

TTTTT TTETT

T T BT

.10

.13
.13
.14
.15
.17

.18
.19
.19
.22
.27

.30
.30
.31
.32

.39
.39
.41

43

44
45
45
46
50

53
53
55
57

64

.69

.71



Voorwoord

Deze masterthesis werd geschreven door een in Rotterdam geboren en getogen
filosofiestudente op de Erasmus Universiteit Rotterdam. Het moet dus niet als een
verrassing komen dat ik mijn scriptie schreef over mijn meer dan 500-jaar oude
stadgenoot die zijn naam aan mijn universiteit heeft verleend. Alhoewel Erasmus in
dezelfde stad geboren is als ik, weet ik dat hij hier, in tegenstelling tot ondergetekende,
geen lange periode van zijn leven heeft gewoond. Toch geeft zijn zelfbenoemde titel
‘Desiderius Erasmus van Roterodamus’ genoeg aanleiding om ervan uit te gaan dat
Erasmus wel trots op zijn afkomst is; een trots die ik met hem deel.

Als grote liefhebber van geschiedenis, ethiek en Rotterdam ben ik al sinds mijn
middelbare schooltijd geinteresseerd in Erasmus. Deze interesse is alleen maar gegroeid
sinds ik vrijwillig gastvrouw ben bij de Erasmus Experience in de Centrale Bibliotheek
van Rotterdam, waar bezoekers spelenderwijs zowel iets van Erasmus, als hun eigen
mening kunnen opsteken. De bezoekers kunnen aan de hand van stellingen van Erasmus
met elkaar discussiéren en, bij gebrek aan gesprekspartner, zelfs chatten met deze grote
denker zelf. Niet vreemd dus dat ik tijdens een verloren uurtje in de bibliotheek,
mijmerend over mijn masterscriptie, besloot mijn thesis te wijden aan Erasmus. Maar
waarom koos ik voor de onderwerpen ‘opvoeding van een vorst’ en ‘pacifisme’ ?

Deze keuze komt voort uit de overtuiging dat het reflecteren op geschiedenis een
grote relevantie heeft. Ik denk dat we door het herinterpreteren van oude geschriften, in
combinatie met het bestuderen van de tijd waarin ze geschreven zijn, veel kunnen leren
om in het heden de toekomstige geschiedenis te gaan schrijven. Door triomfen en fouten
te bestuderen uit het verleden, kunnen veel lessen gehaald worden om toe te passen in
het heden, en zo de toekomst te vormen.

En wat is er in een tijd als de onze, waar door veel gewelddadige en
conflictzoekende heersers de vraag naar wat een goede heerser is herrijst, actueler dan
te onderzoeken wat een goede vorst nu precies is. Ik kan me niets interessanters
bedenken dan de geschriften van Erasmus en tijdgenoot Machiavelli met betrekking tot
deze onderwerpen te bestuderen en de discussie te heropenen over wat een goede
heerser is en hoe hij zich zou moeten gedragen. Ik heb deze scriptie dan ook met groot
plezier geschreven. Hopelijk is het leesplezier minstens zo groot.

Ruby Knipscheer, juli 2018, te Rotterdam



Afbeeldingenlijst

Afbeeldingen op titelpagina:

- Links: Portret van Erasmus gemaakt door Hans Holbein in 1530/1531. Het
origineel bevindt zich in het David Owsley Museum van Art Ball State University.

- Rechts: Portret van Machiavelli gemaakt door Santi di Tito halverwege de 16¢
eeuw. Het origineel bevindt zich in Palazzo Vecchio, Florence

Overige afbeeldingen:

1. p. 23: De eerste pagina van de brief van Erasmus aan Van Bergen (No 288,
volgens nummering P. S. Allen), origineel gepubliceerd in Auctarium selectarum
aliquot epistolarum Erasmi Roterodami ad eruditos et horum ad illum door Froben
in Bazel, augustus 1518. Het origineel is waarschijnlijk niet bewaard gebleven.

2. p. 46: De titelpagina van een zeldzame Duitse vertaling van De Bello Turcis
Inferendo (De Turkenkrijg) uit 1540. Het origineel bevindt zich in de Centrale
Bibliotheek Rotterdam (Ref: B.Er. I, 64 « Mynors 1532 ¢ Gollner, Turcica, 369).

3. p. 52: De eerste pagina van brief (No 45, volgens nummering P. S. Allen) aan
Gaguin uit 1495. Er bestaat geen handgeschreven origineel.



Lijst van afkortingen

DBI: Erasmus - Dulce Bellum Inexpertis (Oorlog is zoet voor hen die hem niet kennen)?
IPC: Erasmus - Institutio Principis Christiani (De opvoeding van een Christenvorst)
LdZ: Erasmus - Lof der zotheid (Moriae encomium, sive Stultitiae laus)

QP: Erasmus - Querela Pacis (De klacht van de vrede)

TK: Erasmus - De Turkenkrijg (De Bello Turcis inferendo)

D: Machiavelli - Discorsi

[P: Machiavelli - Il principe (De vorst)

Raadpleeg de literatuurlijst voor volledige bibliografische informatie

1 In de literatuurlijst opgenomen als Adagia, aangezien DBI als essay deel uitmaakt van dit boek.
In deze lijst is DBI apart aangeduid om in de tekst het onderscheid te kunnen maken tussen dit



Inleiding

Desiderius Erasmus (1466/1469-1536) heeft de meeste faam genoten om zijn werk Lof
der zotheid? (1511) en zijn vertaling van het Nieuwe Testament. Men vergeet echter
vaak dat Erasmus ook een groot pleitbezorger van de vrede was (Van den Dungen, 2009,
p.411). Erasmus, eeuwig op zoek naar de essentie van de ware Christen, stelt zich op het
standpunt dat een ware Christen nooit de wapens op zou pakken tegen een
Christenbroeder. Een werk waarin hij uitgebreid op het belang van het vermijden van
oorlog ingaat is De opvoeding van een Christenvorst3 (1516). ‘Bij een oorlog kent echter al
wat goed is zware verliezen en wordt het overspoeld door een vloedgolf van alle
mogelijke rampen’ (IPC, 2005, p. 248), schrijft Erasmus o.a. in dit werk. Daar een vorst
niet gekozen wordt, maar geboren wordt via een bloedlijn, meent Erasmus te kunnen
verdedigen dat een vorst in ieder geval gevormd moet worden door een goede
Christeneducatie. En één van de belangrijkste onderdelen van deze educatie is het
uiteenzetten van de nadelen van oorlog. Het is in het grootste belang van het land dat de
heersende vorst er alles aan doet om een oorlog te vermijden, want geen voordeel kan
opwegen tegen de vele nadelen en de grote ellende die een oorlog teweeg zal brengen.

Tijdgenoot Niccolo Machiavelli (1469-1527) bepleit in zijn bekendste werk De
vorst* (1533) een visie die niet verder verwijderd kan lijken te zijn van die van Erasmus.
Opmerkelijk is dat beide denkers hun vorstentraktaat in dezelfde periode schreven.
Alhoewel Machiavelli’s boek pas in 1533 gepubliceerd was, schreef hij het al tussen
1513 en 1515 (Lindhardt, 2007, p. 9). Machiavelli zet in dit boek uiteen hoe een vorst
een zo machtig mogelijke positie kan behouden. Eén van de belangrijkste eigenschappen
van een vorst is het inboezemen van angst. De vorst moet een zo krachtig mogelijk leger
onderhouden en heersen volgens het adagium ‘de aanval is de beste verdediging’. Het is
in het belang van de staat dat hij nooit aangevallen of veroverd wordt. Geweld en oorlog
zijn bij Machiavellj, in tegenstelling tot Erasmus, wel degelijk essentiéle componenten
voor het zijn van een goede heerser.

Van oudsher was het de taak van de koning om het land te verdedigen tegen
vijanden. De koning beschikte namelijk over het leger en de wapens. Edelmannen
fungeerden als ridders in deze legers; slechts de adel kreeg een opleiding tot
zwaardvechten etc. Het volk was dus afhankelijk van de adel voor bescherming. Ten
gevolge bleef het volk de koning noodzakelijkerwijs trouw en had de koning een
ontzagwekkende reputatie. Sinds de 14¢ eeuw veranderde deze hiérarchie echter met de
opkomst van buskruit. ledereen kon met behulp van een lont buskruit afvuren. Zelfs
boeren waren hiertoe in staat. Oorlog voeren vereiste niet langer opleiding of training,
wat ervoor zorgde dat de adel haar aanzien verloor. Het volk was nu theoretisch in staat
zichzelf te verdedigen, dus waar was de koning met zijn leger nu eigenlijk nog voor
nodig?

Na deze ommekeer voelden de vorsten de druk om hun reputatie te heroveren.
Oorlog voeren, land veroveren en veldslagen winnen werden nu een manier om de eer
hoog te houden, roem te verkrijgen en hernieuwd ontzag te wekken bij het volk. De
koning verlangde ernaar angst en ontzag in te boezemen bij het volk, zodat hij enerzijds
zijn respect kon verdienen en anderzijds het volk kon afschrikken een opstand in gang
te zetten.

2 Origineel gepubliceerd als Moriae encomium, sive Stultitiae laus
3 Origineel gepubliceerd als Institutio Principis Christiani
4 Origineel gepubliceerd als I principe

10



Deze wens van de koning wordt volledig onderschreven door Machiavelli. Hij
geeft de vorst advies hoe een koning angst in kan boezemen bij het volk en het volk
loyaal kan houden. Machiavelli tracht een vorst te assisteren zijn eer en roem te
herwinnen. Het is volgens Machiavelli de taak van de koning om zijn land en volk te
beschermen en dit is slechts mogelijk wanneer hij daadwerkelijk serieus genomen
wordt als beschermer en gezien wordt als een machtige heerser. Een gevreesde koning,
door binnen-en buitenland, is in het belang van het volk.

Onder meer om deze reden is Erasmus tegen het voeren van oorlog; de vorst
voert slechts oorlog uit eigenbelang. Oorlog dient geen ander doel dan de reputatie van
de vorst te versterken. Het volk moet beschermd worden en heeft daarom geen belang
bij een alles verscheurende oorlog. De vorst moet het volk beschermen door het land zo
welvarend mogelijk te houden en een oorlog komt dit doel niet ten goede.

Beide denkers bepleiten hun verschillende standpunten dus vanuit het belang
van de staat. Mogelijkerwijs zijn veel van de verschillen in het denken van deze
tijdgenoten te verklaren vanuit hun verschillende achtergronden. Hoofdstuk 1 zal
daarom gewijd worden aan de historische context van deze twee denkers.

Deze thesis vergelijkt het denken van Erasmus en Machiavelli over het gedrag
van een ‘goede vorst’, en het respectievelijk afkeuren en goedkeuren van het gebruik van
geweld om goed te kunnen heersen. Een wijdverspreide opvatting is dat Erasmus te
naief zou zijn om een realistische politieke visie neer te zetten. Hij zou te veel dromen
van een pacifistisch ideaalbeeld dat nooit haalbaar is. Machiavelli wordt daarentegen
omschreven als een politiek realist; hij beschrijft de zaken zoals ze zijn en vindt daar
passende maatregelen voor. Het doel van dit onderzoek is om een inschatting te maken
of Erasmus inderdaad minder realistische ideeén naar voren brengt dan Machiavelli.
Hierbij zal continu uitgegaan worden van de vraag of de bekende labels om beide
denkers te omschrijven gepast waren. Is Erasmus’ pacifisme werkelijk zo absoluut als
vaak wordt voorgesteld? Om deze (voor)oordelen te kunnen wegen zal deze thesis
opgedeeld worden in twee delen: ‘Deel I: De Klassieke Interpretaties’ en ‘Deel II: De
Alternatieve Interpretaties’. In het eerste deel, hoofdstuk 2 tot en met hoofdstuk 4,
zullen de klassieke en bekende oordelen over Machiavelli en Erasmus besproken
worden, waarin ze vaak gepresenteerd worden als tegenpolen. Deze interpretaties
worden gemaakt op basis van de bekendere werken van de beide denkers, zoals De
vorst, Lof der zotheid, De opvoeding van een Christenvorst en de Adagia. Het tweede deel
zal de eerdere oordelen aanvullen en bekritiseren door gebruik te maken van minder
bekende werken van Machiavelli en Erasmus, zoals Discorsi, De Turkenkrijg,
toneelstukken en persoonlijke brieven, en het aanhalen van minder bekende
interpretaties van deze werken. Het deel van de alternatieve interpretaties zal niet alle
standpunten uit de klassieke interpretaties trachten te weerleggen, maar zal laten zien
dat er nog een andere, onbekendere, kant is aan de beide denkers, die de klassieke
oordelen kan aanvullen. Na deze uiteenzetting van alternatieve interpretaties zal
opnieuw de vraag gesteld worden of Machiavelli en Erasmus werkelijk zo veel van
elkaar verschillen.

Het eerste hoofdstuk van deze thesis zal bestaan uit een schets van de historische
context van beide denkers, waarbij uitvoerig aandacht besteed zal worden aan de
persoonlijke geschiedenis van Erasmus en Machiavelli. Het tweede hoofdstuk zal
volledig in het teken staan van Erasmus’ gedachten omtrent de opvoeding van een
Christenvorst en de afkeuring van oorlog, waarna het derde hoofdstuk de tegengestelde
gedachten van Machiavelli zal weergeven. In hoofdstuk 4 zullen beide denkers met
elkaar vergeleken worden, waarbij aandacht zal worden besteed aan bestaande

11



vergelijkingen en recepties van andere filosofen en historici over beide denkers. Hierna
zal de vraag geopperd worden of deze oordelen niet slechts vooroordelen zijn. In
hoofdstuk 5 zal onderzocht worden of Erasmus’ pacifisme werkelijk zo absoluut is als
vaak wordt voorgespiegeld en in hoofdstuk 6 zal de vraag centraal staan of Machiavelli
niet moreler is in zijn denken dan hij in zijn schrijven uit. Tot slot zal in de conclusie de
vraag aan de orde komen of beide denkers werkelijk zo veel van elkaar verschillen als
vaak wordt weergegeven en wordt daaruit volgend een nieuw antwoord geformuleerd
op de vraag of één van de denkers inderdaad een realistischere, beter gegronde en dus
vruchtbaardere, politieke visie had dan de ander in de context van hun eigen tijd.
Voordat het eerste hoofdstuk ingeleid wordt, graag nog een korte opmerking
over het begrip ‘pacifisme’. Er is veel onenigheid over het begrip ‘pacifisme’ en dat komt
voornamelijk voort uit verschillende gehanteerde definities. In deze thesis zal de
definitie van Teichman worden aangehouden, die pacifisme definieert als ‘een
aanduiding voor een verzameling van verschillende theorieén en overtuigingen die als
gemeenschappelijke factor hebben dat ze tegen oorlog zijn’ (Teichman, 1968, p. 2). Ze
duidt dit ook aan als ‘anti-war-ism’, oftewel het ‘anti-oorlog zijn’. Volgens Teichman is
het woord ‘pacifisme’ voor het eerst gebruikt in 1902 waar het uitgelegd werd als een
synoniem voor ‘anti-war-ism’ (Teichman, 1968, p. 1). Ze kiest er dus voor om de
originele definitie aan te houden. Deze keuze wordt in deze thesis gehonoreerd.

12



Hoofdstuk 1: De historische context van Erasmus & Machiavelli
§1.1: De vroege jaren

Desiderius Erasmus wordt geboren in 1466 of 1469 te Rotterdam. Het geboortejaar is
moeilijk te achterhalen, daar Erasmus geboren wordt uit een onwettige relatie; de
geboorte werd geheim gehouden en dus niet geregistreerd (Huizinga, 2001, p. 25).
Waarschijnlijk was Erasmus’ vader een priester, die logischerwijs een celibatair leven
had gezworen. Erasmus werd opgevoed door zijn jonge alleenstaande moeder tot aan
haar dood. Hierna heeft hij zijn jeugd doorgebracht in een pleeggezin in Gouda
(Huizinga, 2001, p. 26). Erasmus’ voogden zorgden ervoor dat hij een zo goed mogelijke
opleiding kon genieten.

Het tijdens de Middeleeuwen ontstane Heilige Roomse Rijk was een verbond
tussen verschillende gebieden onder leiding van een Rooms-Duitse keizer. Het Rijk was
echter zo groot (later ook wel het ‘het Rijk waar de zon nooit onder gaat’ genoemd) dat
het niet mogelijk was voor de keizer om alleen te heersen (Middelhoff, 2000, p. 15). Het
Rijk werd daarom in verschillende prinsdommen, hertogdommen, aartsbisdommen etc.
opgedeeld. Dit zorgde er echter voor dat het Rijk steeds verder uit elkaar begon te vallen
en verschillende culturen handhaafde.

Sinds 1438 werden de Rooms-Duitse keizers gekozen uit de Habsburgse
koningen. De eerste Habsburgse keizer die Erasmus mee zou maken is Maximiliaan I.
Maximiliaan trouwde met Maria van Bourgondi€, waardoor de Noordelijke Nederlanden
midden 15¢ eeuw onder gezag stonden van de Bourgondiérs. Nederland was in die tijd
dus vrij Frans georiénteerd (Huizinga, 2001, p. 24).

Keizer Maximiliaan I, Engelse koning Hendrik VIII en Franse koning Karel VIII
waren af en aan in oorlog met elkaar, door hun grote expansiedrift. De heersers
probeerden hun rijk uit te breiden en van elkaar stukken grondgebied te veroveren.
Deze strijd hield aan toen Karel VIII werd opgevolgd door Frans I en Maximiliaan I werd
opgevolgd door Karel V (Tracy, 1978, p. 54).

[talié stond sinds 1494 tot ver in de 16¢ eeuw onder constante dreiging, omdat de
eerdergenoemde monarchen delen van Italié onder hun grondgebied begeerden. Italié
scheidde zich eerder namelijk af van het Rijk en deelde zichzelf op in verschillende
stadstaten die geregeerd werden door verschillende rijke families (IP, 55). Zo regeerde
De Medici familie lange tijd Florence, de geboortestad van Machiavelli. De stadstaten
wilden echter onder het juk van de rijke families vandaan komen en probeerden
onafhankelijke republieken te vormen. De paus kreeg inspraak in deze republikeinse
staten bij het wegvallen van één heerser. Deze macht vond de Kerk aantrekkelijk en
vandaar dat de Kerk deze opstanden begon te steunen (IP, 58). Italié werd dus niet
alleen verscheurd door externe bedreigingen, maar ook door een continue interne strijd
tussen republikeinen en de machthebbende families.

Machiavelli werd rond dezelfde tijd geboren als Erasmus, namelijk in 1469 in
Florence, dat op dat moment onder het gezag stond van Lorenzo il Magnifico De Medici
(Lindhardt, 2007, p. 24). In 1487 had Lorenzo met harde hand het tij van een oproer
weten te keren en hij zou een absoluut heerser blijven tot zijn dood in 1492. Mede door
zijn toedoen stond Florence in een evenwichtige relatie met Milaan, Veneti€, Rome en
Napels.

13



§1.2: Verdere ontwikkeling Erasmus

Erasmus heeft zijn jonge jaren doorgebracht in het gewest Holland. Holland was meer
het centrum van handel dan een centrum voor kunst en wetenschap. Vandaar dat
Erasmus in 1495 besloot te vertrekken naar Parijs om zich daar te wijden aan een
universitaire studie theologie (Huizinga, 2001, p. 45). De Universiteit van Parijs was een
hele strenge universiteit en Erasmus beklaagde zich daar vaak over. Dit is mogelijk de
aanleiding voor zijn vroege besluit om veel te reizen. Van 1499-1500 verbleef Erasmus
in Engeland, waar hij bevriend werd met John Colet. Colet was zowel een theoloog, als
deken van de St. Paul’s Kerk in Londen (Huzinga, 2001, p. 51). De twee vonden dus al
snel gemeenschappelijke interesses. Beiden waren geinteresseerd in de oorsprong van
de Bijbelteksten, die te vinden was in de geschriften uit de Oudheid. Colet inspireerde
Erasmus om zowel een verzameld werk van de teksten van Hiéronymus te maken, als
een Latijnse vertaling te maken vanuit de Griekse originele bronnen van het Nieuwe
Testament (Huizinga, 2001, p. 105). Deze twee projecten zouden Erasmus’ levensdoelen
en meesterwerken worden, maar eerst was het noodzakelijk de Griekse taal nog beter te
beheersen. Daarom wijdde Erasmus zich tijdens zijn vele reizen aan het bestuderen van
Grieks.

Waarom deze interesse in een vertaling van het Nieuwe Testament? De
Christelijke religie heeft altijd een grote rol gespeeld in Erasmus’ opvoeding; van zijn
vader die priester was tot zijn opleidingen in kerken, en zijn studie theologie. Erasmus
was een diep religieus man, die het Christendom als de sleutel tot het zijn van een goed
mens zag. De Christelijke leiders droegen deze boodschap echter steeds minder goed uit.
Rituelen en de rijkdom van de kerk kregen meer aandacht dan individuele Bijbelstudie
(Huizinga, 2001, p. 72). Erasmus vond dat de kerkelijke leiders het Christendom steeds
meer verloochenden; ze waren meer geinteresseerd in hun eigenbelang. Volgens
Erasmus was het belangrijker om als individu zelf de Bijbel te bestuderen, zonder
afgeleid te worden door kerkelijke pracht en praal. Hij verdacht de monniken er echter
van onbewust vertaalfouten te hebben gemaakt tijdens het vertalen van de Bijbel. Er zat
dus maar één ding op voor Erasmus, namelijk ad fontes, terug naar de bronnen, te gaan
en het Nieuwe Testament opnieuw te vertalen (Huizinga, 2001, p. 137). Zijn kritiek op
de kerk staat centraal in o.a. zijn bekendste werk Lof der zotheid. Erasmus’ grootste
wens was om de kerk te doen inzien dat ze intern hervormd moest worden; ze moest
weer aandacht gaan besteden aan de kern van het Christendom: het zijn van een goed
mens.

Tijdens zijn reizen verbleef hij o.a. in Italié, Zwitserland, Engeland en Frankrijk. In
1506 vertrekt Erasmus voor het eerst naar Italié, te weten Bologna. Vanuit Bologna
brengt hij ook bezoeken aan Venetié (Huizinga, 2001, p. 87). Paus Julius II trekt echter
tegen Bologna op, waardoor Erasmus genoodzaakt wordt naar Florence te gaan
(Huizinga, 2001, p. 108). Paus Julius II, ook wel bekend als de oorlogspaus, probeerde
niet alleen de Kerkelijke staat terug te krijgen, door o.a. te pogen aan de macht te komen
in Italiaanse stadstaten, maar leidde ook onder valse voorwendselen kruistochten tegen
de Turken. Dit was voor Erasmus de eerste aanleiding tot zijn hervormingswens; ware
Christenen zouden nooit vrijwillig hun medemensen doden (Tracy, 1978, p. 113-114).
Voor Erasmus was oorlog geen noodzakelijk element, noch van de goddelijke, noch van
de natuurlijke orde (Van den Dungen, 2009, p. 413). Na de dood van Julius II verschijnt
er een satire bestaande uit een dialoog tussen Julius en Petrus, waar Julius niet wordt
toegelaten in de hemel. Er is alle aanleiding te denken dat Erasmus de auteur is van dit
werk (Van den Dungen, 2009, p. 423).

14



Tijdgenoot Maarten Luther, die ook streed voor hervorming, botste regelmatig
met Erasmus (Huiziga, 2001, p. 157). Luther achtte een radicale manier noodzakelijk
om een hervorming tot stand te brengen. Hij had geen vertrouwen in een interne
hervorming van de Kerk; er moest externe druk aan te pas komen. Als er geweld voor
nodig was, moest dat maar zo zijn. Erasmus wilde absoluut geen gewelddadige
hervorming in gang zetten, en wenste dat het Christendom zelf zou inzien dat de kerk
van binnenuit hervormd moest worden. Wellicht kwam deze wens om geweld te
vermijden voort uit de vele door oorlog teweeggebrachte ellende, die Erasmus tijdens
zijn reizen tegenkwam.

Erasmus maakte de oorlogen vanuit verschillende perspectieven mee, doordat hij
contact had met verschillende hoven tijdens zijn reizen. Zo had Erasmus contact zowel
met Hendrik VIII als Frans I, en verbleef hij tussen 1493-1495, 1503-1504 en 1515-1517
regelmatig aan het Nederlandse hof (Tracy, 1978, p. 8). Erasmus krijgt zelfs opdracht om
de jonge prins, en toekomstige keizer, Karel V te onderwijzen en van advies te voorzien.
Erasmus schrijft daarom Opvoeding van een Christenvorst; een handboek voor prinsdom.
Erasmus besteedt in dit werk grote aandacht aan het belang van het vermijden van
oorlog. Dit zal uitvoerig worden besproken in het volgende hoofdstuk.

Jean le Sauvage was beschermheer, en later kanselier, van Karel V. Hij probeerde
vrede te bewerkstelligen tussen Karel V en Engeland en Frankrijk. In Cambrais was een
geplande conferentie tussen de vorsten en Sauvage had de wens daar te spreken over
een vredesverdrag (Van Leeuwen, 2002, p. 8). Daarom liet hij Erasmus De klacht van de
vrede (1518) schrijven (Tracy, 1978, p. 54-55). Dit mocht niet baten, want nadat Frans I
opgepakt was door Spanjaarden (Spanje viel onder Karel V’s rijk), sloot Frans I een
bondgenootschap met Milaan, Venetié en Florence tegen Karel V. Engeland steunde dit
bondgenootschap achter de schermen, maar heeft dit nooit officieel geuit (Thompson,
1965, p. 389). Erasmus heeft zich echter kort daarna afgezonderd van het hofleven,
omdat hij een groot wantrouwen koesterde tegen de mensen die regeerden in Karels
naam, waaronder Sauvage (Tracy, 1978, p. 69). Tracy is echter van oordeel dat het lastig
is te achterhalen waar Erasmus precies zijn informatie vandaan haalde om bijvoorbeeld
deze conclusie te trekken over Karels regeerperiode (Tracy, 1978, p. 96). Daarentegen
verdedigt Erasmus zelf dat zijn interpretatie geen persoonlijke visie is, maar gevormd is
naar aanleiding van gedeelde kennis van goed-geinformeerde mensen (Tracy, 1978, p.
104). Uit meerdere brieven van Erasmus blijkt dat een groot wantrouwen jegens de
regering van Karel heerste (Tracy, 1978, p. 105).

Na Erasmus’ besluit zich af te zonderen van het hofleven van Karel V heeft hij zich
volledig gestort op zijn zelf gestelde levensdoelen van de vertalingen van Hiéronymus en
het Nieuwe Testament. Erasmus heeft lange tijd verkeerd in Bazel, waar hij in 1528
genoodzaakt wordt te vluchten wegens de Burgeroorlog (Huizinga, 2001, p. 197).
Erasmus woont dan tijdelijk in Freiburg en krijgt de wens terug te gaan naar de
Nederlanden. Deze kans heeft hij echter nooit meer gekregen. Hij trok in 1535 terug
naar Bazel, waar hij in 1536 overleed.

§1.3 Verdere ontwikkeling Machiavelli

Waar Erasmus onderzocht hoe men een goed Christen, en dus een goed mens, kon zijn
en op basis daarvan beschreef wat de karaktereigenschappen van een goede vorst
moesten zijn, was Machiavelli historicus. Hij keek dus niet naar hoe de dingen zouden
moeten zijn, maar hoe de dingen waren en waren geweest. Op basis van de geschiedenis
probeerde hij een blauwdruk te vormen voor een goed staatsbestuur in het heden (IP, p.

15



1). Huizinga is van oordeel dat Erasmus een moralist is, terwijl Machiavelli schrijft over
het politieke gebied, waar geen ruimte is voor moraliteit (Huizinga, 2001, p. 116).
Machiavelli en Erasmus hadden dus niet alleen geografisch gezien andere
vertrekpunten, maar ook gezien vanuit discipline.

Florence verkeerde in een strenge, maar stabiele staat onder leiding van Lorenzo
il Magnifico. Zijn broer en opvolger smeet echter met geld en richtte Florence te gronde.
Hij werd dan ook snel vervangen door Savanarola, een monnik die regeerde als dictator
(Lindhardt, 2007, p. 26). Savanarola creéerde een theocratie: alle goddelijke geboden
moesten precies opgevolgd worden. Machiavelli noemde hem een gevaarlijke tiran, die
van persoonlijkheid kon wisselen wanneer hij wilde. Savanarola wist met mooie
woorden het volk te overtuigen van zijn visie. De paus zette hem dan ook in 1498 aan de
kant en nam het gezag over. Machiavelli vond het vreselijk dat politiek en godsdienst
werden vermengd; dat waren twee gebieden die ver van elkaar gescheiden hoorden te
blijven. Religie ging over het morele, staatsbestuur over het politieke en die twee
gebieden hoefden niet in elkaar op te gaan. Ze konden niet eens mengen, want, zoals in
De vorst uitgebreid uiteengezet wordt, is een goede vorst iets anders dan een goed mens
(zie hoofdstuk 3).

In 1498 wordt Machiavelli benoemd tot Secretaris van de Tweede Kanselarij van
Florence. Dit maakte mogelijk dat hij, net als Erasmus, veel kon reizen. Hij moest
namelijk met Italiaanse en Europese regeringen onderhandelen. Zijn doel was om
Florence een zo gunstig mogelijke positie te geven; een positie waarin ze niet langer
slachtoffer was van de vele veroveringen. Machiavelli is tevreden met deze gelegenheid
om enige inspraak te hebben in het staatsbestuur (Lindhardt, 2007, p. 26). Machiavelli
was namelijk niet alleen historicus, maar bestudeerde ook de actuele staatsmachten.
Zijn vele reizen inspireerden hem om verslagen te schrijven over staatsbesturen. Hij
heeft o.a. veel analyses geschreven over Duitsland en Frankrijk. Frankrijk was volgens
hem een voorbeeld van een land met een goed georganiseerde staatsmacht, maar met
een zwak leger (Lindhardt, 2007, p. 32). Een goede staat zou beide moeten hebben (IP,
zie hoofdstuk 3).

Ook schreef Machiavelli veel over Cesare Borgia, een heerser van grote delen in
midden-Italié. Machiavelli was onder de indruk van deze heerser. Hij was daadkrachtig,
effectief en had vaak geluk. Daarnaast beschikte hij over een goed leger en was hij overal
op voorbereid (Lindhardt, 2007, p. 28). Later pleegde Cesare Borgia grote wandaden en
bleek hij een grote schurk. Machiavelli hield zijn mening hierover echter buiten zijn
geschriften; het was zijn taak om te beschrijven wat er gebeurde, en zijn oordeel maakte
daar geen noodzakelijk onderdeel van uit.

Florence was in een eindeloze oorlog met Pisa verzeild geraakt. Florence had zelf
te weinig legertroepen en gebruikte huurlegers. Dit was één van de grote zwakten van
Florence, wat ervoor zorgde dat ze vaak het onderspit delfde. Machiavelli zal hierom
vaak de zwakte van huurlegers noemen in zijn geschriften, zowel in De vorst, als in
Discorsi (zie hoofdstuk 3).

Toen de gewesten van de Nederlanden steeds zelfstandiger werden, ontstond het
probleem van militaire autoriteit, wat een schemergebied vormde tussen de
onafhankelijkheid van de steden en de staat. Was de legermacht in handen van elke stad,
elk gewest of van de staat? Ook waren de legermachten oneerlijk verdeeld over steden
en gewesten, waardoor sommige gewesten te weinig bescherming genoten. Er werden
veel huurlegers ingezet. De autoriteit van de prinsen (stadhouders) groeide, omdat zij de
legers in handen hadden en de stadslegers niet groot genoeg waren om voor zichzelf te
zorgen. Machiavelli schreef toen ook een voorstel aan de Nederlanden om de stadslegers

16



aan te sterken, zodat de regionale onafhankelijkheid gewaarborgd kon worden (Tracy,
1978, p. 72). Hier laat Machiavelli wederom blijken dat hij in huurlegers een groot
onheil ziet.

In 1512 heroverde de Medici familie Florence. Deze machtsgreep had ten gevolge
dat Machiavelli werd ontslagen als Secretaris. De Medici leden vonden dat Machiavelli te
veel verankerd was in de ‘oude’ manier van besturen; ze konden hem niet gebruiken
voor hun progressieve ideeén (Lindhardt, 2007, p. 40). Hij was te veel bezig geweest met
zijn ideaal van een vrij Florence. Hiermee had Machiavelli veroveringen willen
tegenhouden; een verovering die de Medici familie behartigde. Voor een ‘vrij’ Florence
was geen plaats nu de Medici familie aan de macht stond. Toen de Medici familie een lijst
onder ogen kreeg met samenzweerders waar Machiavelli’s naam op stond, werd hij zelfs
gevangengenomen. Machiavelli werd een aantal weken gemarteld. De Medici konden
echter geen belastend bewijs vinden en verbanden Machiavelli uit Florence. Tijdens zijn
banning schreef Machiavelli De vorst, een beschrijving van de ideale, absolute,
heerschappij. Volgens Lindhardt schreef Machiavelli dit om terug in de gunst te komen
bij de Medici. Dit heeft echter niet mogen baten.

§1.4: Populariteit oorlogswerken

Machiavelli's werk genoot gedurende zijn leven enige bekendheid, daar hij
beschrijvingen gaf van actuele staatsbesturen. Erasmus’ werken over oorlog,
daarentegen, hebben nooit eenzelfde populariteit gekregen. Zijn essay Dulce Bellum
Inexpertis, vertaald als ‘Oorlog is zoet voor hen die hem niet kennen’, werd pas populair
in de 17e eeuw, tijdens de 30-jarige oorlog. Een nieuwe vertaling van dit essay kwam in
1794, waardoor Erasmus’ essay hernieuwde interesse kreeg tijdens de 19¢ eeuw (Van
den Dungen, 2009, p. 417).

Volgens Huizinga was Erasmus te zeer in beslag genomen door zijn levenslange
projecten, te weten de vertalingen van de geschriften van Hiéronymus en het Nieuwe
Testament, om veel aandacht te kunnen besteden aan de praktische kennis van
bijvoorbeeld staatsbesturen. Zijn anti-oorlogsessays hebben in de kern revolutionaire
potentie, maar Erasmus stond daar toentertijd niet bij stil, en besteedde er te weinig
aandacht aan om deze revolutionaire potentie waar te maken (Huizinga, 2001, p. 172).

Tot op heden zijn Erasmus anti-oorlogsessays een stuk minder bekend dan
bijvoorbeeld Lof der zotheid of de vertaling van het Nieuwe Testament. Hoog tijd om ze
nu eens onder de loep te nemen.

17



Deel I: De Klassieke Interpretaties

18



Hoofdstuk 2: Erasmus’ pacifisme
$§2.1: De ideale vorst

‘De beste kunsten zijn altijd het moeilijkst; er bestaat echter niets dat even mooi of lastig
is als de kunst van goed regeren. Waarom geloven we dat hiervoor geen enkele opleiding
vereist is, dat louter afkomst volstaat?’ (IPC, 142)

Erasmus begint De opvoeding van een Christenvorst met uiteen te zetten waarom een
speciale opleiding voor een vorst zo belangrijk is. Hij stelt zich op het standpunt dat een
vorst de belangrijkste functie van een samenleving vervult; toch is het zelden zo dat het
volk zelf zijn vorst mag kiezen. Vaak komt de vorst voort uit een bepaalde bloedlijn. Dit
betekent dat de meest bekwame persoon voor de functie niet per se de functie zal
vervullen. Erasmus geeft als voorbeeld dat iedereen die een koets wil besturen, hiervoor
een opleiding moet volgen. Men zet immers zijn leven op het spel wanneer men bij
iemand in een koets stapt. Een vorst heeft de levens van het hele land op zijn geweten;
en toch mag elke idioot die per toeval met het goede bloed geboren wordt plaats nemen
op de troon (Erasmus, 2001, p. 58). De enige manier waarop men nog enige invloed op
de bekwaamheid van de vorst kan uitoefenen is zorgen dat hij een zo goed mogelijke
opleiding geniet om zijn ambt te kunnen vervullen. Wat met het stemrecht verloren gaat,
dient gecompenseerd te worden met een zorgvuldige opleiding (IPC, 141).

Belangrijk om tijdens deze uiteenzetting constant in het achterhoofd te houden, is
dat Erasmus ervan overtuigd was dat de vorst een spiegel vormde voor het volk. De
vorst moest het perfecte voorbeeld zijn van een goed mens en het volk zou dat gedrag
dan overnemen. Daarnaast stond de vorst ook als voorbeeld voor andere vorsten.
Erasmus had dus grote hoop dat als de vorst een goed mens zou zijn, hij zijn
onderdanen, en medevorsten, hierin kon inspireren (De Bom, 2016, p. 360).

Voor Erasmus staat een goed mens synoniem aan een goed Christen. Daarom
moet de best mogelijke vorst ook een zo goed mogelijk Christen zijn. Een goede vorst
moet deugdzaam zijn, en daarom alle lessen van Christus voorgeschoteld krijgen (IPC,
148). Deugden die centraal moeten staan in de opvoeding zijn o.a. gematigdheid,
rechtschapenheid, zelfbeheersing (IPC, 151), mildheid, vriendelijkheid, onpartijdigheid,
hoffelijkheid en gulheid (IPC, 210). De pupil, m.a.w. de aankomend vorst, moet de deugd
leren waarderen en koesteren als was het zijn kostbaarste bezit. Dientengevolge wordt
schandelijk gedrag verworpen; de vorst zou ervoor moeten terugdeinzen als voor iets
heel ellendigs (IPC, 149).

Erasmus is van oordeel dat de deugden het best al vroeg geleerd kunnen worden,
door middel van verhalen en fabels. Zo leert de prins welke eigenschappen hem in
problemen zullen brengen en welke eigenschappen hem bewonderenswaardig zullen
maken. Hij leert dan ook helden kennen die hij tot zijn voorbeeld zal nemen (IPC, 145).

‘Telkens als een prins een boek ter hand neemt moet hij dit niet doen met de bedoeling
zich eens goed te amuseren, maar om een beter mens te worden. Wie er met zijn hele
hart naar streeft (...), zal gemakkelijk ontdekken hoe dat kan’ (IPC, 205).

Erasmus benadrukt het belang van fictie; in de werkelijke geschiedenis hebben
koningen zich namelijk vaak misdragen en hadden ze vaak verkeerde motivaties om te
handelen. Dit zou slechts een verkeerd voorbeeld geven aan de prins. De verhalen zijn
vaak veel te gewelddadig. De prins moet leren dat militaire glorie nooit verheerlijkt mag

19



worden (Tracy, 1978, p. 37). Wijs regeren brengt altijd meer glorie dan militaire
ondernemingen en veroveringen (Tracy, 1978, p. 62).

Behalve deugdzaamheid is wijsheid dus een onmiskenbare eigenschap van een
vorst. Erasmus noemt Plato om het belang van deze eigenschap aan te duiden. Volgens
Plato kan alleen een filosoof een goede vorst zijn:

‘lemand die zonder acht te slaan op de schijnwerelden onverschrokken het pad van het
ware goede uitkiest en volgt. De woorden verschillen, maar in feite is een filosoof precies
hetzelfde als een Christen’ (IPC, 150).

Uit dit citaat valt wederom af te leiden dat Erasmus het zijn van een goede
Christen als basis neemt voor zijn hele visie op het zijn van een goede vorst.

Erasmus stelt zich op het standpunt dat een vorst pas kan heersen wanneer hij
beheerst wordt door de rede; in alle omstandigheden moet hij met gezond verstand een
evenwichtig oordeel vellen, zonder zich te laten leiden door eigen verlangens (IPC, 191).

Behalve dat Erasmus een goede vorst regelmatig vergelijkt met Christus,
vergelijkt hij zelfs meerdere malen een goede vorst met God. Zo schrijft hij dat een
weldoend vorst, evenals God, het toppunt moet zijn van goedheid en macht. Goedheid
maakt namelijk dat de vorst iedereen van dienst wil zijn, en macht stelt hem in staat dit
werkelijk te doen (IPC, 159). Erasmus is echter van oordeel dat deze macht ook een
nadelige werking kan hebben. Een goed mens is iemand bij wie het hele volk baat heeft,
terwijl een slecht mens iedereen zal meeslepen in de afgrond (IPC, 141). De vorst moet
dus gedurende zijn hele regeerperiode opletten dat hij geen verkeerde weg inslaat, want
wanneer hij een fout zal maken, zal dat gevolgen hebben voor het hele volk (IPC, 158).

Het is dus van levensbelang dat een vorst altijd in het belang van het land regeert.
Doet hij dit niet, dan zal hij het land de verdoemenis in helpen, en dientengevolge
zichzelf. ‘Een tiran heeft als doel altijd zijn grillen te volgen; een koning daarentegen
kijkt naar wat rechtvaardig en eerlijk is’ (IPC, 164). Het is in het belang van het hele land
dat de vorst niet alleen zijn eigenbelang opzij zet, maar ook leert zichzelf te beheersen
en altijd beslissingen neemt op basis van wijsheid en rechtvaardigheid. De strafmaat
hoeft ook niet hoog te zijn; het is belangrijk dat een vorst straft met tegenzin, maar er
niet voor terugdeinst wanneer het noodzakelijk is (IPC, 212). Men moet de mens
dwingen de wet te eerbiedigen; niet met dreigementen en straffen, maar met beloningen
(IPC, 223). De vorst moet een soort milde vader zijn, waarbij het hele volk fungeert als
zijn kinderen (IPC, 162). Hiermee onderscheidt een goede vorst zich van een tiran, die
niet commandeert wat in het belang is voor het land, maar alles commandeert wat door
zijn hoofd schiet (IPC, 176). Een tiran wil gevreesd worden, maar een goede koning
alleen maar geliefd (IPC, 165). Een vorst moet zich realiseren dat een volk genegenheid
nodig heeft (IPC, 181). Zolang de vorst regeert in het belang van het land, maakt hij
zichzelf geliefd, en zo ook machtiger, want hij loopt niet het risico dat hij afgezet wordt
vanwege ongenoegen. Een oorzaak van ongenoegen kan bijvoorbeeld het innen van
belastingen zijn; om een revolutie te vermijden moet een vorst proberen zo min
mogelijk belasting te innen (IPC, 215).

‘De mensen zullen voor niemand méér bereid zijn hun rijkdom tevoorschijn te halen dan

voor de man van wie ze weten dat hij die in het belang van de staat zal aanwenden en
met interest zal terugbetalen’ (IPC, 182).

20



Maar ook de vorst moet vervuld zijn van vaderlandsliefde. Alleen een vorst die
oprecht van zijn vaderland, en zijn volk houdst, zal het gemakkelijk afgaan te handelen in
het staatsbelang (IPC, 188).

Om genegenheid te ontvangen, is het volgens Erasmus daarnaast van belang, dat
de vorst zorgt dat de kloof tussen arm en rijk niet te groot wordt. Hij zou moeten
proberen een systeem te ontwikkelen dat ervoor zorgt dat de rijkdom niet in handen
komt van een bepaalde groep mensen (IPC, 217). Dit is ook een manier om misdaad,
zoals diefstal, tegen te gaan. Een andere oorzaak van misdaad is dat mensen zich
vervelen. Erasmus vindt het beter om misdaad te voorkomen, dan te straffen. Hij
verdedigt dat misdaad vaak voortkomt uit een verkeerd ingeschatte situatie; ook het
volk moet dus zo goed mogelijk opgevoed worden met deugdzame principes. Daarnaast
moet het volk goed op de hoogte zijn van de wetten; de wetten moeten daarom zo
makkelijk mogelijk worden geformuleerd (IPC, 234). Is dit niet voldoende, dan mag er in
lichte mate gestraft worden. Staatsambtenaren moeten wijs en integer zijn, zodat ze
goed oordelen over de gepleegde misdaad in zijn context. Als er echt geen andere
mogelijkheid is, dan moet een misdadiger verbannen worden, zodat het kwaad zich niet
verder verspreidt over het land. Als allerlaatste uitweg geeft Erasmus de doodsstraf
(IPC, 224).

Maar om goed te kunnen oordelen, en werkelijk van zijn land te kunnen houden,
is het van groot belang dat de vorst niet slechts in zijn ivoren toren blijft zitten. De vorst
moet veel door zijn land trekken, met inwoners praten en op de hoogte zijn van de
geschiedenis van zijn land. ‘Niemand geneest een lichaam dat hem vreemd is; geen mens
zal een stuk land dat hem niet vertrouwd is, op de juiste manier bebouwen’ (IPC, 206).
Een vorst moet meer aandacht besteden aan het goed regeren van het land dat hij heeft,
dan aan de uitbreiding ervan (IPC, 216). ‘Vorsten moeten tot een overeenkomst komen
wie regeert over welke landen zonder het ooit te veroveren. Dan kan pas gefocust
worden op de bloei van het eigen rijk’ (QP, 69). Een vorst hoeft zich dan ook nooit te
vervelen in vredestijd. Er is altijd genoeg te doen. Een vorst kan steden verbeteren,
ziekten bestrijden, armoede tegengaan en zijn volk bezoeken en onderwijzen, d.w.z.
opvoeden (IPC, 245).

Maar vooral voor een jonge vorst zal het niet altijd gemakkelijk zijn om zijn
eigenbelang opzij te zetten. Daarom raadt Erasmus de vorst aan om zichzelf te omringen
met goede raadgevers en regelmatig hun gezelschap op te zoeken (IPC, 144). Dit moeten
wel wijze en eerlijke raadgevers zijn, en geen vleiers, want mooipraterij brengt een vorst
ten val (IPC, 194). Ook de ambtenaren moeten uitsluitend op deugdzaamheid gekozen
worden; niet op het vermogen goed te kunnen lobbyen, of omdat de vorst de persoon
vriendschappelijk bejegent. Volgens Erasmus moet een ambtsbekleder geen eigen profijt
kunnen halen uit zijn positie, want zodra dat het geval is, is het risico groot dat hij
hebzuchtig wordt (IPC, 237).

Ook verdedigt Erasmus dat een land nooit een conflict moet zoeken met andere
landen. Erasmus is daarom geen voorstander van een huwelijk tussen twee
verschillende nationaliteiten (IPC, 209). Door middel van huwelijken sluiten, of het
sluiten van andere verdragen, is de kans groot dat er een aanleiding komt voor een
conflict (IPC, 239). De andere kant van de medaille is dan dat een land moeilijk
vriendschappelijke banden aan kan halen met andere landen en moeilijk bondgenoten
kan werven. Dit kan weer problemen opleveren wanneer het land, buiten de keuze van
de vorst om, toch in conflicten verzeild raakt. Het land moet zich dan alleen zien te
redden tegenover de vijand en heeft weinig bondgenoten waarvan hij de hulp in kan
roepen.

21



$2.2: Het vermijden van oorlog

‘Een vooruitziende koning moet altijd het soort glorie nastreven waar geen bloed aan
kleeft en dat voor niemand onheil meebrengt. Hoe gunstig de afloop van een oorlog mag
zijn, het geluk van de ene partij brengt altijd het ongeluk van de andere mee. Zelfs de
overwinnaar treurt dikwijls om een zege die hem duur te staan kwam’ (IPC, 253).

Een oorlog moet ten alle tijden vermeden worden, want zij brengt de grootst mogelijke
rampen voort. Een vorst, die zich als vader voor zijn volk opstelt, zal niets liever willen
dan zijn volk ongedeerd te zien en in alle opzichten welvarend. Maar als hij zijn land
betrekt in een oorlog kan hij deze zaken niet garanderen. Hij wordt zelfs genoodzaakt
jonge mannen aan de ergste gevaren bloot te stellen (IPC, 249). Een vorst zal geraakt
worden door het idee, dat de ellende van oorlog zich botviert op de mensen die niets
met de oorlog te maken hebben en deze ellende het minst verdienen (IPC, 253).

Erasmus denkt dat een oorlog vermeden kan worden wanneer een vorst
toestemming moet vragen aan het volk, voordat hij overgaat tot oorlog (Tracy, 1978, p.
39). Hij laat hier dus zien hoe belangrijk hij het algemeen belang vindt, en hoe belangrijk
hij de tevredenheid van het volk vindt. Dit toont wederom hoe belangrijk Erasmus het
vindt om tirannie te vermijden. Een vorst dient alleen als beschermer van het volk. Toch
pleitte Erasmus nooit voor een democratie in plaats van een monarchie; de monarch
heerste namelijk in Gods plaats, zolang hij zich maar als een Christen gedroeg (Tracy,
1978, p. 36). En een noodzakelijk onderdeel daarvan is om oorlog zo veel mogelijk te
vermijden, en het volk nooit op het spel te zetten voor persoonlijke glorie. Het veroveren
van meer territorium kan nooit in het belang van het volk zijn (Tracy, 1978, p. 90). ‘Wie
onder zijn volk een waarlijk vorst wil zijn’, schrijft Erasmus in De klacht van de vrede,
‘moet hun dienaar zijn, heeft Christus geleerd’ (QP, 39).

Erasmus gaat zelfs zo ver om te stellen dat een onrechtvaardige vrede altijd beter
is dan het voeren van een rechtvaardige oorlog. Tracy meent te kunnen verdedigen dat
achter deze stelling een kritiek op Maximiliaan schuilt (Tracy, 1978, p. 20). Hij voerde
namelijk oorlog met Frankrijk, terwijl het volk onderdrukt werd door zijn Duitse
soldaten.

De eerste keer dat Erasmus protesteert tegen oorlogen zou zijn geweest op 14
maart 1514 in een brief aan Anton van Bergen (zie afbeelding 1), abt van St. Berten (Van
Leeuwen, 2002, p. 7). Engeland en Frankrijk hadden vrede gesloten begin 1515, maar in
de lente van 1514 leek het erop dat Hendrik VIII de oorlog tegen Frankrijk wilde
hervatten. Erasmus was fel tegen deze hervatting. Erasmus is ervan overtuigd dat
Maximiliaan I, Hendrik VIII & Karel VIII naar Van Bergen zouden luisteren, als hij zich
negatief uitte ten aanzien van de op handen zijnde oorlog (Erasmus, 2004, p. 246). Uit
deze brief blijkt o.a. dat Erasmus het niet langer naar zijn zin heeft in Engeland. Wegens
de afgelopen en aankomende oorlogsomstandigheden, heerste er armoede in het land,
wat Erasmus o.a. aan zijn gezondheid ging (Erasmus, 2004, p. 242). Erasmus wil graag
geld om terug te kunnen keren naar zijn vaderland. Erasmus heeft vaak moeten vluchten
voor oorlogen, o.a. in Italié (zie inleiding). Waarschijnlijk komt hier het oordeel vandaan
dat een oorlog altijd in het nadeel is van het volk, en slechts in het voordeel van de
persoonlijke glorie van de vorst.

‘En dit bederf van de zeden duurt nog jaren voort, ook nadat de oorlog al over is. Bereken
eens de kosten die, ook als je wint, veel meer verlies voor je betekenen dan winst.
Trouwens, hoe kun je het leven en het bloed van zoveel duizenden afwegen tegen welk
rijk ook? (...) En als begeerte naar roem ons tot oorlog verleidt, wat is dat voor roem, die

22



zich vooral in misdaden toont? Als je al iets als roemvol wilt bestempelen, dan is het veel
roemvoller steden te stichten dan te vernietigen. Nu bouwt het volk steden en
onderhoudt ze, de domheid van de vorsten vernietigt ze. Als we op winst uit zijn: geen
enkele oorlog verliep zo gelukkig dat hij niet meer kwaad dan goed bracht’ (Erasmus,
2004, p. 243-244)

62
DES. ERASMVS ROTERODAMYVS CLARISSI
~-MO D+ AC REVERENDO IN CHRISTO
PATRI, D. ANTONIO A BERGIS AB
BATI SANCTI BERTINI §. .D. .
——=== Runatiflime pater ex oratione egifcopi Dul
{ %f"‘, neméfis,& Andrea Ammonij Secretatijres
'M?A fj.cognoui ftudium in me tuii,planég pa-
———ternii quendd amoré. quo magis geftio me
patriz rgftituere,{i modo detur a principe fortuna,qua
poflit ociolit noftrii alere.NG quod mihi difpliceat Bri
Britannia. ¢3nia , aut Meccenatium peeniteat.Sunt & hic amici o
_ plures,multori epilcoporii n6 uulgaris in mebenigni-
2;;2‘%’;; tas , tum uero Cantuatienfis archiepifcopus,ficme fo-
euarienfis. uet,{iccomplectitur,ut fi frater eflet,aut fi pater effet,nd
poflit amagtius . ex huius dono penfioné habeo facer;
dotio refignato,fatis amplam. Tantundé addit alteril
le Meccenas de fuo.accedit non parum ex procerum be
nignitate,multocp plus accederet,fi uel paululi amb?e
Bellum. uc%?m.fcd bellii quod adornat,geniil huius infulz fu-
bito uertit.Rerum omniti charitas hicindies crefcit,de-
crefcit liberalitas.quid ni parcius dét homines toties der
Decimati. cimati¢Et nuper ob inopiam uini,ex malis uappis colle
&o calculo,propemod extinctus fui, Ad hac cii omis
Infula.  infula per fe relegatio quada eft,cam nuncbellis ctiam
arctius includimur,adeo ug nec epiftolis fic exitusEt ui-
deo magnos rerum motus oriri , qui quorfum eua‘furi |
‘ nt,

1. Afbeelding van de eerste pagina van de brief aan Van Bergen, origineel gepubliceerd in
Auctarium selectarum aliquot epistolarum Erasmi Roterodami ad eruditos et horum
ad illum door Froben in Bazel, augustus 1518

23



De argumenten die in deze brief naar voren komen, zullen later door Erasmus worden
uitgewerkt in Oorlog is zoet voor hen die hem niet kennen. De titel is een spreekwoord
vertaald uit het Grieks. Erasmus schrijft in de inleiding van zijn Adagia, dat
spreekwoorden een kern van waarheid moeten bevatten (Erasmus, 2001, p. 3). Waarom
zouden ze anders in zoveel verschillende talen, culturen en tijden worden ontwikkeld en
overgedragen? Hier lijkt hij dus al een waarheidsclaim te maken op de uitspraak Oorlog
is zoet voor hen die hem niet kennen, en dientengevolge, op alles wat hij onder deze titel
van het essay zal betogen.

Het essay wordt geopend door de stelling dat er niets slechter, desastreuzer,
rampzaliger, onwaardiger aan elk aspect van het mens-zijn, christen-zijn, is dan oorlog
(DBI, 319). Daarom verbaast het Erasmus zo dat er niets makkelijker wordt begonnen,
en om de meest triviale redenen, dan oorlog. Niet alleen door heidenen of jonge
onervaren mensen, maar zelfs door oude mensen, en prinsen, die al zo vaak de ellende
van oorlog hebben meegemaakt en toch beter zouden moeten weten.

Een ander werk waar Erasmus zijn beklag doet over de oorlog, is De klacht van de
vrede, geschreven vanuit de personificatie van vrede. In beide werken worden dezelfde
argumenten aangedragen voor het vermijden van oorlog. Daarom worden nu de
argumenten van Erasmus uiteengezet aan de hand van meerdere werken.

Eén van de redenen die Erasmus aandraagt voor de stelling dat oorlog onwaardig
zou zijn voor de mens, is dat het onnatuurlijk is (DBI, 320). Het menselijk lichaam lijkt
namelijk niet geschapen te zijn voor oorlog, maar eerder voor vriendschap (DBI, 319).
Alle dieren hebben hulpmiddelen, =zoals klauwen, tanden, hoorns of een
afschrikwekkend uiterlijk. Mensen daarentegen zijn naakt geschapen, en daardoor een
stuk zwakker dan dieren. Daarnaast zijn dieren al vanaf hun geboorte in staat zichzelf te
verdedigen, terwijl mensen de eerste jaren van hun leven hulpeloos zijn en afhankelijk
van hulp. Maar ook in zijn latere jaren, heeft de mens zijn soortgenoten nodig. De natuur
heeft namelijk elk mens met andere gaven geschapen, en zo kan men elkaar aanvullen
(QP, 23).

Daarnaast is de mens het enige wezen dat de gave van het woord geniet. En is het
woord nu juist niet een vermogen waarmee een goede verstandhouding kan worden
geschapen? Waardoor men makkelijk elkanders standpunt kan begrijpen, zonder direct
tot de aanval over te gaan? In alle mensen is de kiem voor orde en deugd geplant (QP,
22).

Ondanks hun natuurlijke wapens leven dieren vaak in harmonie met hun eigen
soort. Ze zijn slechts bewapend door de natuur om zichzelf en soortgenoten te
beschermen tegen natuurlijke vijanden. Wanneer dieren met soortgenoten vechten is
het altijd om een goede reden en wordt het gevecht altijd één-op-één beslecht. Mensen
daarentegen, pakken wapens tegen elkaar op die afkomstig zijn van de duivel, om elkaar
te verwoesten. Ze doen dit zelfs om triviale redenen, zoals jaloezie of liefde voor een
vrouw. Deze oorlogen zijn altijd langdurig, en vele mensen die niets met het conflict van
doen hebben worden er in mee gesleept (DBI, 323).

Erasmus zet een mogelijke geschiedenis van oorlogvoering uiteen. Hij verdedigt
dat de eerste mensen alleen geweld gebruikten tegen grote beesten die een bedreiging
vormden. De karkassen van de dieren werden nooit weggegooid, maar altijd nuttig
gebruikt voor kleding of voedsel. Zodra de mens tot het inzicht kwam dat dieren handig
waren om in de behoeften van mensen te voorzien, begon de mens ook kleine, niet
gevaarlijke, dieren te doden. De behoefte om te doden werd zo gevoed en langzaamaan
begon de mens ook zijn medemens te doden. Daarna werden groeperingen gevormd,
zoals families en stammen, die via conflicten ten strijde trokken tegen andere

24



groeperingen. ‘Met hele legers, zo graag wilde de mens bloed vergieten’ (QP, 54). Het
werd deugdzaam om de ‘eigen mensen’ te beschermen. Dit was o.a. de plicht van de
leider, de koning. Het eigen volk moest beschermd worden tegen vijanden. Zijn leger,
bestaande uit edelen, was het ook verplicht aan zijn land om hen die er zelf niet toe in
staat waren te beschermen. Dit was eerzaam. Zo ontstond er een wapenwedloop, totdat
vuurwapens uitgevonden werden. Met de komst van vuurwapens, kon een ieder die
over zo’'n wapen beschikte zichzelf beschermen. De adel was hier niet meer voor nodig.
Nu wordt oorlog voeren niet meer uit noodzaak gedaan, maar omdat er genot in wordt
gevonden. De koning zorgt er namelijk voor dat hij via oorlog en verovering zijn
reputatie en roem blijft behouden. Oorlog begint een sport te worden; het wordt leuk
gevonden. Zelfs soortgenoten gaan elkaar nu afslachten. Christenen trekken ten strijde
tegen andere Christenen.

Dat is wat Erasmus nog het ergst vindt: Christenen horen deugdzaam te leven en
zich niet bezig te houden met oorlog voeren; al helemaal niet tegen elkaar. Het wordt als
schandelijk gezien wanneer broeders elkaar vermoorden, maar Christenen zijn nog
hechter met elkaar verbonden dan met bloed; de wetten van Christus wegen immers
zwaarder dan die van de natuur (DBI, 333).

Erasmus verdedigt dat zowel Christus, als God, de mens hebben willen behoeden
van een oorlogszuchtig bestaan. De mens moest in vrede en harmonie leven. Vandaar
dat God de mens het woord ‘gezegend’ heeft geschonken; zodat men tevreden kan zijn
met het bestaan en niet hoeft te strijden om meer. Het lijkt echter of deze boodschap
niet langer erkend wordt door de mens. Erasmus is van oordeel dat dit komt doordat het
woord van Christus, m.a.w. de Bijbel, is vervormd. Het wordt anders voorgespiegeld
door leiders, en zelfs filosofen. En het is niet makkelijk voor de mens om zijn eigen
interpretatie uit de Bijbel te halen, omdat de mens al zo bevooroordeeld is opgevoed
door die verkeerde lezingen (DBI, 336). Hier kan het verlangen van Erasmus uit afgeleid
worden om het Nieuwe Testament opnieuw te vertalen, en het ware Christendom op de
voorgrond te plaatsen.

Er zijn drie kwaliteiten die noodzakelijk zijn voor het zijn van een goede Christen,
volgens Erasmus. Ten eerste onschuld, zodat men vrij is van alle ondeugden. Ten tweede
liefdadigheid, zodat men goed doet voor zover men daar toe in staat is. Tot slot geduld,
zodat men het slechte kan verdragen en kan proberen met het goede het slechte te
verslaan. Als dit de drie kwaliteiten zijn die een goede Christen moet eren, hoe kan hij
dan ooit oorlog voeren? Oorlog past in geen van deze kwaliteiten. Wanneer men stelt dat
Christus zijn ware autoriteit is, dan moet men erkennen dat Christus de mens niets
anders leert dan liefde en vrede. Laat men Christus dan eren, niet in zijn woorden, maar
in zijn daden: elke vorm van oorlog vermijden (DBI, 252-253). Want volgens Erasmus
kan de vrede niet zijn waar God niet woont, en kan God niet zijn waar de vrede niet
heerst (QP, 34).

‘Maar hoe onwaardig, of liever nog, hoe wonderbaarlijk’, beklaagt de vrede zich
via de pen van Erasmus, ‘de natuur heeft een wezen, de mens, voortgebracht, met
verstand begiftigd, die de goddelijke geest kan begrijpen; zij heeft hém alleen
ontvankelijk gemaakt voor welwillendheid en eensgezindheid, en toch bij de wildste
beesten, bij het stompzinnigste vee, heb ik eerder een plaats dan bij de mensen!” (QP,
19).

Ook over de kerkelijke leiders laat Erasmus zich negatief uit. Vooral zij zouden de
vrede moeten prediken. Een kerk is een plaats van vereniging, van aaneensluiting,
terwijl oorlog scheiding bewerkstelligt (QP, 45). Hoe kunnen die twee ooit te verenigen
zijn? Erasmus stelt zich op het standpunt dat de kerkelijke leiders uit naam van God

25



oproepen tot geweld: ‘Wat kan religieuze huichelarij niet voor elkaar krijgen? Jeugd,
onervarenheid, honger naar glorie, woede en natuurlijke menselijke aanleg slikken dit
makkelijk. Mensen zijn makkelijk te bespelen’> (Erasmus, 2001, p. 392). De kerkelijke
leiders voeren vooral oorlogen tegen de Turken. Erasmus snapt de behoefte om
iedereen tot een Christen te bekeren, dat is voor hem immers synoniem aan het zijn van
een goed en deugdzaam mens, maar hij snapt niet hoe dat te bewerkstelligen valt door
zich als een bruut te gedragen: ‘Indien het onze wens is de Turken tot het Christelijke
geloof te bekeren, laten wij dan eerst zelf Christenen zijn!" (QP, 85).

Tot slot draagt Erasmus het argument aan, dat er geen enkel voordeel te behalen
valt door het voeren van oorlog. Hij verdedigt dat als een vorst dit niet inziet en niet in
staat is zich te presenteren als een echte vorst, d.w.z. het belang van het volk boven zijn
eigen verlangen om macht en aanzien te verkrijgen stelt, dat hij zich dan op zijn minst
moet presenteren als een zakenman (DBI, 344). Een zakenman zal slechts veel kosten
maken wanneer het is om meer verlies te voorkomen. Daarnaast bestaat het doel van de
zakenman eruit om een zaak te beslechten met zo min mogelijk verlies. Een vorst zou
zich nooit de kosten van een oorlog op de hals moeten halen, omdat het hem niet alleen
veel geld kost, maar ook veel manschappen. Zijn rijk zal daarnaast verwoest worden. Het
is dus altijd voordeliger om een conflict te beslechten zonder deze verliezen te nemen.
Wanneer de ene vorst als een zakenman de balans opmaakt, zal hij inzien dat een
onrechtvaardige vrede altijd meer winst oplevert dan een rechtvaardige oorlog (DB],
345).

‘Soms moet de vrede gekocht worden. Wanneer u namelijk uitrekent wat een oorlog
verslindt en hoeveel burgers u van de ondergang kunt redden, zal de prijs toch niet te
hoog schijnen, ook al moet u veel betalen, daar u - afgezien van het bloed van uw
medeburgers - voor een oorlog veel meer had moeten besteden’ (QP, 71).

Naast dat oorlog kosten met zich meebrengt, haalt hij het slechtste in de mens
naar boven. Eerder schetste Erasmus dat de mens door het doden van dieren ook plezier
ging krijgen in het doden van mensen. Nu vraagt hij zich af of het volk, wanneer het
eenmaal gewend is te strijden tegen de vijand, in vredestijd in staat zou zijn de wapenen
tegen de vorst op te pakken? Of tegen zijn landgenoot? Ook dit mogelijke gevolg zou de
vorst dus in ogenschouw moeten nemen voor hij besluit over te gaan op oorlog. Voor hij
het weet is zijn hele land, of heerschappij, geruineerd (DBI, 351).

Het zijn vaak persoonlijke redenen, waarom een vorst besluit tot oorlog over te
gaan. Maar is er ooit een werkelijk gerechtvaardigde reden? leder land is van oordeel
dat hij in het gelijk staat en hij een werkelijke reden heeft om tot oorlog over te gaan,
maar heeft niet elk land dat? Elk land is in de historie wel eens veroverd (DBI, 342). Op
die manier bezien kan men wel oorlog blijven voeren.

Erasmus baseert zich vooral op Christelijke heersers, omdat hij zo teleurgesteld
was in het gedrag van de Christelijke heersers van zijn tijd. Hij begreep niet hoe een
ware Christen kon beslissen over te gaan op oorlog. Hij bekeek de zaken vaak in het
algemeen en niet in een specifieke context (Huizinga, 2001, p. 173). Zijn teleurstelling
blijkt uit het volgende citaat, wederom geschreven vanuit de personificatie van Vrede:

‘Ik trek mij liever terug in de haven der vorsten als in een veilige haven. Hier zal, zo zei ik,
de vrede toch zeker een plaats vinden, want de vorsten hebben meer inzicht dan de grote

5> Origineel: ‘What can a pretense of religion not achieve? Youth, inexperience, thirst for glory,
anger and natural human inclination swallow this whole. People are easily imposed upon’.

26



massa, daar zij zoveel als het verstand en de ogen van het volk zijn. (...) Maar wat een
gruwel! Geen spoor van ware eendracht valt er bij hen op te maken. Gekunstelds en
gehuichel is alles; door openlijke kruiperijen, door geheime intriges en naijver is alles
bedorven. Ja zelfs (wat meer is): ik weet nu dat bij hén de zetel van de vrede niet is,
omdat juist hier alle oorlogen hun oorsprong en kweekplaats vinden’ (QP, 27).

$§2.3: De soldaten

‘Is niet de oorlog de bron van alle heldendaden en het veld van eer? En wat is er nou
dwazer dan om willekeurige redenen zo’n strijd aan te gaan waar voor beide partijen
altijd meer ellende dan goeds van komt? (...) In het algemeen wordt dit schitterend
bedrijf toch verricht door klaplopers, pooiers, dieven, sluipmoordenaars, boeren,
domkoppen, armoedzaaiers en dergelijk uitschot van de mensheid, niet door ’s nachts
door ploeterende filosofen’ (LdZ, 31).

In verscheidene fictieve dialogen, gepubliceerd in de Colloquia, uit Erasmus zijn afkeer
van het karakter van soldaten, en in het bijzonder dat van huursoldaten. ‘Als je wilt zien
hoe verschrikkelijk slecht oorlog is, kijk dan naar zijn soldaten’, schrijft Erasmus
(Erasmus, 1965, p. 12). Hij is van oordeel dat het woord ‘soldaat’ synoniem staat aan
‘roekeloze, onzedelijke avonturier’.

In Militaria zijn de soldaten Hanno en Trasymachus met elkaar in gesprek. De
eerste is een eervolle commandant, de laatste een moedige vechter, maar ook een
opschepper. Trasymachus vertelt dat hij alleen meedeed aan de oorlogen om geld te
verdienen; hieruit blijkt dat hij een huursoldaat is. Hij beschrijft dat zonden het enige
zijn waar hij rijkdom in heeft verkregen en dat de oorlog iets duivels is (Erasmus, 1965,
p. 13). Hanno beschuldigt hem ervan dat hij met een verkeerde intentie naar de oorlog is
gegaan; Trasymachus deed het niet uit liefde voor zijn vaderland (Erasmus, 1965, p. 14).
Trasymachus houdt daarentegen vol dat hij nergens spijt van heeft en dat hij zich
nergens schuldig over voelt. De geestelijken zullen hem alles vergeven (Erasmus, 1965,
p. 15). Hieruit blijkt dus niet alleen Erasmus’ afkeer voor de intentie van huursoldaten,
maar ook dat hij de geestelijkheid van huichelarij beticht. ‘Zelfs als ik Christus hemzelf
onthoofd had, zouden ze nog een manier vinden om mij schoon te wassen van mijn
zonden’ (Erasmus, 1965, p. 15).

In de dialoog De Soldaat en de Carthusiaan wordt een huursoldaat ook beticht van
een ondeugdzaam leven. De soldaat trok ten strijde voor een land dat niet het zijne was,
voor mensen die hij niet wilde beschermen, slechts zodat hij onbeschaamd kon gokken
en zijn vrouw kon bedriegen. Er is niets heldhaftigs aan het leven van een huursoldaat
(Erasmus, 1965, p. 131).

Waar komt die grote afkeer van soldaten vandaan? Welnu, ze lijken precies het
tegenovergestelde van wat Erasmus zich voorstelt bij een goede Christen. Erasmus ziet
het als vanzelfsprekend dat ieder mens een zo goed mogelijk mens probeert te zijn, en
een goed mens staat voor Erasmus gelijk aan het zijn van een goede Christen. Christus
heeft immers geleerd wat het is om goed te zijn. Ten gevolge, moet de vorst
logischerwijs de beste Christen zijn van allemaal, want hij moet het goede voorbeeld
geven aan het volk. Maar wat zijn nu precies die goede eigenschappen van een Christen?
Eerder genoemd zijn o.a. de eigenschappen ‘gematigdheid’, ‘rechtschapenheid’,
‘zelfbeheersing’, ‘mildheid’ en ‘vriendelijkheid’ (zie §2.1). De eerder genoemde door
Erasmus aangewezen kernkwaliteiten bestonden uit ‘onschuld van ondeugden’,
‘liefdadigheid’ en ‘geduld om het slechte te verdragen en het slechte met het goede te
kunnen bestrijden’. Hans Trapman beschrijft in Erasmus van Rotterdam, een

27



kennismaking als Christelijke kenmerken ‘liefde’, ‘eenvoud’, ‘volharding’ en ‘zuiverheid’
(2008, p. 50) en in de Adagia noemt Erasmus de waarden: ‘wijsheid’, ‘zelfbeheersing’ en
‘rechtvaardigheid’ (2001, p. 260).

Samenvattend kan geconcludeerd worden dat Erasmus verdedigt dat een goed
mens rechtvaardige oordelen moet vellen en daar naar moet handelen, een gematigd
bestaan moet leven waarin de grootste zorg uitgaat naar eigen handelen en intenties in
plaats van naar materiéle behoeften, met een zelfbeheersing om niet te rieken naar
lusten en ondeugden en met het bezit van een vriendelijk karakter dat zich inzet voor
zijn medemensen.

Soldaten lijken niets van dit alles te zijn. Ten eerste, hebben niet alle soldaten
goede intenties, zoals ook blijkt uit de gesprekken in de Colloquia. Huursoldaten voeren
oorlog, niet om geliefden of waarden te beschermen, maar om grof geld te verdienen.
Wat meteen leidt tot het tweede punt: gematigd zijn ze allerminst. Uit Colloquia blijkt
dat de meeste soldaten niet slechts hopen geld te verdienen, maar ook hopen te
profiteren van de vele bordelen, drankfestijnen en gokspellen. Dit houdt verband met
het derde punt: gebrek aan zelfbeheersing. Soldaten lijken hun dierlijke instincten en
lusten te volgen, in plaats van hun redelijke vermogens. Vandaar ook dat Erasmus hen
‘domkoppen’ en alles behalve ‘filosofen’ noemt in het openingscitaat van deze paragraaf.
En ten vierde, wat misschien nog wel het allerergste is, zijn soldaten er niet op gericht
vriendelijk te zijn voor hun medemens. Ze beschermen wellicht wel een groot deel van
hun medemensen, maar ze zijn er ook moedwillig op gericht het andere deel van de
medemensen kwaad te doen. Dat is toch niet iets wat Christus de mensen heeft geleerd.
Hij leerde de geslagen mens zijn andere wang toe te keren en riep nooit op tot geweld.
En toch is geweld gebruiken de voornaamste taak van een soldaat.

De ware Christelijke soldaat, de miles Christianus, was een heel andere taak
beschoren. Een levenstaak die Erasmus nobel op zich nam, waardoor hij zichzelf
bestempelde als een de ultieme miles Christianus. Zijn taak is het hervertalen van de
Bijbel, zodat alle corrupties uit eerdere vertalingen aan het licht gebracht werden en het
woord van God in al zijn glorie werd hersteld (Jardine, 2015, p. 72-73). Men kan immers
pas een goede Christen zijn, wanneer men alle principes en waarden van een Christen
kent. En om deze kennis op te kunnen doen, moet de Bijbel vrij zijn van fouten en
corrupties. Een goede Christen hoeft geen kennis te hebben van de juiste gebeden, of de
regels van vasten, noch de sacramenten; de enige hoofdzaak is kennis hebben van de
ethische geboden (Gelder, 1961, p. 141). De leerstellingen van Christus moeten gelezen
worden in Zijn eigen woorden, zodat ze begrepen en nageleefd kunnen worden
(Erasmus, 2018, p. 21). Tot Erasmus’ verbazing, noemen veel mensen zich ‘Christen’,
terwijl ze nooit de eigen woorden van Christus hebben gelezen. ‘Wie de boeken van
Plato niet heeft gelezen, is geen platonist, maar wie de Schrift van Christus niet heeft
gelezen, is wel een Christen en zelfs een theoloog?’, schrijft Erasmus geschokt in zijn
inleiding tot zijn vertaling van het Nieuwe Testament (Erasmus, 2018, p. 28).

Doordat Erasmus het geloof redde door de ware Christelijke fundamenten
centraal te stellen, in plaats van bijzaken als rituelen, en hij andere Christenen hielp deze
fundamenten te leren kennen door een nieuwe Bijbelvertaling te maken, vond hij
zichzelf een ware Christensoldaat. In tegenstelling tot de ‘soldaten’ die in naam van God
en Christus hun medemensen afslachtten. De ware Christelijke ridder ging elke dag een
ander gevecht aan: een persoonlijk gevecht. Elk individu moet elke dag weer opnieuw
het gevecht aangaan tegen de kwade krachten in hemzelf; het gevecht om op het juiste
pad te blijven. Christendom is een educatie om de wil van de mens te kunnen
disciplineren het goede te blijven doen en de Christelijke waarden te blijven eren

28



(Gelder, 1961, p. 160). Want, stelt Erasmus zich op het standpunt, ‘er is niets waartegen
Christus zijn volgelingen niet beschermt met zijn leer’ (Erasmus, 2018, p. 50). Christus
vertelt zelfs hoe zijn volgelingen zich moeten gedragen tegen ‘broeders door wie ze
gekwetst zijn, hoe tegen zwakke mensen, hoe tegen heidenen, hoe tegen vijanden en
vervolgers, hoe tegen slechte of goddeloze gezagsdragers’. Christus’ teksten bevatten
dus advies voor elke omstandigheid; adviezen die geacht werden nageleefd te worden,
wilde men zichzelf een Christen, en dus een goed mens, noemen. Erasmus riep de
Christenen op zich te verdiepen in deze belangrijke doctrine en hoopte deze leer nog
beter tot zijn recht te laten komen via zijn eigen vertaling die de gemaakte corrupties
probeerde recht te zetten.

‘Laten wij dus allemaal hunkeren naar deze teksten met heel ons hart, deze teksten
koesteren, deze teksten continu lezen, deze teksten zoenen, in deze teksten uiteindelijk
sterven, ons naar deze teksten omvormen, want studies lopen uit op gewoontes’
(Erasmus, 2018, p. 36).

Voor een man die gericht was op deugdzame intenties en daden in plaats van op
afkomst en bloedlijn, is het niet vreemd dat Erasmus zich sterk uitsprak tegen soldaten,
en de adel die hen ofwel steunde, ofwel aanvoerde, ofwel hen zijn wapenbroeders
noemde. Het was in Erasmus’ tijd vreemd en gewaagd om zo neer te kijken op de adel en
zijn soldaten, daar de adelmannen juist in groot aanzien stonden omwille hun afkomst
en rijke positie. Voor Erasmus telde macht, status en reputatie echter niet mee in het
bepalen wie een goed mens was. Macht en status waren voor Erasmus totaal niet van
belang. Hoe anders lijkt dat te zijn bij zijn tijdgenoot Machiavelli.

29



Hoofdstuk 3: De machtige amorele vorst van Machiavelli

‘Doordat mijn intentie eruit bestaat om iets te zeggen dat praktisch nut heeft voor mijn
aandachtige lezer, heb ik besloten dat het gepaster is om de dingen te representeren
zoals ze werkelijk zijn, in plaats van ze te presenteren zoals ze verbeeld worden. (...) De
kloof tussen hoe men zou moeten leven en hoe men daadwerkelijk leeft is zo breed, dat
een man die verwaarloosd wat daadwerkelijk gebeurt om te bekijken wat zou moeten
gebeuren, zich eerder richting zelfvernietiging beweegt dan zelfbehoud’ (IP, 66).6

Zoals eerder gesteld, lijkt Machiavelli lijnrecht tegenover Erasmus te staan. Erasmus had
als doel een Christenstaat vorm te geven, terwijl bij Machiavelli het uiteindelijke doel
altijd macht is (Lindhardt, 2007, p. 23). Waar Erasmus de vorst moraliteit probeert bij te
brengen vanuit een religieus standpunt, probeert Machiavelli alle opvattingen over
moraliteit en religie uit de hoofden van de staatsmannen te verwijderen. Zulke
opvattingen zouden volgens hem in strijd zijn met de machtsdynamieken tussen
verschillende heersers; het betekende zwakte (Tracy, 1978, p. 3). Voor Machiavelli lag
de basis voor het zijn van een goede vorst in ‘kracht’. Een goede vorst was een krachtige
vorst die zijn volk kon beschermen tegen vijanden. Beter nog, hij moest de vijanden
angst inboezemen zodat ze niet eens tot de aanval over durfden te gaan. Een vorst moest
macht vertonen. En hoe kon dat beter dan het rijk zoveel mogelijk uitbreiden, door
stukken land te veroveren? Een vorst hoort zo machtig te zijn, dat alle zwakkere
grootmachten zich gewillig onderwerpen (IP, 11). Oorlog was volgens Machiavelli dus
geen raar idee voor een eerzame prins; eerder een noodzakelijk onderdeel.

Mogelijk is de oorsprong van dit standpunt te vinden in alles wat Machiavelli had
meegemaakt in zijn eigen Italié. Italié werd immers verscheurd door heersers die
stukken land probeerden te veroveren. Het was Machiavelli’s wens dat Italié zich zou
verenigen en één sterk land zou worden. Niet vreemd dus dat Machiavelli zich bedacht
dat een goede vorst angst moest inboezemen en macht moest uitstralen, zodat het volk
beschermd zou zijn tegen hebzuchtige vijanden. Machiavelli komt in zijn boeken dan ook
vaak terug op omstandigheden en gebeurtenissen uit Italié.

Kortom, Machiavelli baseert zijn opvattingen op hoe de dingen werkelijk waren,
in plaats van aandacht te besteden aan hoe het zou moeten zijn (Lindhardt, 2007, p. 22).

§3.1 Het recept voor het behouden van het veroverde Land

Machiavelli is van oordeel dat een goede heerser altijd een sterk leger moet bezitten.
Niet alleen om angst in te boezemen en nieuwe stukken land te veroveren, maar vooral
om het veroverde land te kunnen behouden. De vorst zou een aantal nederzettingen
moeten creéren binnen zijn nieuwe rijk (IP, 10). Zijn leger moet voor het nieuwe volk
goed te zien zijn.

Hoewel Machiavelli vaak zal terugkomen op het belang van een sterk leger, is er
één ding nog belangrijker om te kunnen blijven heersen: de tevredenheid van het volk
(IP, 7). Wanneer men als veroveraar een nieuw stuk land beheert, met daarin een nieuw
en onbekend volk, is het belangrijk vooral niets te veranderen (IP, 9). De nieuwe vorst

6 Vrij vertaald van: Since my intention is to say something that will prove of practical use to the
inquirer, I have thought it proper to represent things as they are in truth, rather than as they are
imagined. (...) The gulf between how one should live and how one does live is so wide that a man
who neglects what is actually done for what should be done moves towards self-destruction rather
than self-preservation.

30



moet proberen de wetten en de hoogte van de belasting zoveel mogelijk hetzelfde te
houden, zodat het volk beseft dat het er niet op achteruit gaat onder leiding van een
nieuwe heerser.

Het is goed voor een heerser om zo veel mogelijk tijd door te brengen binnen zijn
nieuw veroverde gebied. Dan merkt de heerser het meteen als er problemen spelen en
kan hij deze direct proberen aan te pakken (IP, 8). Wanneer hij achteraf problemen moet
oplossen zijn ze vaak al te diepgeworteld om nog in te kunnen grijpen. Daarnaast kan hij,
wanneer hij in het rijk woont, ontevreden of bezorgd volk meteen gerust stellen en
zodoende aan zijn reputatie werken. Het is ook belangrijk dat een vorst over voldoende
inschattingsvermogen beschikt om deze problemen al van ver aan te zien komen en de
problemen aanpakt voordat ze daadwerkelijk optreden. Wanneer ze zich manifesteren
zijn de problemen namelijk al niet meer te genezen (IP, 12). Het is dus noodzakelijk dat
een vorst altijd voorzichtig is en opmerkzaam.

Ook tijdens het bouwen van de nederzettingen voor zijn soldaten en zijn eigen
verblijfplaats, moet de vorst zo weinig mogelijk oorspronkelijke burgers last bezorgen.
Het kleine deel dat zijn woonplaats, of een deel van zijn woonplaats, hiervoor af zou
moeten staan is te klein om effectief in opstand te komen (IP, 10). Het grootste gedeelte
van het volk moet zo tevreden mogelijk gehouden worden. Wanneer het echt niet anders
kan, moet de vorst ontevreden volk straffen. Dit moet wel op zo’n verpletterende manier
gebeuren dat het volk 6f niet langer in staat is, 6f te bang is, om wraak te nemen op de
vorst. Kleine straffen of kleine toegebrachte schade zullen nooit effectief zijn, omdat er
dan een kans is dat de gedupeerden wrok blijven koesteren en op een onbewaakt
ogenblik toeslaan. Deze kans moet dus geélimineerd worden door het toebrengen van
ernstige schade of strenge straffen. Machiavelli voegt eraan toe, dat dit soort geweld
slechts één keer gebruikt zou moeten worden (IP, 40). De herinnering aan hoe het voelt
zal dan langzaam wegzakken bij het volk, waardoor het geen wrok zal koesteren. Eén
keer geweld toepassen moet voor altijd genoeg zijn, want tevredenheid moet de angst
overwinnen, zodat het volk geen vijand vormt.

Uit deze passages blijkt dat Machiavelli de taak om een goede vorst te zijn ziet als
een taak die ontwikkeld moet worden en waar daarom veel tijd in gestoken moet
worden. Het is volgens hem belangrijk dat een vorst een goed overzicht houdt over zijn
veroverde rijk en dat hij daar zelf ook vaak verblijft. Een rijk kan dus niet te groot zijn;
dan zou het overzicht, en daarmee de macht, snel kwijtraken. Een vorst moet dus een
goede balans zien te vinden tussen het rijk vergroten en genoegen nemen met de grootte
van zijn rijk. Machiavelli schrijft dat veroveringsdrang een natuurlijke eigenschap is en
dat een veroveraar veel lof verdient. Maar wanneer een vorst meer wilt veroveren
zonder dat hij daartoe in staat is, dan verdient hij blaam voor zijn fouten.

§3.2 Het recept voor het behouden van de uitverkoren positie

Machiavelli stelt zich op het standpunt dat er naast erfopvolging en veroveringen nog
een manier bestaat om als vorst aan de macht te komen, namelijk gekozen worden:
constitutioneel prinsdom. Een vorst kan door twee groepen verkozen worden, namelijk
door de adel of door het volk (IP, 40). Deze twee groepen proberen elkaar uit te sluiten.
De adel kan iemand naar voren schuiven als nieuwe heerser, of het volk kan iemand tot
heerser verkiezen (IP, 41). Wanneer het volk iemand verkiest, is deze heerser
duurzamer dan wanneer de adel iemand kiest. Het volk is namelijk eerlijker en heeft
betere intenties. De adel wil slechts iemand van zijn groep kiezen om het volk te kunnen

31



overheersen, terwijl het volk aan de macht wil komen om niet onderdrukt te worden (IP,
42).

Vanwege deze overheersingsdrang moet een vorst altijd oppassen voor de adel.
ledere edelman wil het liefst de macht voor zichzelf grijpen en is daarom niet te
vertrouwen. Edellieden zijn alleen maar bezig met hun eigenbelang en zijn erg
verraderlijk (IP, 43). De vorst kan daarom zelfs zijn ministers of adviseurs niet
vertrouwen. Hij staat feitelijk helemaal alleen in zijn taak om te heersen.

Zoals eerder gesteld is het van noodzakelijk belang dat de vorst het volk tevreden
houdt. Wanneer de heerser is gekozen door het volk heeft hij een makkelijke taak; het
enige wat hij moet doen is zorgen dat hij het volk niet onderdrukt. Wanneer de heerser
echter door de adel, tegen de zin van het volk in, is verkozen, moet hij veel moeite doen
om het volk voor zich te winnen. Zolang hij het volk en zijn bezittingen beschermt zou
dit moeten slagen.

De daden van een nieuw gekozen prins trekken veel meer de aandacht dan die
van een prins die erfgenaam is. Wanneer die daden gekleurd worden door moed,
trekken ze ook veel sneller bewonderaars aan dan de daden van koninklijk bloed. Dit
komt doordat mensen sneller overdonderd zijn door daden uit het heden dan uit het
verleden. Een erfgenaam is meestal alleen populair om de daden van zijn voorvaderen.
Maar iemand die op dit moment goede daden verricht maakt veel meer indruk. Wanneer
het volk besluit dat wat op dit moment gebeurt goed is, dat de heerser die zij op dit
moment hebben bekwaam is, is het snel tevreden en zal het niet zoeken naar iets, of
iemand, anders (IP, 103).

$3.3 Het recept voor het behouden van de macht

‘Een vorst die zijn macht versterkt via het volk, door tevredenheid in plaats van
onderdrukking, een vorst die kan bevelen en moedig is, die niet wanhopig wordt in
tegenspoed, die niet faalt in het nemen van voorzorgsmaatregelen, die door persoonlijke
kwaliteiten en opgezette instituties bondgenoten verwerft, zo’n vorst zal nooit door het
volk in de steek worden gelaten en zijn macht veilig hebben gesteld’ (IP, 44).7

Volgens Machiavelli kan het niet vaak genoeg benadrukt worden dat het in de gunst
komen bij het volk één van de belangrijkste taken is om de macht veilig te stellen. Dit
betekent niet dat een vorst zwak moet worden. Een goede vorst straalt macht uit,
boezemt ontzag in en zorgt dat het volk tevreden is. Zo heeft het volk ten eerste geen
reden om in opstand te komen, en ten tweede de moed niet.

Dat de vorst een sterke persoonlijkheid moet hebben, blijkt ook uit het feit dat
Machiavelli erop hamert dat een vorst niet te snel mensen moet vertrouwen. Feitelijk
kan hij alleen zichzelf vertrouwen. Een manier om te zorgen dat men als vorst niet
verraden wordyt, is te zorgen dat iedereen afthankelijk van hem en zijn autoriteit is (IP,
45). Vooral dienaren en ministers, die zich in de positie bevinden om hem af te zetten of
te verraden. De ideale minister houdt zich met niets anders bezig dan met de zaken van
de vorst. Het belang van de vorst is zijn belang. Om dit te bereiken moet een vorst
proberen de minister zo veel mogelijk te laten zien hoe tevreden hij met hem is; de
minister beseft dan hoe zeer hij afhankelijk is van de vorst en zal niets méér willen dan

7 Vrij vertaald van: But if it is a prince who builds his power on the people, one who can command
and is a man of courage, who does not despair in adversity, who does not fail to take precautions,
and who wins general allegiance by his personal qualities and the institutions he establishes, he
will never be let down by the people; and he will be found to established his power securely.

32



hem behagen (IP, 100). Men moet dus voorzorgsmaatregelen nemen om zichzelf er van
te kunnen verzekeren dat iedereen te zeer afthankelijk is om de vorst te verraden. In
tijden van tegenspoed ziet men immers vaak pas wie men kan vertrouwen en dan is het
al te laat (IP, 44).

Dit houdt ook in dat het volk altijd goed behandeld moet worden en tevreden
moet blijven. Wanneer een vorst zijn volk namelijk nodig heeft in tijden van tegenspoed,
is het heel lastig om een volk dat hem haat nog voor hem te kunnen winnen (D, 176).
Een volk dat tevreden is zal veel sneller gemotiveerd worden zich in te zetten voor zijn
vorst en land ten tijde van oorlog.

Maar ook ten tijde van oorlog is de voornaamste taak om het volk tevreden te
houden. Dit doet de vorst door alle eigendommen te beschermen. ‘Mochten
eigendommen toch verloren gaan’, stelt Machiavelli, ‘inspireer de mensen dan om door
te blijven zetten. Verzeker hen ervan dat de ellende maar van korte duur zal zijn en dat
zij sterker uit de strijd zullen komen’ (IP, 46).

Om het volk tevreden en tegelijkertijd onder de duim te houden, zijn goede
wetten noodzakelijk, maar ook een goed leger. Goede wetten en een goed leger zijn de
twee fundamenten van een stabiele staat. Die twee zijn dan ook onlosmakelijk met
elkaar verbonden, volgens Machiavelli (IP, 51). Hij geeft geen redenen waarom deze
twee precies met elkaar verbonden zijn (waarschijnlijk omdat een goed leger nodig is
om het volk af te schrikken van crimineel gedrag) en hij gaat verder ook niet in op het
onderdeel ‘goede wetten’. Hij wil zich voornamelijk focussen op het onderdeel van een
‘goed leger’.

Er zijn twee mogelijke manieren om een leger samen te stellen: via eigen mensen
of via huursoldaten. Machiavelli is zeer negatief over huursoldaten. Dit komt o.a. door
zijn ervaringen met huursoldaten in Florence. Hij is dan ook van oordeel dat
huursoldaten ‘nutteloos’ en ‘gevaarlijk’ zijn. Ze geven namelijk alleen om geld en zijn
daarom loyaal aan de hoogste bieder. De vorst kan dus nooit verzekerd zijn van de
loyaliteit van de huursoldaten; ze kunnen makkelijk omgekocht worden (IP, 53).
‘Mensen vallen heel gemakkelijk te corrumperen en radicaal van houding te veranderen,
hoe goed en hoe goed opgeleid ze ook zijn’ (D, 206). Geld maakt niet dat soldaten bereid
zijn om te sterven. Dat kan alleen een emotionele motivatie, zoals vaderlandsliefde.

Maar bondgenoten, soldaten van andere bevriende landen, zijn nog veel
gevaarlijker. Bondgenoten staan geheel onder het gezag van een ander: een mogelijke
toekomstige concurrent. Zodra de slag gewonnen is kunnen zij onder het bevel van
iemand anders een nieuwe aanval uitvoeren; maar ditmaal op de voorheen bevriende
vorst. Bij huursoldaten bestaat dit risico minder, omdat zij geen eenheid vormen en geen
andere gezagvoerder hebben. Zij zijn nog deels afhankelijk van de vorst, bijvoorbeeld
door de beloofde betaling (IP, 58). Machiavelli waarschuwt om nooit een
bondgenootschap aan te gaan met een land dat machtiger is, omdat de kans dan bestaat
dat dit land vervolgens een oorlog verklaart aan zijn bondgenoot die hij niet langer
nodig heeft (IP, 97). Daarnaast gaat het ten koste van de eigen onderdanen.
Bondgenoten moeten immers verwend worden, eer ze zichzelf willen opofferen om een
ander land te verdedigen. Maar door het voeden van inwoners van grensgebieden,
verwaarloost men de eigen inwoners, wat ten koste zal gaan van hun toewijding (D,
371). De toewijding van de eigen inwoners is nu juist zo belangrijk. Machiavelli
vergelijkt het met een lichaam, waar de vitale organen en het hart weerbaar moeten zijn.
Het lichaam kan makkelijk leven zonder zijn ledematen, terwijl een steek in het hart
fataal kan zijn. Een vorst die echter zijn bondgenoten onderhoudt in plaats van zijn eigen

33



onderdanen, beschikt over een lichaam met een weerloos hart en gewapende handen en
voeten (D, 371).

‘Aangezien men een oorlog wel kan beginnen, maar niet kan beéindigen wanneer men
wil, moet een machthebber v66r hij een operatie begint zijn krachten inschatten en op
grond daarvan zijn plan trekken. Maar laat hij wel zo verstandig zijn om zijn krachten
niet verkeerd in te schatten; en dat laatste zal steeds het geval zijn als hij ze afmeet naar
het geld dat hij heeft of naar de gesteldheid van het terrein of naar de sympathie die hij
geniet bij zijn onderdanen, en ondertussen niet over een eigen leger beschikt’ (D, 293)

Een eigen leger, gevoed door vaderlandsliefde, is dus het sterkste en meest
betrouwbare leger. ‘Hoe hemelsbreed het verschil is tussen een goed gemotiveerd leger
dat vecht voor zijn eigen glorie, en een slecht gemotiveerd leger dat vecht om de
eerzucht van derden te bevredigen’ (D, 207). Moed is namelijk een emotie die niet op te
roepen is, zolang men niet gemotiveerd wordt dat waarvan men houdt te beschermen.
Ook geld kan hieraan niet bijdragen. ‘Goud is ontoereikend om goede soldaten te vinden,
maar goede soldaten zijn meer dan toereikend om goud te vinden’, stelt Machiavelli.

Machiavelli hamert erop dat niet alleen een leger, maar ook een vorst bekwaam
moet zijn; hij moet voldoende kennis en inschattingsvermogen bezitten. Een goed
oordeelsvermogen is de beste verdediging. Voorzichtigheid bestaat eruit te kunnen
inschatten wat de aard is van een bepaalde dreiging en in het kunnen accepteren van de
minst slechte keuze. Daarnaast is kennis van actuele stand van zaken, karakter van
vijandelijke heersers etc., nodig om een oorlog te kunnen winnen. Maar ook kennis over
oorlog voeren in het algemeen. Machiavelli stelt zich daarom op het standpunt dat een
vorst altijd te koop moet lopen met zijn kennis over oorlog voeren wanneer hij zich
onder zijn soldaten begeeft; op deze manier zorgt hij ervoor dat de soldaten hem
vertrouwen en volgen in de strijd (IP, 62).

Zelfs letterlijk volgen in de strijd, want: ‘Een vorst die wil vermijden dat hij zijn
hele leven achterdochtig of ondankbaar moet zijn, moet persoonlijk de leiding van
militaire operaties op zich nemen’ (D, 172). Wanneer de vorst namelijk aan het hoofd
van een slagveld staat, is hij bij winst diegene die zegeviert. Alle roem en veroveringen
zullen hem dan toekomen. Wanneer de vorst echter afwezig is, zal iemand anders met
de eer gaan strijken. De vorst zal dan jaloers worden en het idee krijgen dat hij de ander
de roem moet afnemen die hij zelf niet heeft kunnen verwerven (D, 172). Dit heeft
ondankbaarheid en onredelijkheid als resultaat, wat de vorst en zijn populariteit niet ten
goede komt. Daarom is het voor alle partijen beter als de vorst meteen de kans krijgt de
roem te verwerven, door zijn leger voor te gaan in de strijd.

‘Een prins moet, daarom, geen ander doel hebben en zijn gedachten en aandacht op niets
anders richten, dan de vaardigheid van oorlog voeren en de organisatie van oorlog. De
kunst van oorlog voeren is alles dat verwacht wordt van een heerser; het is zo nuttig dat
het naast het in staat stellen van troonopvolgers om hun heerschappij te handhaven, het
vaak ook doodgewone burgers de kans geeft om te heersen’ (IP, 61).8

Daarnaast zijn er andere karaktereigenschappen die belangrijk zijn voor een
goede vorst. Machiavelli waarschuwt de vorst vooral niet te deugdzaam te zijn. Niet

8 Vrij vertaald van: A prince, therefore, must have no other object or thought, nor acquire skill in
anything, except war, its organization and its discipline. The art of war is all that is expected of a
ruler; and it is so useful that besides enabling hereditary princes to maintain their rule it frequently
enables ordinary citizens to become rulers.

34



omdat dit geen goede eigenschap is, maar veeleer omdat de meeste vorsten niet
deugdzaam zijn. De deugdzame vorst zal dus al snel in de problemen komen in een
wereld die bestaat uit ondeugdzame vorsten (IP, 66). Uit ervaring zal al snel genoeg
blijken dat handelingen die deugdzaam lijken, een vorst zullen ruineren, terwijl
handelingen die ondeugdzaam lijken de vorst welvaart en veiligheid zullen bezorgen.

Om deze stellingname verder toe te lichten neemt Machiavelli het voorbeeld van
‘gulheid’. Het lijkt prachtig als een vorst de reputatie heeft om gul te zijn. Zodra de vorst
deze reputatie verkrijgt, zal hij deze echter berouwen. Wanneer men als vorst namelijk
gul wil zijn, moet men veel weggeven, aan elke onderdaan die het vraagt of nodig heeft.
De bezittingen van een vorst zijn echter niet onuitputtelijk. Eerdaags zal de rijkdom op
zijn eind komen en moet de vorst meer rijkdom verkrijgen om weer weg te kunnen
geven. De enige manier waarop een vorst met spoed meer rijkdom kan verkrijgen is
belastingen heffen. Het zal echter niet lang duren of het volk zal haatdragend worden.
Dan lijkt de vorst niet meer gul. Volgens Machiavelli zijn er slechts twee mogelijke
scenario’s: of de vorst geeft alles weg, wat zijn ondergang zal worden, of de vorst gaat
eigendommen van een ander weggeven, wat van hem een bedrieger maakt (IP, 67). In
beide gevallen wordt de vorst dus ondeugdzaam terwijl hij de intentie had om
deugdzaam te zijn.

Hetzelfde geldt voor medeleven. Het is een nobel streven als een vorst bekend wil
staan om zijn mededogen. Van mededogen wordt echter snel misbruik gemaakt; de
vorst wordt kwetsbaar voor verraad. Een vorst die zich echter zo nu en dan wreed
opstelt, zal orde en gehoorzaamheid teweeg brengen (IP, 70). Mededogen zal kort liefde
oproepen, maar liefde wordt gefundeerd door dankbaarheid. En mensen zijn verwend;
ze zullen op den duur meer willen, waardoor de dankbaarheid vergeten wordt. Angst
wordt echter gevoed door de dreiging van straffen, en is daarom een veel effectievere en
duurzamere emotie (IP, 71). Men heeft lief wanneer het hen uitkomt, maar men is bang
wanneer het de vorst uitkomt. Daarom is angst een emotie die een vorst kan controleren
met dreigementen, maar liefde een emotie die de vorst nooit onder controle kan houden.
Het is dus veiliger om gevreesd te worden, dan geliefd. Het enige wat van noodzakelijk
belang is, is dat de vorst zorgt dat hij nooit gehaat wordt; dan is zijn positie immers niet
langer veilig (IP, 73).

Ook heerst de overtuiging dat het bewonderenswaardig is voor een vorst om
eerzaam te zijn: hij moet zijn woord nakomen en zijn overeenkomsten sluiten zonder
stiekeme bijbedoelingen. Wanneer men echter kijkt naar hedendaagse gebeurtenissen,
zijn alle prinsen die grootse dingen bereikt hebben diegenen die niet veel waarde
hechtten aan hun beloften en die de eerzame mensen bedrogen hebben met hun
sluwheid (IP, 73). Als alle mensen goed en deugdzaam waren, was dit een verkeerde
houding voor een vorst. Het is echter gebleken dat mensen slechte en verdorven wezens
zijn die nooit hun woord houden, ook niet tegen een vorst (IP, 74). Waarom zou een
vorst dan wel zijn beloften nakomen tegen zulke schepsels?

Dat de vorst altijd berekend moet zijn op bedriegers, blijkt ook uit Machiavelli’s
uiteenzetting over de manier waarop een vorst moet vechten. Machiavelli verdedigt dat
er twee manieren van vechten zijn: via de wet (de menselijke manier) en via
lichamelijke kracht (de dierlijke manier). Een vorst moet bekend zijn met de beide
manieren van vechten en moet op beide manieren van vechten bedacht zijn. Machiavelli
is van oordeel dat de vorst zichzelf moet trainen in het zijn van een centaur: half man,
half beest (IP, 73). Een vorst is dus gedwongen te weten hoe hij zich als een beest moet
gedragen; maar welk dier kan hij het beste als voorbeeld nemen? Volgens Machiavelli
moet hij leren van de leeuw en de vos. Een leeuw kan zich namelijk niet verdedigen

35



tegen vallen, terwijl een vos machteloos staat tegenover wolven. Wanneer een vorst een
combinatie van beide dieren is, zal hij het machtigst zijn: de vorst moet een vos zijn om
vallen te kunnen herkennen en een leeuw zijn om wolven af te kunnen schrikken (IP,
74). De wolven in dit verhaal zijn waarschijnlijk de verraders, zoals de mannen van adel
of ministers die eigenlijk uit zijn op de positie van de vorst.

Dit betekent niet dat een vorst nooit meelevend, aardig en trouw aan zijn woord
moet zijn. Een vorst moet deze eigenschappen zeker behartigen. Hij moet alleen nooit
zijn oordeelsvermogen laten verslappen en zal het tegenovergestelde van deze deugden
moeten zijn wanneer de situatie daarom vraagt. Het is daarom van het uiterste belang
dat een vorst weet hoe hij zich als het tegengestelde moet gedragen en daar ook
daadwerkelijk toe in staat is (IP, 75). ‘De vorst moet niet afwijken van wat goed is, als
dat mogelijk is, maar hij zou moeten weten hoe hij slecht moet zijn, wanneer dat
noodzakelijk is’ (IP, 76). De vorst moet zichzelf zo weten te presenteren dat niemand het
in zijn hoofd durft te halen om hem te bedriegen (IP, 77).

Hoe de vorst zich presenteert weegt veel zwaarder dan hoe een vorst werkelijk
is; er zijn maar weinig mensen die de vorst daadwerkelijk zullen ontmoeten. Zijn
onderdanen zullen hem daarom beoordelen op zijn houding en zijn daden. En daden
zullen hoofdzakelijk beoordeeld worden op het resultaat. Een vorst moet zich daarom
ten doel stellen om meer land te veroveren en het rijk dat hij heeft te behouden. Dat
resultaat is het enige wat voor het volk telt. Wanneer de inwoners kunnen blijven wonen
waar ze wonen, met dezelfde welvaart, zijn zij tevreden (IP, 77). Dan zullen de middelen
voor deze doelen altijd gerechtvaardigd worden door de onderdanen en zal de vorst
altijd eerzaam lijken en lof toegezwaaid krijgen (IP, 76). Daarom mag de verdediging van
het land zowel op vernederende wijze als op eervolle manier plaatsvinden, zolang het
maar een effectieve wijze is. Waar het eigen land op het spel staat, mag geen ruimte zijn
voor discussie of iets rechtvaardig of onrechtvaardig is, of menselijk of wreed (D, 514).
Machiavelli lijkt dus te verdedigen dat een vorst een radicaal pragmatische houding
moet hanteren: voor nut en maatschappelijk voordeel is alles toegestaan. Voor het
belang van het land, voor het voortbestaan zelfs, mag alles opzij gezet worden en moet
altijd gekozen worden voor de optie die dit kan bewerkstelligen.

Kortom er zijn twee grote bedreigingen voor een vorst: interne
ongehoorzaamheid en externe agressie. Het resultaat van de eerste is het ontstaan van
geheime samenzweringen. Om dit tegen te gaan kan de vorst slechts zorgen dat hij nooit
gehaat wordt en dat zijn volk tevreden is. Een samenzweerder zal namelijk altijd denken
dat hij met het bedreigen van de vorst veel mensen achter zich krijgt. Wanneer de vorst
echter niet gehaat wordt zal de samenzweerder alleen maar bang zijn de woede van alle
onderdanen over zich af te roepen; hij zal de vorst geen kwaad durven doen (IP, 80). Om
de tweede dreiging tegen te gaan moet de vorst in het bezit zijn van een sterk en
afschrikwekkend leger (IP, 78).

Machiavelli meent echter te kunnen verdedigen dat het geen kwaad kan om de
bevolking zelf ook goed te bewapenen. Wanneer een vorst zijn onderdanen bewapent,
spreekt daar vertrouwen uit. De mensen die eerst achterdochtig waren, worden dan
loyaal. De mensen die al loyaal waren, voelen zich nu vereerd met de taak als
beschermer te fungeren. De vorst bewapent dus eigenlijk zichzelf door zijn volk te
bewapenen (IP, 89).

Hoe een vorst zijn voorkomen verder kan verbeteren, en dus zijn populariteit bij
het volk kan vergroten, is door onpopulaire maatregelen zo te presenteren dat ze
gunstig lijken. De maatregelen waartoe de omstandigheden de vorst hebben gedwongen,
moeten voorgespiegeld worden als een uiting van vrijgevigheid (D, 224). Machiavelli

36



geeft een voorbeeld uit het oude Rome, waar de soldij uit de staatskas betaald zou
worden, zodat er meer geld beschikbaar zou zijn voor expedities etc. Om dit te kunnen
bekostigen moest wel meer belasting worden betaald. Toch was het volk uitzinnig van
vreugde om deze gunst. Als deze gunstige voorspiegeling niet lukt, dan is het beter om
vervelende taken te delegeren aan ondergeschikten (IP, 82). Ministers of adviseurs
zullen dan de schuld krijgen van onpopulaire maatregelen. Maar wanneer er lof te
behalen valt voor een bepaalde nieuwe maatregel of wet, moet de vorst altijd zorgen dat
hij hierover zelf publiekelijk spreekt, zodat hij nieuwe bewonderaars achter zich krijgt.
Wanneer het echter onhaalbaar is om in de gunst te vallen bij het hele volk, zorg er dan
als vorst op zijn minst voor dat men in de gunst valt bij de meest invloedrijke klassen of
groeperingen van de samenleving (IP, 83).

De mensen die niet vallen onder de bewonderaars van de vorst, kunnen het best
afgeschrikt worden door publieke terechtstellingen. Wanneer één van hen een
schandelijke poging onderneemt de vorst te schaden of verraden, moet hij op zo’n
manier gestraft worden dat iedereen er getuige van kan zijn en erover blijft praten (IP,
95). De vorst moet straffen altijd doorzetten, want een vorst die dreigt maakt veel
minder indruk dan een vorst die doet (D, 410). Maar in het omgekeerde geval, wanneer
iemand een uitzonderlijke goede daad verricht, is een publieke beloning of lofzang ook
op zijn plaats, zodat het volk gemotiveerd wordt zelf zo'n compliment te krijgen (IP, 95).
Dit zet mensen aan tot een competitie om zo goed mogelijk in de gunst te vallen bij de
vorst. Mensen dienen dus gekoesterd, door beloningen, 6f uitgeschakeld te worden door
zware straffen (D, 410).

‘Laten vorsten niet jammeren over deze of gene wandaad van het volk waarover zij
regeren, want zo'n wandaad is 6f te wijten aan hun eigen nalatigheid, 6f een uitvloeisel
van soortgelijke wandaden die zij zelf hebben bezondigd’ (D, 479).

Machiavelli verdedigt dat goede wetten één van de manieren zijn om een volk
tevreden te houden. Hij zegt niet veel over de wetten, maar stelt zich wel op het
standpunt dat er geen slechter voorbeeld denkbaar is dan een wet op te stellen en deze
vervolgens niet na te leven (D, 210). Elke overtreding moet bestraft worden. En het
allerergste is als de opsteller van deze wetten zich zelf niet aan deze wetten houdt; hij
moet immers het goede voorbeeld geven. Uit dit stukje en voorgaand citaat lijkt men dus
af te kunnen leiden dat Machiavelli van oordeel is dat een vorst door zich niet aan de
wetten te houden in de hand werkt dat zijn volk dat ook zal doen.

Toch blijft het een moeilijke taak om het volk tevreden te houden. Vaak zien
volkeren zelf niet in wat het beste voor hen is. Het leunt op valse verwachtingen, die niet
in zijn belang zijn. Daarom is het zo belangrijk dat een vorst het volk de ogen kan openen
voor wat echt belangrijk is in de samenleving (D, 229). Het volk heeft even tijd nodig om
te wennen aan een vorst, omdat het vaak door eerdere gebeurtenissen bedrogen
uitgekomen is bij handelingen van vorsten. Maar niets zal zo kalmerend werken tegen
een opstandige massa als ‘het ontzag voor een gezaghebbend, eerbiedwaardig iemand
die hen tegemoet treedt (D, 233).

Het tegengestelde, vleierij, is echter ook iets waar de vorst voor op zijn hoede
moet zijn. De vorst moet laten zien dat hij sterk genoeg is om de waarheid aan te
kunnen; zijn onderdanen hoeven zaken niet mooier voor te spiegelen dan dat ze zijn.
Deze waarheid mag uiteraard alleen aan de vorst verteld worden, want niets wat de
vorst in kwaad daglicht kan zetten of hem zwak kan doen overkomen mag publiekelijk
bekend worden (IP, 101). Een vorst mag nooit zwak overkomen bij zijn onderdanen,

37



maar ook zo min mogelijk bij zijn ministers en adviseurs. Daarom moet een vorst zorgen
dat hij nooit om advies verlegen zit, maar slechts wanneer hij het wil. Hij mag een
raadgever nooit toestaan ongevraagd advies te geven. Een vorst moet uitstralen dat hij
zelf bekwaam genoeg is om situaties te beoordelen en keuzen te maken. Hij moet die
wijsheid niet slechts uitstralen, maar het daadwerkelijk zijn, zodat hij slecht advies kan
herkennen en weet wanneer iemand hem probeert te bedriegen (IP, 101).

Toch kan een vorst niet alles onder controle hebben: fortuna, het lot, speelt ook
altijd een rol (IP, 108). Hier kan een vorst niets tegen doen. Hij kan zich alleen wapenen
door getraind te zijn goede beslissingen te nemen in onverwachte situaties en zijn hoofd
daarbij koel te houden. ‘Sterke staten en uitnemende persoonlijkheden bewaren bij elke
wending van de fortuin dezelfde instelling en dezelfde waardigheid’, volgens
Machiavelli. Zwakke persoonlijkheden reageren echter anders; wanneer het lot hen
bijvoorbeeld toelacht, worden ze ijdel en verwaand. Ze denken dan dat de goede
uitkomsten te danken zijn aan eigenschappen ‘die hen altijd onbekend waren’ (D, 488).
Dit resulteert slechts in ergernis van de omgeving, wat zal zorgen voor een omslag in de
voorspoed. Dan zal de ware laffe aard van zulke vorsten naar boven komen en zullen ze
liever vluchten voor de tegenspoed dan hier tegen vechten. Door de voorspoed zijn ze
bovendien niet gewend om van hen af te bijten. Daarom kan fortuna, of ze nu goed of
slecht gezind is, een bekwame vorst goede lessen leren.

38



Hoofdstuk 4: Tegenpolen
§4.1: De overeenkomsten en verschillen tussen Erasmus en Machiavelli

Al lijken de denkbeelden van Erasmus en Machiavelli sterk van elkaar te verschillen,
beide denkers hebben eenzelfde doel voor ogen: het belang van eigen land en volk
behartigen. Beiden geven hier echter een andere invulling aan. Waar Erasmus ervan
overtuigd is dat het in het belang van het volk is om oorlog zoveel mogelijk te vermijden,
is Machiavelli ervan overtuigd dat oorlog noodzakelijk is om het land en volk te
beschermen tegen veroveraars. Deze andere uitgangspunten zijn mogelijkerwijs te
verklaren aan de hand van hun eigen ervaringen. Erasmus zag op zijn vele reizen alle
armoede die teweeggebracht werd door de oneindige oorlogen en verdedigde dat de
oorlogen niet in het belang waren van het volk. Het volk wilde slechts in vrede en
welvaart leven, terwijl de vorsten uit ijdelheid en trots hun land zo veel mogelijk wilden
uitbreiden. De vorsten dachten hiermee hun reputatie op te waarderen. Het volk kijkt
echter veel meer op tegen een vorst die zich gedraagt volgens de Christelijke principes.
Erasmus, die kennis en deugdzaamheid als een grotere rijkdom zag dan materie, wilde
de vorsten doen inzien dat zij zich met de verkeerde zaken bezig hielden. Het was veel
minder eerzaam om mensen te doden voor meer land, dan mensen te inspireren om te
leven als een goede Christen. Machiavelli daarentegen leefde in het verscheurde Italié
waar oorlog een gegeven was. Hij vroeg zich niet af of oorlog iiberhaupt goed was, dat
zou zinloos zijn, hij vroeg zich slechts af hoe het volk beschermd kon worden tegen de
vele veroveringen (Tracy, 1978, p. 126). Daar zag Machiavelli maar één oplossing voor:
als heerser z6 machtig en afschrikwekkend overkomen dat zijn gebied met rust gelaten
zou worden. Pas als er een vorst zou zijn die voor eenheid kon zorgen in [talié, zonder
dat deze verstoord zou worden door externe vorsten met veroveringsdrang, zou er
vrijheid zijn onder de Italiaanse burgers (Tracy, 1978, p. 7). Een machtige,
afschrikwekkende vorst was in Machiavelli’s ogen het beste medicijn voor Italié, terwijl
Erasmus voor een deugdzame, Christelijke vorst pleitte. Erasmus wenste een vorst die
geliefd was, Machiavelli een vorst die gevreesd was.

Een andere mogelijke verklaring voor de verschillen tussen Machiavelli en
Erasmus is hun verschil in discipline. Erasmus was een theoloog, die zijn normen
afleidde van de Bijbel en andere mythische verhalen, terwijl Machiavelli een historicus
was die zijn normen afleidde van de gebeurtenissen zoals ze geschiedden. Erasmus
leidde uit de lessen van Christus af dat de mens vredelievend moest zijn en zich afzijdig
moest houden van geweld. Bovendien had God de mens ontworpen als een zacht,
ongewapend wezen. De mens was dus niet voor geweld geschapen. Machiavelli
daarentegen, zag in de geschiedenis slechts oorlogen en op macht beluste koningen.
Oorlog was er altijd al geweest. Machiavelli keek dus niet naar hoe het moest zijn, maar
probeerde te roeien met de riemen die de geschiedenis had aangereikt, en dacht na over
de vraag hoe een vorst een oorlog kon winnen of kon afschrikken.

Beide denkers stelden dat een vorst de gewenste kwaliteiten moest ontwikkelen
en zich moest trainen om zo goed mogelijk beslissingen te kunnen nemen en zo gepast
mogelijk te kunnen handelen in bepaalde situaties. Volgens Erasmus was een
Christelijke opvoeding hiervoor geschikt; hij wenste dat de vorst zo wijs mogelijk zou
worden. Dit was mogelijk door veel te leren over bewonderenswaardige deugden in
fictionele verhalen. Geschiedenis moest zo veel mogelijk worden ontweken in de
opvoeding van een jonge prins, omdat historische gebeurtenissen geweld te veel
verheerlijkten.

39



Machiavelli stelde zich echter op het standpunt dat ‘ervaren’ de enige manier was
om te leren als goede vorst. Een vorst moest niet alleen ervaringen lezen van voorbije
vorsten in historische geschriften, maar ook zelf zo veel mogelijk ervaren door mee te
gaan naar veldslagen etc. Machiavelli keek slechts naar de praktijk. Hij leefde in een
verscheurd land waar acuut een praktische oplossing voor gevonden moest worden, dus
hij kon het zich niet permitteren te mijmeren over ideaalbeelden. Daarnaast werd hem
gevraagd de situaties te beschrijven zoals ze waren, hem werd niet om zijn oordeel over
die situaties gevraagd. Bij Machiavelli hoefde een koning niet wijs te zijn, als hij maar
sluw genoeg was om zijn tegenstanders te verraden, zonder zelf verraden te worden
door zowel vriend als vijand.

Toch hadden beiden ook overeenkomstige ideeén. Naast de zojuist genoemde
overeenkomsten van het belang van het volk willen behartigen en het idee dat vorsten
gewenste eigenschappen moeten ontwikkelen, pleitten beiden ook voor het belang dat
een vorst zo veel mogelijk aanwezig moest blijven in het eigen land. Alleen dan kon de
vorst beginnende problemen verhelpen en weten wat er onder het volk speelde. Kennis
over het eigen land was volgens beide niet te onderschatten. Hoewel Erasmus dit
aanvoerde als argument waarom een vorst nooit ten strijde moest trekken, hij zou dan
immers niet weten wat er in zijn eigen rijk gebeurde, verdedigde Machiavelli dat de
vorst altijd met zijn troepen mee moet gaan en zo mogelijk zijn leger moet aanvoeren.

Vanuit het belang kennis te hebben over het eigen land, verdedigden beide
denkers ook dat een rijk niet te groot mocht groeien. Erasmus zei dat een vorst geen
land hoefde te veroveren, omdat hij dan meer aandacht kon besteden aan het land dat
hij al had. Machiavelli stelde dat een vorst moest weten wanneer hij genoeg land
veroverd had, omdat een groot stuk land moest bijdragen aan zijn macht en niet zijn
zwakte moest worden door een gebrek aan overzicht.

Beide stelden dat het grootste belang van een vorst was om het volk tevreden te
houden. Erasmus maakte deze stellingname omdat dat het goede was om te doen,
Machiavelli omdat dit effectief was om lang te kunnen regeren. Al is het volk tevreden
houden een middel voor een ander doel, beiden dragen dezelfde methoden aan om dit te
doen. Zo stellen beiden dat belasting verhoging alleen in het uiterste geval mag
gebeuren en dat wetten altijd nageleefd moeten worden, door zowel volk als vorst.

Daarnaast staan beide denkers wantrouwig tegenover raadsmannen. Bij Erasmus
komt dit net als bij Machiavelli voort uit ervaring. Erasmus koesterde een groot
wantrouwen tegenover de raadsmannen van Karel V. Hij stelde zich daarom op het
standpunt dat raadsmannen met grote zorg gekozen moesten worden. Ze moesten zo
deugdzaam mogelijk zijn, zodat ze de vorst altijd van goede adviezen konden voorzien
en hem konden helpen een beter mens te worden. Machiavelli daarentegen verdedigde
dat de vorst de adviezen altijd goed moest wegen voor hij ze opvolgde, omdat hij
bezorgd was dat de raadsmannen en ministers de macht van de vorst wilden
overnemen, wanneer hij niet oplettend en wijs genoeg was.

Ook stonden beiden zeer wantrouwend tegenover huursoldaten en bondgenoten.
Beide dachten dat van bondgenootschappen slechts heibel kon komen en dat deze zo
veel mogelijk vermeden moesten worden. Huursoldaten waren slechts geinteresseerd in
geld en daarom niet te vertrouwen. Volgens Erasmus, doordat ze het tegengestelde van
een goede Christen, en dus niet deugdzaam, waren. Ze waren niet te vertrouwen, omdat
ze niet goed probeerden te leven. Ze voerden geen oorlog met de intentie de mensen van
wie ze hielden te beschermen en waren daarom geen loyale bondgenoten. Volgens
Machiavelli waren ze makkelijk om te kopen door de hoogste bieder en moesten ze
daarom gemeden worden door een vorst.

40



§4.2: Oordelen over Erasmus en Machiavelli

Veel denkers onderschrijven dit contrast tussen Erasmus en Machiavelli. Zo verdedigt
James Tracy dat Machiavelli een realist is, terwijl Erasmus een moralist is (Tracy, 1978,
p. 3). Machiavelli bestudeert hoe de zaken er echt voor staan en probeert voor deze
reéle omstandigheden een zo goed mogelijke oplossing te bieden. Hij gaat uit van hoe de
mensen echt zijn en hoe ze altijd zijn geweest en erkent dat mensen niet makkelijk te
veranderen zijn. Het zit in de menselijke aard om macht te willen hebben en de strijd
aan te willen gaan (Tracy, 1978, p. 5).

Erasmus daarentegen stelt zich op het standpunt dat oorlog een onderdeel van de
menselijke cultuur is, dat veranderd zou kunnen en moeten worden (Tracy, 1978, p. 5).
Erasmus is daarom een moralist. Hij kijkt naar het ideaalbeeld van hoe een vorst zou
moeten zijn en pleit voor een manier van regeren waar nooit oorlog, ondeugd en
onrecht toegepast hoeft te worden. Volgens Tracy besteedt hij zoveel aandacht aan hoe
de zaken zouden moeten zijn, dat hij geen oog heeft voor hoe de dingen werkelijk zijn.
Erasmus lijkt onwetend te zijn over hoe de situatie werkelijk is en komt daarom met een
ongepaste, niet-reéle oplossing voor de strijdlustige vorsten. Erasmus lijkt blind te zijn
voor de bestaande machtsdynamieken en naief over het te veranderen karakter van, en
de te veranderen relaties tussen, vorsten. Tracy vraagt zich bijvoorbeeld af of Erasmus
wel beseft dat vrede vaak alleen gesloten wordt als het in het belang is van een vorst, en
niet omdat de vorst de ambitie heeft een goed en deugdzaam mens te zijn (Tracy, 1978,
p. 35).

Johan Huizinga lijkt dit oordeel over Erasmus te delen. Huizinga is van oordeel
dat Erasmus beschikte over een ‘totaal onpolitische geest’ (Huizinga, 2001, p. 172). ‘Hijj
stond te veel buiten de praktische werkelijkheid, en dacht te naief over de
verbeterbaarheid van mensen’, aldus Huizinga, ‘om de moeilijkheden en
noodzakelijkheden van het staatsbestel te kunnen beseffen’ (Huizinga, 2001, p. 172).
Erasmus beschikte over primitieve politieke opvattingen over goed staatsbestuur en het
ontbrak hem aan politiek inzicht in de situaties van zijn tijd. Dit had ten gevolge dat
Erasmus te streng oordeelde over de vorsten van zijn tijd: ‘hij stelde hen voor alles wat
verkeerd was verantwoordelijk’ (Huizinga, 2001, p. 173). Erasmus had als doel gesteld
dat vorsten eenheid en vrede moesten scheppen in kerk en staat, maar besefte niet dat
daar een lange tijd aan bondgenootschappen en verbonden sluiten aan vooraf ging. Hij
was teleurgesteld in de vorsten van zijn tijd, omdat ze niet waar hadden gemaakt wat
Erasmus voor ogen had (Huizinga, 2001, p. 173). Diplomatieke noodzakelijkheden lijken
hem volledig te ontgaan.

‘Om zich als ‘s vorsten raadsman te habiliteren schreef Erasmus de Institutio Principis
Christiani; een traktaat over de opvoeding eens vorsten, dat, overeenkomstig Erasmus’
aard en neiging, zich meer in het morele dan het politische beweegt, en wel een sterk
contrast vormt met dat andere werk, een paar jaren eerder geschreven: Il principe van
Machiavelli’ (Huizinga, 2001, p. 116).

Deze laatste conclusie trekt Lindhardt ook in zijn boek over Machiavelli. Hij is van
oordeel dat Machiavelli amoreel is. Dit betekent dus niet dat Machiavelli immoreel is; hij
heeft simpelweg niets van doen met moraliteit. In zijn tijd zag Machiavelli dat de
samenhang tussen politiek, ethiek en theologie verloren ging door de ontwikkelende
individualisering. Waar tijdens de Middeleeuwen alle kennis nog samen hing, werd de
wetenschap van de samenleving tijdens de Renaissance verdeeld in verschillende
disciplines die elk op zich autonoom bestudeerd konden worden. Politiek heeft dus niets

41



meer met moraliteit van doen en wordt amoreel (Lindhardt, 2007, p. 10). Daarnaast is
Machiavelli in de eerste plaats wetenschapper en geen filosoof, dus hij neemt waar wat
hij ziet en beschrijft dit vervolgens. Het is niet aan hem om te oordelen over wat hij ziet
of te rechtvaardigen wat er gebeurt (Lindhardt, 2007, p. 12). Machiavelli was niet
geinteresseerd in hoe de dingen zouden moeten zijn, maar hoe de dingen werkelijk
waren; hij was een empiricus, geen ethicus (Lindhardt, 2007, p. 22). Hij had geen
belangstelling voor hoe men een morele politiek kon bedrijven. Hij vroeg niet naar hoe
men in ethisch opzicht een goed politicus wordt. Voor hem was alleen van belang hoe
een politicus effectief en succesvol kon zijn en hoe de politiek de staat vooruitgang kon
bezorgen (Lindhardt, 2007, p. 21). Dat kon door de staat te beschermen tegen
veroveraars via het afschrikken van vijanden.

‘Humanisten [0.a. Erasmus] waren vooral bezig met onderzoek naar wat een goede
heerser is en hoe deze kennis in daden vertaald kon worden. Machiavelli keert zich tegen
deze zienswijze. Er is zo'n groot verschil tussen hoe een mens behoort te leven en hoe hij
werkelijk leeft, dat je net zo goed kunt afzien van het eerste en je er beter op kunt
concentreren het laatste werkelijk te begrijpen’ (Lindhardt, 2007, p. 41).

Machiavelli vraagt zich niet af waar het kwaad vandaan komt en evenmin hoe het kwaad
te overwinnen is. Het is voor hem voldoende te constateren dat mensen geneigd zijn
slecht te handelen (Lindhardt, 2007, p. 50). Machiavelli leunt volgens Lindhardt niet op a
priori overtuigingen; hij leidt zijn overtuigingen af van zijn ervaringen.

Lindhardt verdedigt dat de vooroordelen over Machiavelli, zoals dat hij het
kwaad rechtvaardigt, of dat hij verdedigt dat het doel alle middelen heiligt, niet
waarheidsgetrouw zijn. Als Machiavelli dat zou doen, dan zou hij met ethiek bezig zijn.
Het zou impliceren dat hij een vooraf gesteld doel, ideaalbeeld, zou hanteren. Maar dat is
precies wat Machiavelli niet wil doen. Hij wil politiek op geen enkel gebied mengen met
het ethische of morele (Lindhardt, 2007, p. 53). ‘Politiek is zijn eigen doel en geen
middel voor iets anders. Daarentegen dient al het andere als middelen voor de politicus’
(Lindhardt, 2007, p. 56). Er is dus geen vaststaand doel binnen de politiek, maar politiek
bedrijven is het doel op zich. Ethiek kan dienen als middel om politiek te bedrijven.
Machiavelli concludeert niet vanuit moraal wat de juiste politiek is, maar hij leidt moraal
af van de politiek (Lindhardt, 2007, p. 62).

Het ideaal van Machiavelli was dus in zekere zin ‘de bekwame politicus’: een
vorst die zijn middelen beheerst en begrijpt waar zijn mogelijkheden liggen. Maar het
bereiken van dit doel impliceert geen ethische doelstelling. Machiavelli heeft geen
levensbeschouwing te bieden (Lindhardt, 2007, p. 110). Machiavelli bekeek alles ten
behoeve van de staat en niet per se ten behoeve van de burgers. Hij keek naar wat een
goede vorst was in het belang van de staat, in plaats van naar wat een goed mens was.
Dit in tegenstelling tot Erasmus, die onderzocht wat een goed mens was zodat er een
goede vorst kon komen, die vervolgens weer het volk zou inspireren zich als goede
mensen te gedragen; want dat was volgens Erasmus in het belang van de burgers en de
staat. Machiavelli ziet geen nut in het zijn van een goed christen, aldus Lindhardt.
Machiavelli stelt zich op het standpunt dat de Christelijke waarden, verdraagzaamheid,
harmonie etc., niet gemaakt zijn voor deze wereld (Lindhardt, 2007, p. 60). Deze
waarden zorgen er niet voor dat de staat beschermd wordt tegen mensen die zich niet
aan deze waarden houden. En het beschermen van de staat is de plicht van zowel de
burgers als de vorst. Wat is het nut van het zijn van een goede Christen, als men er een
slechte burger van wordt?

42



‘Machiavelli heeft indirect laten zien’, verdedigt Erik de Bom, ‘wat de resultaten
zouden zijn als prinsen zouden regeren volgens de normen van Erasmus cum suis. Hij
heeft meedogenloos laten zien dat het humanistische beeld van de ideale prins
simpelweg niet werkt’ (De Bom, 2016, p. 5). Wanneer een vorst bezig zou zijn met het
goede voorbeeld geven, zou hij ineffectief regeren en binnen de kortste keren zijn
koninkrijk verliezen. Een vorst moet af en toe zijn handen vuil kunnen maken in het
belang van zijn staat. Natuurlijk erkent ook Machiavelli dat het bewonderenswaardig is
als een vorst deugdzaam is, maar dit zou hem geen succesvolle heerser maken (De Bom,
2016, p. 5).

§4.3: Schijn bedriegt

Deze oordelen over de tegenstellingen tussen beide denkers zijn gebaseerd op
Machiavelli’'s bekendste werk, De vorst, en een aantal van Erasmus’ bekende werken
zoals essays uit de Adagia en Lof der zotheid. In deze thesis zijn deze werken ook
behandeld met grote toevoegingen uit bijvoorbeeld De opvoeding van een Christenvorst.
Wanneer men echter het totale oeuvre van Machiavelli en Erasmus bestudeert, lijkt het
dat zowel Machiavelli, als Erasmus, deze oordelen tegenspreken in veel andere werken.
Wanneer men De Turkenkrijg van Erasmus bestudeert, lijkt hij niet zo politiek naief als
wordt beoordeeld door bijvoorbeeld Huizinga. En wanneer men de toneelstukken en
persoonlijke brieven van Machiavelli leest ontstaat er grote aanleiding te betwijfelen of
hij werkelijk amoreel was.

Ross Dealy is van mening dat in Erasmus’ werk oorlog enerzijds absoluut
afgekeurd wordt, anderzijds in sommige situaties toegestaan lijkt (Dealy, 1984, p. 58).
Oorlog is voor Erasmus een illustratie van hoe mensen zichzelf kunnen bevrijden van
natuur en rede, en bijgevolg falen het levenspad van een Christen te volgen (Dealy, 1984,
p. 54). Er is echter een andere kant binnen het denken van Erasmus; een schijnbare
contradictie met het pacifisme waar hij vaak toe gerekend wordt. Erasmus zelf zegt
meermaals expliciet dat hij oorlog nooit absoluut zal afkeuren (Dealy, 1984, p. 61). Er
zijn volgens Erasmus situaties waarin oorlog toegestaan, soms zelfs aangemoedigd,
moet worden.

Erica Benner brengt het standpunt naar voren dat hoe meer men van Machiavelli
leest, hoe meer een andere Machiavelli naar voren komt; een Machiavelli die niet strookt
met het traditionele beeld dat van hem is gevormd. Het lijkt alsof Machiavelli in zijn
werk vaak met meerdere stemmen spreekt; meerdere maskers draagt (Benner, 2018, p.
19).

‘De ene stem is luid, meedogenloos, ambitieus en schuift morele scrupules aan de kant
om maar zo snel mogelijk resultaat te behalen en staat bekend als ‘typisch Machiavelli’.
De andere stem valt minder op en krijgt minder aandacht. Toch is het deze zachtere stem
die met de meest praktische aanwijzingen komt, met beleidsadviezen die tot duurzame
macht en vrede leiden in plaats van tot klinkende maar problematische resultaten’
(Benner, 2018, p. 310).

In de komende hoofdstukken van deze thesis zullen deze alternatieve ‘Erasmus’

en ‘Machiavelli’ aan het woord komen en zal onderzocht worden of ze werkelijk zoveel
van elkaar verschillen als dikwijls wordt gesteld.

43



Deel II: De Alternatieve Interpretaties

44



Hoofdstuk 5: Erasmus en de machtige Christen

‘Sommigen zijn namelijk van oordeel dat Christenen liberhaupt het recht niet hebben om
oorlog te voeren. Een dergelijke opvatting vind ik te idioot voor woorden’ (TK, 38).

$§5.1: Erasmus en de politiek

Het is betwijfelbaar of Erasmus werkelijk zo naief over politiek is als hem vaak wordt
toegeschreven. Zo zijn er geleerden die stellen dat Erasmus veel meer verstand van zijn
politieke omstandigheden had dan lang is gedacht (Tracy, 1978, p. 125). Erasmus kende
veel invloedrijke personen en had veel vrienden in koninklijke kringen, zoals Thomas
More. Erasmus zou daarom veel meer weten over de noodzakelijke diplomatie en de
machtsverhoudingen tussen de verschillende vorsten dan hij in zijn schrijven uitte. Het
was alleen niet verstandig om zich hierover uit te laten in zijn boeken, daar te gewaagde
en expliciete kritieken zijn leven in gevaar zouden kunnen brengen (Tracy, 1978, p.
125). Erasmus was vaak voorzichtig met het uiten van zijn mening over het politieke
leven van zijn tijd in zijn correspondentie met zijn vrienden (Tracy, 1978, p. 6), maar dit
betekent niet dat Erasmus hier geen gerechtvaardigde oordelen over had.

Peter van den Dungen is van oordeel dat Erasmus helemaal geen absoluut pacifist
was; Erasmus keurde oorlog zelfs in bepaalde situaties goed. Van den Dungen verdedigt
dat Erasmus zich in zijn boeken slechts als absoluut pacifist presenteerde, omdat veel
Christelijke leiders zich in zijn tijd zo onchristelijk gedroegen (Van den Dungen, 2009, p.
15). Erasmus wilde dat de Christelijke kerk zich weer deugdzaam ging gedragen en zich
inzette om mensen te inspireren het goede te doen. Het Christendom moest zich weer
bezig houden met de ware boodschap van Christus en niet elke aanleiding aangrijpen
om een oorlog te beginnen. Daarom presenteerde Erasmus zich als een absolute
tegenstander van oorlog; wanneer hij immers zou toegeven dat oorlog wél in veel
situaties toegestaan kon worden, en zelfs productief kon zijn, zouden de Christelijke
leiders dat als een rechtvaardiging van hun daden zien. Erasmus wilde de hervorming
die hij voor ogen had niet riskeren.

In de inleiding van deze thesis is pacifisme gedefinieerd als volledig anti-oorlog
zijn. Uit meerdere citaten van Erasmus blijkt, zoals Van den Dungen al stelde, dat
Erasmus’ opvatting niet aan deze definitie voldoet. In De Turkenkrijg, het boek dat in de
volgende paragraaf uitgebreid behandeld wordt, schrijft Erasmus: ‘Maar is oorlog
tiberhaupt wel Christelijk? Neen, maar in bepaalde gevallen is het eenvoudig een
noodzakelijk kwaad’ (TK, 11). En verderop:

‘Voor het tot een oorlog tussen christenen komt moet men eerst alle mogelijkheden
uitputten. Onder geen beding mag men er een beginnen, tenzij het, na alles te hebben
geprobeerd, niet langer kan worden vermeden - ook al zijn de redenen nog zo gewichtig
en gegrond. Want zodra machtshonger, eerzucht, persoonlijke frustratie of het verlangen
zich te wreken de drijfveer vormt, gaat het om roof, niet om oorlog’ (TK, 40).

Uit deze citaten blijkt dat Erasmus oorlog afkeurt, maar zeker niet in alle gevallen
afslaat. Hij ziet in dat oorlog in sommige gevallen ‘een geval van noodzaak is’ (TK, 60).
Erasmus staat een vorst toe om oorlog te gebruiken, maar alleen als het zijn laatste
redmiddel is (Ron, 2014, p. 29). Of Erasmus naief, dan wel absoluut pacifistisch
genoemd kan worden is dus nog maar de vraag.

45



§5.2: Erasmus en de Turken

2. Afbeelding van een titelpagina van een zeldzame Duitse vertaling van De Bello Turcis
Inferendo (De Turkenkrijg) uit 1540 (Ref: B.Er. I, 64 « Mynors 1532 e Géllner, Turcica, 369,
Centrale Bibliotheek Rotterdam)

In het voorwoord van De Turkenkrijg stelt vertaler Piolin zich op het standpunt dat
hedendaagse critici teleurgesteld zijn in de conclusie die Erasmus in dit boek trekt;

46



Erasmus is nog steeds geen bewonderaar van oorlog, maar geeft toe het in sommige
gevallen toe te staan. Piolin verdedigt dat er geen volledige breuk met het pacifisme
wordt gemaakt, maar dat er zeker wel een zwenking binnen het pacifisme plaats vindt
(TK, 8).

Erasmus leidt het boek in met het uiten van zijn ongenoegen over de vele
oorlogen die Christenen voerden. Mensen zijn te veel bezig met ‘concurrenten’ en
‘vijanden’ te verscheuren en doden, zonder in te zien dat al die medemensen broeders
zijn (TK, 19). Niemand ligt nog wakker van de vraag hoe het eigen leven ten goede te
veranderen is; strijd is het enige wat heerst (TK, 17). Nergens zijn oprechte Christelijke
naastenliefde en vrede te vinden (TK, 48). De mensheid lijkt ziek te zijn en haar ware
doel uit het oog verloren te hebben. Met dit gedrag verraadt de mens God en Zijn profeet
(TK, 19). God leerde immers dat de mens zijn dierlijke instincten en lusten kan
overstijgen; dat de mens kan leren deugdzaam te zijn en zich kan voorbereiden voor de
hemel door goed te leven op aarde. Christus leerde de mens om zich deugdzaamheid ten
doel te stellen, maar daar zet de mens zich niet meer voor in. De mens raakt zijn essentie
steeds meer kwijt door zich te laten sturen door de lagere faculteiten: de instincten en
lusten. ‘Door ons van het Goede af te keren’, stelt Erasmus, zijn wij immers geworden
als vloeiend water, dat deint op het ritme van onze hartstochten en dat meestroomt met
de windrichting van de een of andere leer. Kon de stem van de Heer maar alle wateren
verenigen zodat het vasteland van het geloof zichtbaar wordt!” (TK, 22).

Het Christendom is gecorrumpeerd en men weet niet langer hoe het geloof op de
juiste manier beleden moet worden. De mens denkt niet meer actief na over wat er in de
heilige teksten staat, leest dit vaak niet eens meer, en denkt dat meedoen aan een aantal
rituelen genoeg is. Maar geloven wenst juist een actieve houding en een continue
reflectie op de manier van leven.

‘God moet aanbeden worden in kerken en heiligdommen, maar vooral in Zijn eigen
persoonlijke heiligdom: ons geweten. Zuiver en heilig behoort dat te zijn, en de ware
vereerders zijn dan ook zij die tot de Heer bidden in hun hart’ (TK, 26).

De Christen is de taak van miles Christianus (zie paragraaf 2.3) uit het oog verloren.
Vervolgens introduceert Erasmus de Turken als ‘barbaren’, waarmee hij bedoelt
dat ze nog niet cultureel ontwikkeld zijn, omdat ze de Christelijke waarden nog niet
naleven. Erasmus liet in zijn teksten over Turken stereotyperende afbeeldingen
afdrukken waarbij de ‘barbaarsheid’ werd uitgebeeld (zie afbeelding 2). Turken
prefereerden de leer van Mohammed boven die van Christus, wat voor Erasmus
onvoorstelbaar was. Voor Erasmus en zijn medechristenen waren de Turken de
incarnatie van het kwaad (Van Herwaarden, 2011, p. 5). Zonder Christus’ doctrines was
het immers vrijwel onmogelijk een goed mens te zijn. Elke schanddaad kreeg het label
‘Turks’ opgeplakt. Dit vond zijn oorzaak mede in het feit dat het Ottomaanse Rijk zich
steeds meer uitbreidde door Christelijke steden te veroveren. ledereen was zich bewust
van de Turkse dreiging aan de oost- en zuidgrenzen van de Latijns-Christelijke wereld.
Erasmus wees erop dat de Turken sinds 1451 twee Christelijke keizerrijken, twaalf
Christelijke koninkrijken en tweehonderd steden hadden veroverd (Molenaar, 2004, p.
268). Het Ottomaanse Rijk leek op een omvang af te stevenen die vergelijkbaar was met
die van het Romeinse Rijk. Vanwege deze grote dreiging voor de Christenwereld
verdedigde Erasmus dat de overheid het recht had om zichzelf te verdedigen. Hoe kan
immers een Christelijke republiek bestaan als niemand de wapens op wil nemen om de
Christelijke wetten te beschermen? Het voortbestaan van de Christelijke cultuur en
beschaving stond op het spel (Molenaar, 2004, p. 270-271). Wanneer zijn eigen

47



Christelijke wereld in gevaar kwam konden geweld en oorlog dus wel toegestaan
worden; hoe erg Erasmus oorlog ook verafschuwde. Hij keurde oorlog af, maar soms
was het toch noodzakelijk deze bittere pil te slikken.

Erasmus roept op om zo min mogelijk te doden tijdens deze oorlog uit
zelfverdediging (Molenaar, 2004, p. 270). Daarnaast verdedigt hij dat niet elke reden om
de Turken de bestrijden een legitieme is:

‘Wat ik telkens weer duidelijk wil maken is dat oorlog nooit een optie is, tenzij hij als
allerlaatste mogelijkheid overblijft. Dus wanneer alles is geprobeerd om het te
vermijden. (...) Naar ik meen is het uitgangspunt dat naargelang de omstandigheden, een
oorlog tegen de Turken soms terecht, soms ten onrecht wordt ondernomen’ (TK, 39).

Om zijn standpunt te illustreren geeft Erasmus het voorbeeld van straffen. Erasmus was
geen grote voorstander van straffen (zie hoofdstuk 2). Zolang het mogelijk was moesten
ernstige straffen vermeden worden. Als het echt niet anders kon moest een misdadiger
verbannen worden, en als allerlaatste uitweg stelde Erasmus de doodstraf voor. Dit
mocht pas gebeuren wanneer er geen enkele andere uitweg was. ‘Oorlog’, verdedigt
Erasmus, ‘is eigenlijk niets anders dan een vergrijp van velen te bestraffen door velen’.
Maar oorlog mag alleen toegepast worden als middel van straf, als het vergrijp op geen
enkele andere manier kan worden rechtgezet (TK, 40). Voordat men overgaat op oorlog
moeten alle andere mogelijkheden worden uitgeput.

Wanneer de Christelijke gemeenschap schade lijdt, is het toegestaan om Turken
te verdrijven. Maar ook hier geldt dat een oorlog alleen te rechtvaardigen is als ze ten
doel staat van het behoud of herstel van de Christengemeenschap (TK, 42). Het is in zo'n
geval noodzakelijk te beseffen dat via geweld geleden schade niet goedgemaakt kan
worden zonder nieuwe schade aan te richten (TK, 46). De meeste Christenen zien echter
nog niet in waar de grens moet komen te liggen voor rechtvaardiging van het uitdrijven
van Turken. Zij denken dat ‘ongeacht welke Turk’ gedood mag worden, slechts omdat hij
een Turk is, ‘als was het een razende hond’ (TK, 43).

‘De massa staat er niet bij stil dat Turken in de eerste plaats mensen zijn, en bovendien
halve Christenen. Ze vraagt zich niet af of zo’'n oorlog strookt met het recht, en of het
uiteindelijk wel opportuun is om naar de wapens te grijpen en een tegenstander uit te
dagen die nog heviger zal terugslaan. Ze gaat voorbij aan het feit dat de ergste vijanden
van de kerk eigenlijk de criminele bewindslieden zijn (vooral die in de kerk zelf), en
tenslotte dringt het ook niet tot haar door dat God, gegriefd door ons wangedrag, de
wreedheid van barbaren als instrument gebruikt om ons te louteren’ (TK, 37).

Er moest echter nog veel veranderen aan het gedrag van Christenen, voor ze in
staat waren een effectieve oorlog tegen de Turken te voeren. Dit blijkt ten eerste uit het
moordzuchtige gedrag van sommige Christenen tegenover Turken. Aan Turken mag
slechts schade toegebracht worden wanneer zij ofwel rechtmatig vanuit de staat
veroordeeld worden na het plegen van een misdrijf, ofwel bij uiterste noodzaak vanuit
zelfverdediging. Ten tweede blijkt het slechte gedrag van Christenen uit de manier hoe
Christenen elkaar behandelden. De Christelijke wereld moest herenigd worden om sterk
genoeg te zijn de strijd tegen de Turken te winnen (Van Herwaarden, 2011, p. 9).
Christenen die elkaar bestrijden, moeten immers wel erg ver van de leer van Christus
geraakt zijn. Erasmus brengt als mogelijke theorie naar voren dat God de Turken naar de
Christenen heeft gestuurd als uitdaging: zijn de Christenen Christelijk genoeg om
zichzelf te kunnen verdedigen tegen aanvallen van de Turken? Dat de Christenen de

48



Turken echter nog niet verslagen hebben, betekent dat de Christenen qua gedrag nog
niet veel beter zijn dan de Turken (TK, 27). De Christelijke leiders voeren immers zelf
oorlogen aan om de Turken te verslaan, wat laat zien hoe ver de Christenen van het
ware geloof verwijderd zijn geraakt. Echte Christenen zouden nooit de wapens
oppakken om aan te vallen, slechts om te verdedigen. ‘Wij laten ons net zo goed op
sleeptouw nemen door onze honger naar macht’, constateert Erasmus, ‘we zijn even
verkikkerd op rijkdom en weelde. Kortom, als we ze bestrijden zijn we eigenlijk zelf
Turken’ (TK, 36).

Erasmus’ betoog over de Turken als externe dreiging van de Christenwereld,
slaat dus geleidelijk om in een kritiek op de Christenen zelf. “Turk’ wordt nu metaforisch
gebruikt voor het uitbannen van het onchristelijke uit het hart van de Christen (Van
Herwaarden, 2011, p. 5). De externe dreiging van grote getalen Turken aan de
Christelijke grenzen, wordt van geringer belang geacht dan de dreiging van de interne
gesteldheid van de Christenwereld (Van Herwaarden, 2011, p. 7). Zo stelt Erasmus zich
in Dulce Bellum Inexpertis op het standpunt, dat hij zich meer ergert aan de naam-
Christenen, d.w.z. de mensen die zichzelf Christen noemen maar Zijn doctrine nooit
hebben gelezen of hebben nageleefd, dan de Turken. De Turken zijn immers half-
Christen en hebben enkel een duwtje in de rug nodig om helemaal Christen te worden
(Van Herwaarden, 2011, p. 2).

‘Waar vind je nog sporen van oprecht geloof, van christelijke naastenliefde,
vredelievendheid en solidariteit? Noem mij een volk waarin schurkenstreken allerhande,
brutaliteit, arrogantie, roof en bedrog vrijer spel kregen! En wij maar als christenen van
het zuiverste water de Turken verguizen? Willen we ze eens en voorgoed van ons
afschudden, dan zullen we toch eerst het ergste soort Turken uit onze eigen geest
moeten verdrijven: hebzucht, geldhonger, machtswellust, zelfoverschatting,
goddeloosheid, hang naar luxe, genotzucht, bedrog, rancuneuze haat en afgunst... Pas als
we die met het zwaard van de geest hebben verdelgd; pas als we ons een authentieke
christelijke houding hebben eigen gemaakt zijn we klaar om, als de nood aan de man
komt, het onder Christus’ vaandel tegen de Turken op te nemen en met Hem als
voorvechter de zege te behalen’ (TK, 48).

‘De strijd tegen de Turken was volgens Erasmus dus in zekere zin de strijd tegen
de zonde’, aldus Van Herwaarden, ‘en hij vergeleek dat met het inroepen van de hulp van
een medicus bij een zieke patiént’ (Van Herwaarden, 2011, p. 2). Erasmus stelt zich op
het standpunt dat hij, tenzij het uiterst noodzakelijk is, geen voorstander is van een
oorlog tegen de Turken. Noodzakelijker achtte hij het om die strijd in elke Christen op te
heffen en de ware Christenen terug te vinden. De strijd tegen de Turken kan namelijk
slechts gewonnen worden ‘wanneer de Heer aan onze kant staat’, want ‘is hij onze
bondgenoot, is al streven daarop gericht, wel, dan kunnen we het zelfs met honderd man
opnemen tegen tienduizend. De zege zal de onze zijn. Daaraan voorafgaand moet echter
wel de moraal in de Christelijke wereld hersteld zijn. Zo niet, dan maken we ons illusies’
(TK, 70). Erasmus raadt dus geen oorlog tegen de Turken af, maar hij bepleit een oorlog
die echt succes heeft, zodat Christus waardevolle triomfen opgedragen kunnen worden
(TK, 52). Want, zo verdedigt hij, ‘Een Turk doden opdat (uit hem) een Christen verrijst,
een goddeloze vellen opdat hij als gelovige weer opstaat, dat is God welgevallig. Dat
moet dan ook ons enig oogmerk zijn: niet ons rijk vergroten, maar dat van Christus’ (TK,
49).

49



$5.3: Beperkt pacifisme

‘Wanneer het echter een noodlottige ziekte van de menselijke geest is, dat hij zonder
oorlogen niet kan blijven bestaan, waarom wordt dit onheil dan niet liever over de
Turken uitgestort? Hoewel het natuurlijk beter zou zijn, ook deze mensen door
onderricht, weldaden en een oprechte levenswandel voor de Christelijke godsdienst te
winnen in plaats van hen met de wapens aan te vallen. Maar toch, indien de oorlog, zoals
zij zeiden, absoluut niet te vermijden is, dan zou deze ramp toch minder ernstig zijn dan
wanneer Christenen zo goddeloos op elkaar losgelaten worden en met elkaar in botsing
komen’ (QP, 73).

Er zijn verschillende interpretaties over hoe verdraagzaam Erasmus precies tegenover
de Turken was, en dientengevolge, hoe absoluut zijn pacifisme precies is.

Dealy meent te kunnen verdedigen dat Erasmus’ afkeer van oorlog en zijn
toestaan van oorlog elkaar niet tegenspreken. Hij moet namelijk uit praktische
overwegingen oorlog wel toestaan, maar hij zou nooit spreken over een
‘gerechtvaardigde oorlog’. Volgens Dealy zijn er drie criteria om een oorlog te kunnen
rechtvaardigen: 1) De oorlog is uitgeroepen door een rechtmatige autoriteit, 2) de
oorlog is voor een gerechtvaardigd doel en 3) de oorlog wordt met de juiste intenties
gevoerd (Dealy, 1984, p. 56). Erasmus gelooft niet in een gerechtvaardigde oorlog, daar
hij geen van deze criteria ondersteunt. Hij is tegen het eerste criterium, omdat een
autoriteit in de vorm van een heerser niet bepaalt wat goed is. Wat goed is, is bepaald
door God en Christus, en een goede heerser moet zich hier aan houden. Christus was
onder alle omstandigheden tegen oorlog, dus de hoogst mogelijke autoriteit, te weten
God, zou nooit een oorlog goedkeuren (Dealy, 1984, p. 56). De toets van de
rechtvaardigheid van een oorlog zou dus al nooit langs het eerste criterium komen
volgens Erasmus.

Over het criterium van een gerechtvaardigd doel, zegt Erasmus: ‘Wie denk niet
dat zijn eigen doel gerechtvaardigd is?’ (Dealy, 1984, p. 57). Vanuit elk perspectief is het
eigen doel om een oorlog te beginnen rechtvaardig, en wie beslist er wie er gelijk heeft?
Daarnaast is Erasmus er immers van overtuigd dat geen enkele oorlog, hoe rechtvaardig
het doel ook is, werkelijk kan leiden tot meer materiele voordelen voor een koninkrijk.

Het laatste criterium, te weten ‘goede intenties’, zal ook nooit behaald worden in
Erasmus’ ogen. Erasmus stelt zich op het standpunt dat goede intenties niet te verklaren
zijn door woorden, maar bewezen worden via daden, via goed leven. De mensen die echt
goede intenties bezitten, laten dit zien door geen oorlog te voeren en er alles aan te doen
om vrede te bewerkstelligen (Dealy, 1984, p. 58). Volgens Dealy zal Erasmus dus nooit
over een rechtvaardige oorlog spreken. Erasmus zal oorlog altijd afkeuren, ook al is hij
van oordeel dat het soms onvermijdelijk is.

Dealy erkent dus dat er twee verschillende kanten binnen het denken van
Erasmus zijn, maar zij sluiten elkaar niet uit. Hij verdedigt dat Erasmus de twee zijden
van Christus’ denken aanhoudt. Enerzijds keurt Christus oorlog uit principe niet goed.
Maar anderzijds erkent Christus dat oorlog een reéel onderdeel van de wereld is, waar
men mee om moet leren te gaan. Om dit te leren probeert Christus oorlog langzaamaan
minder kwaadaardig, zachtaardiger, te maken en anderzijds minder aantrekkelijk, zodat
het uiteindelijk minder gebruikt zal worden als oplossing. En hopelijk zal oorlog dan
vanzelf verdwijnen uit de wereld. Christus was geen utopist; hij besefte dat de
imperfecties van de mensen geleidelijk aangepakt moesten worden en niet meteen
konden verdwijnen (Dealy, 1984, p. 63). Die aanpak hanteert Erasmus ook. Hij is tegen
oorlog, maar beseft dat deze (nog) onvermijdelijk is. Dit neemt niet weg dat hij er alles

50



aan doet om te laten zien dat oorlog nooit de juiste oplossing is en meer kwaad teweeg
brengt dan goeds; in de hoop dat de mens zal inzien dat oorlog uitgebannen moet
worden.

Maar hoe staat dit in verband met zijn uitspraken over Turken? Dealy verdedigt
dat Erasmus de vorsten tracht te doen inzien dat zij nooit problemen met geweld
moeten oplossen, zodat hun volk dit gedrag zal spiegelen (Dealy, 1984, p. 64). De Turken
hebben deze goede voorbeelden echter niet en het ontbreekt hen aan een goede
opvoeding; zij hebben immers geen Christenvorst. Zij zijn in beschavingsopzicht nog
barbaars. Daarom moeten de Christenen zichzelf wel verdedigen, maar ze moeten
trachten daar waar mogelijk geen geweld te gebruiken. Het is de taak van de Christen de
Turken te doen inzien dat er betere wegen zijn om te bewandelen. De Turken kunnen
bekeerd, gered, worden wanneer zij het goede voorbeeld krijgen. In de Adagia schrijft
Erasmus hierover dat de Turken het gevoel moeten krijgen dat de Christenen hen
uitnodigen om gered te worden, en niet aanvallen omdat ze zin hebben in een rooftocht
(DBI, 349). Een oorlog dient gevoerd te worden met een Christelijke geest, om een
nieuwe manier van leven te ‘introduceren’

Van Herwaarden stelt zich op het standpunt dat Erasmus niet tolerant was in de
moderne betekenis van het woord. ‘Tolerant zijn’ betekende geen ‘acceptatie’, maar
eerder een vorm van verdraagzaamheid: ‘een actief besluit om geduldig de fouten van
anderen te verdragen, omdat alleen God er een einde aan kan maken’ (Van Herwaarden,
2011, p. 1). Ketters moeten de gelegenheid krijgen terug te keren van hun dwalingen.
Wanneer er dus gesproken wordt van ‘Erasmus’ verdraagzaamheid tegenover de
Turken’, dan is dit niet in de zin dat Erasmus de Turken accepteert zoals ze zijn. Het
betekent dat Erasmus de Turken niet aan wil vallen, daar er nog hoop is dat ze zich
bekeren en ‘goed’ worden.

Toch verdedigt Erasmus in een brief uit 1495 aan Robert Gaguin (zie afbeelding
3) dat de Christenwereld een verplichting moet aangaan zich tegen de Turken te
verdedigen (Van Herwaarden, 2011, p. 4). Hier staat Erasmus’ pacifisme ‘op het randje
van de geloofwaardigheid’, volgens van Herwaarden. ‘Hoe begrijpelijk binnen de context
van zijn tijd zijn opmerkingen ook mogen zijn’, stelt Van Herwaarden zich op het
standpunt, ‘het is onweersprekelijk dat hier grenzen van verdraagzaamheid zichtbaar
worden’ (Van Herwaarden, 2011, p. 2).

Erasmus stelde de oorlog tegen de Turken dan wel zo lang mogelijk uit, en riep
continu om pogingen tot vreedzame bekering van de Turken, maar een oorlog tegen de
Turken lijkt hoe dan ook toegestaan door Erasmus, al dan wel op ‘beschaafde’ wijze (Van
Herwaarden, 2011, p. 5). Erasmus’ verdraagzaamheid lijkt zich volgens Van Herwaarden
slechts te beperken tot zijn eigen groep, de Christenen. De Turken lijken iets wat net als
godslastering uitgeroeid moeten worden; ‘een gesteldheid die teniet moet worden
gedaan, alvorens een volwaardig mens, dat wil zeggen een oprecht Christen, te kunnen
zijn’ (Van Herwaarden, 2011, p. 9).

Ook Nathan Ron meent te kunnen verdedigen dat Erasmus’ pacifisme zich slechts
tot de Christenen lijkt te beperken. Erasmus’ pacifisme moet eerder begrepen worden
als ‘irenisme’”: een niet-universeel, beperkt, concept van vrede dat slechts de Christenen
omvat (Ron, 2014, p. 27). Tegen de Turken is Erasmus immers bereid te vechten.
Erasmus’ doel is harmonie binnen de Christelijke wereld en vreedzame Christelijke
harten (Ron, 2014, p. 28). Om deze reden probeert hij zonder geweld theologische
verschillen op te lossen, maar hij deinst er niet voor terug mocht het nodig zijn.

Uit de verschillende citaten en interpretaties in dit hoofdstuk kan afgeleid
worden dat Erasmus’ pacifisme zeer betwijfelbaar is. Zijn pacifisme is lang niet zo

51



absoluut als Erasmus in veel teksten presenteert. Ik zou me bij Dealy aan willen sluiten
in het oordeel dat deze erkenning van de onvermijdelijkheid van oorlog niet in strijd is
met Erasmus’ afkeer van oorlog. Toch kan wel geconcludeerd worden dat Erasmus’

pacifisme niet absoluut was, en dat Erasmus mede daarom niet zo politiek naief is als hij
vaak wordt beschreven.

@ Herafinne Roterdasm Roetto gaguino BiroBndeciiqs doctiffirno Halutedicit,

3Dod francoty tegsl principiiqs rec geflas/idonei feriptorie defiderio/Jacten?

q it) tenebrie ppe fepultas pedeftei Bpftosiainfucé effereeiatqs imortatitaticd

- fectaveinflitucric Roberte Gaguine/peiputl Ballice acadernic decind poffil

* eqoéiftil tuil faboré nd magnope pbare Hilpfifti eniCimio poti®fufeepiftidrmun’Cmea
fentétia) pufchecrimil: @ cil 0i6’ Latinaz fisteray ftudiofia/ictediBili Boluptati fus
-tuariicil Bero Galtie tue {pfendidil iprimicmagnifichiac Beitadiperinm)tcifipfares
deniqs tuavdocttiattuacfoquétiaitua pietatcdigniffimi Meqs eni Bela teafia caunfa
Cqfiqoem neqs queftus neqs glotieBel feuic Bngp ti6i abitatatio efidad iftd negocii
capcffendil puocatil eé facife crediderir:gp fingufani i patrid putafe:qya(t tuig opti
mifqfqs femp fecitmapini. Dofebat nimitil 6i61(qd eo quogs mecil itesdil mitari
fofeo)afor Htuti glond 14 maligne tefpddere: ¢ qofin cil italic factie fepe oté
detintiniicctid fecffevin s eos ti o6 Hiftorici penuvid/opinione ac fama ¢ (ogoitet
uatlo cafcd.Dadibtitati michi Benid:fi nodieideBivet: qd fedcifcil pfiterfus italil
natil nd pudui¢ fateri, Htat eniiffidad Larofum rege/Gur’Copinordanil epiftota: ity
qua Btermufeaes faudesidp? frdcic tegnil pfedtut:iClud quogs ingenue fgtei’.i‘:oma
_noe 4o ofim/pacie Bcfliqs artiB®/fage oim arpfiffimil {161 pepiffe ipevifi: Ptercand
fegni®Tgeniic:p i fecerdt avmicicil greci gtendiffe: Beril antiqud ifed ipevii glos
tid:factioni6®ac fludiie prautetin detert® prapfam cé Lotrabo frdcic tegnil: prude
tiategitipicipi fideicinith gcordia.confqs creus([cBe id facile cil quouie afio chriftia
ni o16ra ipcriopoffit gtederc: BelopiB% el ipetii finiB%: el ven, effar magnitudic
SeL.tegii nobificate:quos plutimos faduiffe gftatnd foztig 111106 111000 ; Berdl ctias
pictiffimos Quaproptes i foc tegno/nd intutia/fenatd chuftian? gtra thurcon Biole
£id potiffumit atqs Bnicil Pfividk {iBi coffocaffe Bidet Sed tii Bnil qodd adfuc tanti
impismaieftas dcfiderare Bivebat Letera BeCpar el iferion: Linioatgs Datuftio
BiceBat adfucitalia NACBe feitececini¢ Horatidregi ducilgs ene geflarquitiinie
afiody Beatazaut inteemoriant:aut obfcurent etate neceffus cftnifi Hiftosicicoqué

. tig opa fie(Bnicie tey cuftodib”)dmendenturipinde gloria apd pofteros Batitura
_atqs ied{cripfit igenioBatuctic.Hlctu fupremd puicid/difectiffime gaguine/tap
. fatic tiBi feruatd/Befut alter Seipio filmoois ﬁpp aufu fufepiftidifficifind pla

. neatqs imefinegociisfed (it roBesto prorfue aptiffimd,Duid it credd togae: Duir)

. nultio de caufis: til buab? potiffimil ita michi Didet, BDuo funteni Peipua:i i fifto
 sico,pBato queri fofet.Nempe fides g exuditio NADBe feviptorie Lenitac: Betic quoqs
nBnilep F1d¢ abrogat:ita Bt grauitac fiftoriographi prinata auctoritate e ipie fis
_ducid quandd addere fofet. Dt ité natratoricimpitia( Bt fidé faciat:qd ne iPm ddes
potefEtit ves plesilgs p fe fatie itluftrestobfeutatiminuit:dcturpatiitadocti fecipto

. tieingenifi/obfeurat iffaffrat/Sumitiaclenat/ fplédidie fuce quadd acdecapponit.
. Buonid ¢ fidee @eruditiosBtvaqs tatate funt/qudtaialionemine/nemo profecto
fuitiffimuneci aptioy/Bet iftd munerie nemini fuit apti?/i i6iBni/g poffes/zpo
 fingufari tua granitate fidé faceve/.p ndBuldariefoquétia téadornate T facife
fufpicor BumanifTime Gaguine te fubitaci Betafino tno/d fauddl tuay Bel taellus
aufim attigerc Meqs eni me £ eft/p modefto/qp pudétiCne dick putidulodfic igenio

_ fdutuc/dppe/d amicd etid CaudatilontE muleomofefti® fetre foleas/ P G(pid atine
ouiciii fecat, Bed oBfecro te/dato fc Benid meo1 teamori/ B¢ § paffin oés Poicde/

. fas (it ctid amicomeminiffe.Lui ent tuoy /incredibitic Bite tue/ morilgs itegritas
- inocentia.grauttas.ng eft fpectatiffima+6igentifi nd pdicataAdeo Bt nd modo de
fetiptic/fed neve dictie gdes gaguini BeEapoffit incidete fufpicioBanitatie Adde p
quom‘oge norint/te fedicos teges tuo metito femp feciffc plutimi/feriio rebus opa
tua pfepe Bfos.tetediic atcanie ofiliifqs fepenilero accitil.te vegio note.quorm apud

3. Afbeelding van de eerste pagina van de beschreven brief (No 45) aan Gaguin uit 1495
waarin Erasmus de verplichting van de Christenwereld beschrijft om zich tegen de Turken
te verdedigen. Dit is de eerste tekst van Erasmus die ooit in druk verscheen.

52



Hoofdstuk 6: De moraliteit van Machiavelli
§6.1: Andere interpretaties van Machiavelli

Volgens Erica Benner werden de boeken van Machiavelli door een groot deel van
Machiavelli’s tijdgenoten anders geinterpreteerd dan heden ten dage. Machiavelli was
meer dan slechts politiek commentator; hij schreef ook vele toneelstukken, waaronder
komedies, waarin hij de vorsten belachelijk maakte. Wanneer zijn hele oeuvre bekeken
wordt, van De vorst tot aan zijn toneelstukken en gedichten, lijkt het volgens Benner dat
Machiavelli twee verschillende kanten heeft die elkaar constant tegenspreken.
Machiavelli lijkt enerzijds aan de kant van de vorsten te staan en te laten zien hoe een
volk zo effectief mogelijk onder de duim gehouden kan worden; anderzijds lijkt hij aan
de kant van het volk te staan en de vorsten van zijn tijd vijandig te bejegenen.

Machiavelli’'s twee bekendste werken lijken al tegengestelde stemmen te
bevatten. In De Vorst wordt raad gegeven hoe een heerser zich zo machtig mogelijk kan
presenteren en hiermee angst kan inboezemen bij vriend en vijand, om zo nog meer
macht te verkrijgen. Discorsi omvat echter veel mildere overtuigingen; het volk zou de
vorst moeten proberen te controleren. Daarnaast lijkt Machiavelli in Discorsi meer heil
te zien in een republiek dan een monarchie.

Volgens Jan Lindhardt probeert Machiavelli via het schrijven van De vorst terug in
de gunst te komen bij de Medici familie, nadat hij uit zijn staatsambt was ontslagen en
zelfs was verbannen (zie hoofdstuk 4). Hij zou te ‘ouderwets en conservatief zijn.
Machiavelli wilde laten zien dat hij wel degelijk over moderne opvattingen beschikte en
de vorst kon bijstaan in zijn missie zo machtig mogelijk te worden (zie hoofdstuk 1).
Lindhardt beschrijft dat wanneer De vorst niet mocht baten om terug in de gunst te
komen, Machiavelli begon te schrijven aan zijn nieuwe werk, genaamd Discorsi.

Dat in deze twee werken verschillende invalshoeken worden gepresenteerd, is
volgens Lindhardt niet contradictoir (zie hoofdstuk 3). Machiavelli was een historicus en
staatsman die beschreef wat hij zag en nooit zijn eigen mening naar voren bracht. Ethiek
was voor hem dan ook niet van belang. In De vorst beschreef hij wat de beste manier van
regeren was vanuit het belang bezien van de heerser, namelijk het behoud van zijn rijk.
In de Discorsi beschreef Machiavelli de zaken echter vanuit een ander perspectief,
namelijk het belang van het volk, d.w.z. niet onderdrukt worden. Machiavelli bracht
twee verschillende uitgangspunten naar voren, maar geen contrasterende meningen. Hij
sprak zichzelf dus niet tegen.

Toch roept dit de vraag op wat Machiavelli’s mening werkelijk was. Heeft zijn
eigen stem toch ooit doorgeschemerd in zijn beschrijvingen, en zo ja, in welk werk dan?
Was in De vorst Machiavelli's ware stem te vinden, of in Discorsi?

Benner betoogt dat Machiavelli te letterlijk wordt genomen in werken als De
vorst. Machiavelli maakt gebruik van ironie om te laten zien hoe belangrijk hij moraal
vindt en om te pleiten voor een rechtsstaat in plaats van een dictatuur (Benner, 2018, p.
20). Veel van zijn tijdgenoten hadden dat al door. Benner beschrijft hoe de Engelse
kardinaal Reginald Pole naar Florence afreisde, omdat hij wilde achterhalen wie de
werkelijke Machiavelli was. Pole had veel bewondering voor Machiavelli als geleerde en
kon niet begrijpen hoe zo’n intelligent persoon, zulke weerzinwekkende ideeén opperde
over een alleenheerschappij. De Florentijnen vertelden Pole dat Machiavelli hen had
toevertrouwd dat hij het zelf niet eens was met alle maatregelen die hij in De vorst
beschreef (Benner, 2018, p. 14). Machiavelli scheen beweerd te hebben dat hij Lorenzo
de Medici zag als een tirannieke vorst. Hij had het boekje aan Lorenzo De Medici

53



opgedragen en voelde zich genoodzaakt te beschrijven wat Lorenzo wilde lezen.
Machiavelli had dus slechts beschreven wat hij dacht dat deze heerser wilde horen.

De Florentijnen dachten echter niet dat Machiavelli dit had gedaan om terug in de
gunst te komen bij de Medici familie. Machiavelli was immers veel te intelligent om te
denken dat hij geprezen zou worden om zulke cynische beschrijvingen (Benner, 2018, p.
14). Zijn eigenlijke doel was om zaken te beschrijven waarvan een tirannieke vorst zou
denken dat ze hem meer macht zouden bezorgen, terwijl het uitvoeren van deze
praktijken de vorst in werkelijkheid slechts gehater zou maken. Machiavelli hoopte dus
eigenlijk dat een vorst zijn raad op zou volgen, zodat hij het volk tegen zich zou krijgen
en zichzelf uit eigener beweging ten val zou brengen (Benner, 2018, p. 15). ‘Met andere
woorden, de meest schokkende raadgevingen uit het boek waren ironisch bedoeld’,
verdedigt Benner (Benner, 2018, p. 15).

Pole trok de conclusie dat de adviezen voor het veiligstellen van de politieke
macht zelfs onrealistisch te noemen zijn (Benner, 2018, p. 15). Wat het door Machiavelli
gestelde hoofddoel van het werk, namelijk beschrijven hoe de dingen zijn in de realiteit
en passende oplossingen vinden, teniet lijkt te doen.

Volgens Machiavelli’s bewonderaars was het hem er dus vooral om te doen om
‘machtswellustige en bedrieglijke praktijken’ van vorsten aan de kaak te stellen (Benner,
2018, p. 12). De vorst wordt gezien als een boek dat als doel heeft aan te tonen hoe
‘pervers’ een heerschappij kan zijn, volgens Benner. ‘Hij wilde burgers in vrije
republieken waarschuwen voor de risico’s die ze lopen als ze het bewind in handen
leggen van één man’ (Benner, 2018, p. 12). Francis Bacon leek dezelfde interpretatie
toegedaan. Hij stelde dat Machiavelli de wens had mensen te leren hoe men
misleidingen kon herkennen (Benner, 2009, p. 3). Volgens Bacon is een aandachtige
studie naar de manier waarop corruptie opereert, namelijk achter een facade van
deugdzaambheid, de beste bescherming van eerlijkheid en oprechte moraliteit.

Om dit te ontdekken moet men wel aandachtig tussen de regels doorlezen.
Machiavelli heeft zijn boodschap namelijk goed verborgen, omdat veel dingen in zijn tijd
niet gezegd konden worden of niet geloofd zouden worden als hij ze expliciet had
beweerd (Benner, 2009, p. 65). De vorst bevat impliciete lessen om onderdanen te leren
hoe corruptie van een heerser herkend kan worden.

Als de tijdgenoten gelijk hadden en De vorst inderdaad een mengsel was van
politieke ernst en ironie, dan zou dat veel tegenstrijdige zaken kunnen ophelderen. In
het eerste geval de meerzinnige uitspraken en de schijnbare meerstemmigheid van
Machiavelli. Maar belangrijker nog, het zou het persoonlijke verhaal van Machiavelli
begrijpelijker maken. Machiavelli was zijn hele leven gekant tegen de machtsspelletjes
die gespeeld werden in Italié en tegen veroveringszucht. Zijn doel was om Italié sterk te
verenigen, zodat de burgers meer vrijheid zouden kunnen hebben. Hoe kan iemand met
zulke doelen, net na zijn verbanning door De Medici’s, de heersers advies geven om nog
meer grip te krijgen op Italié door het volk nog meer te onderdrukken, om vervolgens in
Discorsi voor een republikeinse staatsvorm te pleiten? (Benner, 2018, p. 311). In
februari 1523 is Machiavelli zelfs veroordeeld tot gevangenisstraf wegens verdenking
van samenzwering tegen de Medici’s (Viroli, 2010, p. xiii). Dit lijkt erop te wijzen dat
Machiavelli inderdaad negatief tegenover de Medici’s stond en dus niet probeerde via De
vorst terug in de gunst te komen bij deze rijke familie.

Voordat ik deze alternatieve interpretatie verder uitwerk en weeg, lijkt het me
verstandig een paar van die eventuele dubbelzinnige uitspraken van Machiavelli onder
de loep te nemen.

54



$§6.2: De andere stem van Machiavelli

‘Het eerste waar wij Italianen de kerk en de priesters dankbaar voor mogen zijn is dat we
ongelovig en slecht geworden zijn’ (D, 135).

In De vorst geeft Machiavelli adviezen die als egoistisch en ondeugdzaam gelezen
kunnen worden. Zo raadt Machiavelli een vorst bijvoorbeeld aan zichzelf gevreesd te
maken, zodat het volk niet in opstand durft te komen. Wanneer men echter aandachtig
tussen de regels doorleest, zijn er aanwijzingen te vinden die lijken te leiden tot de
opvatting dat Machiavelli dit niet de meest ideale methode vindt om het volk loyaal te
houden. Zo schrijft hij dat het beter is ‘gevreesd te zijn dan geliefd, wanneer men niet in
staat is om beide te zijn’ (IP, 71). Het schijnt hier alsof Machiavelli de voorkeur geeft aan
een vorst die niet slechts gevreesd, maar ook geliefd is. Toch wordt hier, met
uitzondering van minimaal goed gedrag om ‘het volk tevreden te houden’, in het gehele
boek verder niet over gesproken.

Eerder schrijft Machiavelli dat de kloof tussen ‘hoe men zich zou moeten
gedragen’ en ‘hoe men zich werkelijk gedraagt’ groter is dan wenselijk (IP, 63). Maar hij
zal zich wegens praktische overwegingen slechts bezig houden met adviezen op grond
van hoe vorsten zich in de realiteit gedragen. Dit lijkt de suggestie te wekken dat
Machiavelli wenst dat een vorst zich anders gedraagt dan wat hij adviseert in De vorst.
Machiavelli schrijft een advies op basis van de realiteit en betrekt het ethische gebied
daarom niet bij De vorst. Dit betekent echter niet dat hij geen ethische voorstelling heeft
van hoe een goede heerser zou moeten zijn. Deze ethische benadering lijkt van tijd tot
tijd duidelijker aanwezig in Discorsi, waar Machiavelli het niet alleen over vorsten heeft,
maar tevens over republieken.

Ten eerste lijkt Machiavelli milder te zijn in Discorsi. Jan Lindhardt is van oordeel
dat Machiavelli in De vorst een volkomen consequent absolutisme verdedigt, waarbij de
heerser alle macht bezit en het recht heeft om misdrijven te plegen om zijn macht te
kunnen behouden. In Discorsi daarentegen is Machiavelli slechts positief over
republieken, volgens Lindhardt. Machiavelli lijkt van mening te zijn dat een volk beter in
staat is tot het vormen van een juist beleid dan de vorst (Lindhardt, 2007, p. 40).
Lindhardt beschrijft dat er interpretaties zijn die verdedigen dat dit verschil te verklaren
is door de kringen waarin Machiavelli zich op de verschillende tijden begeeft. Tijdens
het schrijven van De vorst had Machiavelli alle ervaringen van ‘de sluwe en bedrieglijke
spelletjes van vorsten en regeringen’, van o.a. de Medici’s en de buitenlandse vorsten
tijdens zijn reizen, nog vers in zijn geheugen. Vandaar dat hij de aard van de vorsten
beschreef en geen vertrouwen had in eventuele veranderingen en verbeteringen van
deze aard. De Discorsi werd echter pas geschreven wanneer Machiavelli regelmatig deel
uitmaakte van humanistische gezelschappen. De humanisten hadden wellicht zijn
mening ‘gematigder en optimistischer’ gemaakt (Lindhardt, 2007,p. 41).

Zo schrijft Machiavelli in Discorsi over Alexander de Grote, die wanneer hij over
een nieuw gebied regeerde, alle inwoners liet verhuizen naar een door hem aangewezen
plek. De mensen hadden zelf niets in te brengen en werden behandeld als een kudde
dieren. Machiavelli is van oordeel dat dit een wrede manier van regeren is, die ‘haaks
staat op alles wat Christelijk, ja zelfs op alles wat menselijk is’ (D, 164). Hij stelt zich op
het standpunt dat iedereen zich verre van zulke praktijken dient te houden en adviseert
dat men zich liever dient te gedragen als een gewoon burger, dan als een koning die
‘mensen aan zulke beproevingen onderwerpt’. Maar, voegt Machiavelli hier aan toe,

55



wanneer men niet de goede weg in wil slaan en zich op een harde manier wil
handhaven, dan moeten zulke wrede methoden wel degelijk gehanteerd worden.

Deze passage wekt wederom de schijn dat Machiavelli niet achter de wrede
praktijken staat die hij in De vorst beschrijft. Machiavelli lijkt wel degelijk een morele
voorstelling van een heerser te maken.

De mogelijkheid dat Machiavelli geen volledig vertrouwen heeft in het handelen
van een vorst wordt aannemelijker wanneer men aandacht besteedt aan de wettelijke
beperkingen die geadviseerd worden in Discorsi. Waar de heerser in De Vorst nog een
volledige vrijbrief had te handelen zoals hij wilde, adviseert Machiavelli in Discorsi om
erop toe te zien dat een vorst zich aan de wetten houdt. ‘Koningen kunnen wispelturig
zijn, en er zijn strenge wetten nodig om hen op de goede baan te houden’ (D, 244).
Machiavelli voegt eraan toe dat de aard van een massa niet slechter is dan de aard van
een vorst: beide ontsporen wanneer ze geen respect weten op te brengen voor het
wettelijk bestel waarin ze functioneren (D, 246). Hij is dus van oordeel dat zowel een
republiek als een monarchie strenge wetten moet handhaven waaraan ook de heerser(s)
zich moet(en) houden. ‘Want een vorst die kan doen wat hij wil, handelt als een dwaas,
en een volk dat kan doen wat het wil, handelt onverstandig’ (D, 248).

Naast de negatievere toon over koningen en de morelere toon die Machiavelli
aanslaat, schrijft hij in Discorsi, in tegenstelling tot wat Lindhardt beweert, wel degelijk
positief over christelijke religie. Zo verdedigt Machiavelli dat rijken en republieken in
verval raken wanneer ze religie verwaarlozen. Om de ondergang van een land tegen te
houden mogen fundamentele religieuze tradities nooit verzaakt worden (D, 134). Zolang
dat gebeurt ‘zullen leiders geen moeite hebben om in hun staat de godvruchtigheid, en
daarmee de deugdzaamheid en de saamhorigheid te bewaren’. Het belang van religie
heeft volgens Machiavelli dus met deugdzaamheid te maken, wat hij blijkbaar toch van
grote waarde acht.

Volgens Machiavelli is in Italié de religie verzaakt, wat te wijten is aan het
pauselijke hof:

‘Door het kwalijke voorbeeld van het pauselijke hof is elke devotie en elke
godsdienstigheid in dit land verdwenen, wat tot een eindeloze reeks problemen en
ontelbare wantoestanden heeft geleid’ (D, 134).

Machiavelli verdedigt dat alle mogelijke goeds toekomt aan een land waar godsdienst
heerst, omdat godsdienst deugdzaamheid teweeg brengt. De Kerk is echter al lang niet
meer bezig met deugdzaamheid; daarom is zij verantwoordelijk voor alle tegenspoed en
het verval dat in [talié teweeggebracht is.

De derde aanwijzing dat Machiavelli moreler is dan op het eerste gezicht lijkt, is
dat hij moeilijk te interpreteren is. Benner is van oordeel dat Machiavelli in zijn
hoofdwerken sterk gebruik maakt van Socratische elementen: zonder aandachtige
interpretatie is het welhaast onmogelijk te beoordelen welke meningen van Machiavelli
zelf zijn of welke van zijn spreekbuizen (Benner, 2009, p. 6). Zo spreekt hij vaak via
historische voorbeelden of politieke bewindslieden. Hij trekt zelden duidelijke
conclusies, maar laat liever zijn lezerspubliek interpreteren wat hij zou bedoelen met
bepaalde passages. Dit maakt het zo lastig te bepalen of Machiavelli wel of geen ethische
opvattingen laat doorschemeren in zijn teksten. In The Art of War gebruikt Machiavelli
zelfs de klassieke dialoogvorm, waardoor het moeilijk te bepalen is welk personage de
meningen van Machiavelli vertegenwoordigt; als een personage dit al doet.

56



Er zijn namelijk opmerkelijke passages in The Art of War die de vraag oproepen
of Machiavelli het hier mee eens is; zo ja, dan staan deze meningen in sterk contrast met
De vorst. In het laatstgenoemde werk wordt oorlog bijvoorbeeld beschreven als een
noodzakelijk middel om goed te kunnen regeren: het volk moet verdedigd worden tegen
veroveraars en dit kan alleen via het afschrikken van deze vijanden. Discorsi slaat al een
gematigdere toon aan, waar wordt beschreven dat oorlog soms inderdaad noodzakelijk
is, maar dat een heerser nooit teveel mag veroveren, waardoor hij de controle op zijn
eigen rijk kwijt raakt. Oorlog mag dus niet gebruikt worden om een misplaatste
veroveringsdrang te voeden. In The Art of War staan echter passages die het gebruik van
oorlog af lijken te keuren op morele gebieden. Zo zou een goed mens nooit oorlog tot
zijn kunst kunnen maken, omdat men tijdens oorlog moet bedriegen en geweld moet
plegen (Machiavelli, 1965, p. 12). Deugdzaamheid van een mens lijkt hier dus véér het
voeren van oorlog geplaatst te worden.

Het personage Fabricio neemt de stelling in dat oorlog niet gezien moet worden
als kunst, maar als uiterste noodzakelijkheid. Fabricio ziet het namelijk als zijn kunst om
het volk goed te regeren en te beschermen. Dit houdt in dat men zich afzijdig moet
houden van oorlog, want dat is vaak het beste voor het volk. Het is echter wel van belang
dat wanneer oorlog onvermijdelijk is, men weet hoe oorlog gevoerd kan worden en in
staat is de wapens op te pakken: ook dat is bescherming van het volk. Maar het
koesteren van vredestijd en de koning voorzien van goed advies in vredestijd, is
Fabricio’s voornaamste taak. Er moet dus een balans ontstaan tussen vredestijd
koesteren en oorlog kunnen voeren wanneer noodzakelijk. Slechts wanneer een vorst
zo'n adviseur heeft, zal hij goede beslissingen nemen. Wanneer een vorst namelijk
omgeven is met slechts vredelievenden of slechts oorlogszuchtigen zal hij in de fout
geraken (Machiavelli, 1965, p. 18).

Er zijn dus meerdere stemmen van Machiavelli en meerdere interpretaties van
Machiavelli. Eerder in deze thesis heb ik de ‘klassieke’ oorlogs-en machtszuchtige ideeén
van en interpretaties over Machiavelli uitgewerkt. In dit hoofdstuk zijn de ‘alternatieve’
stemmen en interpretaties, van o.a. Benner, naar voren gekomen over een Machiavelli
die wel degelijk geinteresseerd zou zijn in moraliteit. Maurizio Viroli heeft deze visie nog
verder uitgewerkt en verdedigd dat Machiavelli een republikein was.

§6.3 Machiavelli de republikein

In de 16¢ eeuw werd men aangeduid als ‘republikein’ wanneer men de ambitie had de
gemeenschap te vertegenwoordigen. Vooraanstaande, rijke mannen werden verkozen
om de gemeenschap te vertegenwoordigen, in plaats van dat een koninklijk erfgenaam
een alleenheerschappij in stand hield. Deze vertegenwoordiging hield in dat het res
publica, het algemeen belang, van het hele volk werd behartigd. Men zette zich in voor
de samenleving, in plaats van zich te gedragen als ware men zelf de samenleving. In het
geval van Machiavelli’s republikanisme was de vrijheid van Florence het algemeen
belang dat vertegenwoordigd moest worden.

Volgens Benner waren vroege lezers van Machiavelli’s werk van mening dat zijn
hoofddoel was om vrijheid in republieken te creéren en te behouden (Benner, 2009, p.
1). Rousseau zou zelfs al De vorst als republikeins werk gekenmerkt hebben. Maar de
discussie over de vraag of Machiavelli waarden nastreefde of waarden als onrealistisch
bestempelde, laaide in die tijd al op. Fichte maakte een combinatie tussen deze
tegenstrijdige visies (Benner, 2009, p. 1). Hij stelde dat Machiavelli wel degelijk een
republikein was, met als doel het verwezenlijken van republikeinse waarden.

57



Machiavelli was echter realistisch genoeg om te beseffen dat het soms noodzakelijk was
elk mogelijk middel te gebruiken om een republiek te behouden. Bijvoorbeeld het
behoud van nationale vrijheden door het volk te beschermen tegen monarchistische
vijanden en buitenlandse dreigingen. Soms moesten waarden opzij gezet worden om
waarden te behouden.

Eenzelfde combinatie wordt gemaakt door Maurizio Viroli met de rule of law en
de rule of man. Na De vorst werd vaak de conclusie getrokken dat een heerser immuun is
voor alle regels en zelf mag bepalen hoe hij regeert, maar in Discorsi wordt verdedigd
dat een koning in zijn handelen beperkt moet worden via wetten (zie 6.2). De wetten
moeten sterker zijn dan individuele burgers (Viroli, 2010, p. xvi). Wetten lijken dus over
de mensen te heersen, in plaats van andersom, wat erop wijst dat er wel degelijk
onveranderlijke ethische principes zijn volgens Machiavelli.

Henry Neville verdedigt dat Machiavelli het rule of law-denken nieuw leven in
heeft geblazen, omdat hij inzag dat het de beste bescherming bood tegen tirannen
(Benner, 2009, p. 4). In zijn tijd werden in Florence vaak wetten gebroken, daar het in
het belang was van een selecte groep mensen, bijvoorbeeld zodat de Medici’s hun macht
konden behouden (Viroli, 2010, p. 201). Machiavelli stelde het algemeen belang van de
samenleving voorop. Slechts het nastreven van het algemeen belang kan een goed leven
voor iedereen creéren. Dit gebeurt het beste in een republiek. Bij de regering van een
prins gebeurt het tegenovergestelde. Wat in het belang is van de prins, schaadt vaak de
stad of het land en wat in het belang is van de stad of het land schaadt de prins (Viroli,
2010, p. xv). Het was daarom belangrijk het volk te doen inzien dat het algemeen belang
door de meeste heersers niet behartigd wordt. Het volk moest worden geholpen de
morele corruptie, die verstopt zat achter een facade van grootsheid of religie, te zien
(Benner, 2009, p. 4). Machiavelli’s verlangen het algemeen belang te beschermen lijkt
zijn interesse voor de politieke geschiedenis te verklaren. Door de geschiedenis van
Griekse en Romeinse tirannen te bestuderen, hoopt Machiavelli te achterhalen hoe hij
een tirannieke heerschappij kan voorkomen.

Viroli beaamt Neville’s positie, maar voegt eraan toe dat rule of man ook een
essentiéle rol speelt in Machiavelli’s denken (Benner, 2009, p. 5). Om de vrijheid terug te
krijgen in een corrupte staat, moet eerst de macht van de corrupte heerser afgenomen
worden. Daarvoor schieten wetten te kort. Er is een persoon nodig die tegen de wetten
van de corrupte heerser in durft te gaan en de macht van het volk kan herpakken. Rule of
man is dus nodig om de rule of law te kunnen verdedigen.

Dit betekent echter niet dat Machiavelli a priori-wetten wil opleggen aan mensen.
Free-agency speelt een belangrijke rol in Machiavelli’s ethiek: het is belangrijk dat de
mensen zelf kiezen voor wetten die waarden beschermen, en zodoende hun eigen
gedrag beperken via wetten (Benner, 2009, p. 6). Respect voor de vrijheid van iedereen
zou met wetten gewaarborgd moeten worden. Men zou zijn plichten moeten vervullen
in overeenstemming met het geweten; men moet zich inzetten voor het vaderland uit
liefde voor het vaderland en niet met een andere intentie (Viroli, 2010, p. 181).
Daarvoor is een gevoel van individuele verantwoordelijkheid nodig. Het is belangrijk dat
ieder beseft dat de verbetering van het vaderland? niet van anderen kan komen: een

9 ‘Vaderland’ is uiteraard een moeilijk begrip om te hanteren in de Italiaanse context, daar Italié
als eenheid nog niet bestond. Wanneer het begrip ‘vaderland’ in de context van Machiavelli
wordt gebruikt, wordt dus vaak zijn stad Florence aangeduid. Toch erkende Machiavelli een
gedeelde Italiaanse taal en cultuur en was het zijn wens dat [talié een verenigde republiek zou
worden. Vandaar dat ‘vaderland’ ook als het toekomstig verenigde Italié gelezen kan worden.

58



ieder is nodig in deze emancipatie. Daarom moet men trachten deugdzaam te leven in de
samenleving en zich inzetten voor het algemeen belang.

Tegelijkertijd stelt Machiavelli zich op het standpunt dat noodzakelijke
omstandigheden een individu er soms toe dwingen in te zien dat moreel handelen geen
optie is. Soms moet moraliteit aan banden worden gelegd ‘voor zelfbehoud’ (Benner,
2009, p. 141). Waarschijnlijk bedoelt Machiavelli hier dus mee dat wanneer men de
republikeinse waarden probeert te heroveren of beschermen, ethisch gedrag soms
tekort schiet en men op minder deugdzame manieren moet vechten voor deze waarden.

Wanneer de morele, republikeinse lezing van Machiavelli wordt aangehouden,
krijgt het aan hem toegeschreven consequentialisme een andere betekenis. De middelen
van een vorst worden niet langer goedgekeurd om een staat te beschermen tegen
veroveringen, maar alle middelen zijn wel toegestaan om de veiligheid en waardigheid
van een republiek te waarborgen (Benner, 2009, p. 328). Deze nieuwe definitie van het
aan Machiavelli toegeschreven consequentialisme heeft al een morelere lading, dan het
‘doel heiligt alle middelen’ van een tirannieke vorst. Het gaat niet zomaar om het
beschermen van een staat, maar om het beschermen van een ‘goede’, d.w.z
republikeinse, staat; een bescherming van een goede manier van leven.

Er blijft nog één grote contradictie onopgelost in deze nieuwe interpretatie van
Machiavelli. Hoe kan Machiavelli enerzijds wel moralistisch zijn ingesteld, en een visie
hebben op het goede leven, en anderzijds het religieuze beeld van een goede christen zo
afkeuren? Hoe kan het dat Machiavelli tegen menging van religie en politiek is, terwijl hij
wel in moraliteit, en het belang van religie voor moraliteit, gelooft? Viroli geeft daar een
antwoord op. Machiavelli is wel degelijk religieus, en wel degelijk Christelijk. Hij keurt
slechts de Christelijke kerk van zijn tijd af; [talié heeft een religieuze hervorming nodig.
Via deze kritiek op het Christendom van zijn tijd, en zijn roep om hervorming, werd
Machiavelli vaak beschreven als een ‘ongelovige’; maar dit was hij niet (Viroli, 2010, p.
214). Machiavelli’s religie is een religie van vrijheid, die een herleving van Italié als
republiek mogelijk zou moeten maken (Viroli, 2010, p. ix).

Viroli sluit zich aan bij het oordeel dat Machiavelli zeer kritisch was op de Medici
familie. Machiavelli stelt zich in de Discorsi namelijk op het standpunt dat beloningen en
lofzangen alleen gerechtvaardigd zijn wanneer eerzame daden zijn verricht om vooraf
gestelde doelen te behalen die het algemeen belang dienen. Daarnaast schrijft
Machiavelli in zowel De vorst, als Discorsi dat een vorst aanzien moet verdienen via zijn
daden en zijn reputatie, en niet via omkoping of beloften van wederdiensten. Het hele
Medici-machtssysteem was er echter op gebouwd om aanhangers te creéren via
afhankelijkheid. Men moest de Medici wel steunen, daar zij status en rijkdom konden
genereren. De Medici’s leken dus feitelijk te regeren via afkoping van zowel onderdanen,
als andere invloedrijke personen die de Medici familie immuun konden maken voor de
wetten (Viroli, 2010, p. xvi). De Medici familie lijkt in strijd te zijn met het beeld van een
heerser dat Machiavelli schetst, en dus is het aannemelijk dat Machiavelli geen
bewonderaar was van De Medici’s.

Viroli verdedigt dat Machiavelli wel degelijk een ideaalbeeld voor ogen had van
hoe Italié geregeerd zou moeten worden. Machiavelli’s grootste doel was om dit
ideaalbeeld over te dragen via zijn werken. De belangrijkste passages van zijn werken
worden dan ook gekleurd door moeilijk, bijna onmogelijk, te behalen politieke doelen,
zoals Italié bevrijden van buitenlandse overheersing, een goed geordende republikeinse
regering institutionaliseren en het uitbannen van corruptie via het doen herleven van
religieuze en morele waarden in Italié (Viroli, 2010, p. xviii). Machiavelli was niet slechts
een passieve beschrijver van de realiteit; hij begreep dat politieke realiteit niet iets was

59



wat slechts geobserveerd moest worden. Hij was ervan overtuigd dat een ware realist,
en een waar politiek leider, iemand was die grote morele idealen voor zich kon zien en
voorzichtig en geduldig werkte om deze bewaarheid te krijgen (Viroli, 2010, p. xviii).
Machiavelli zou dus wel degelijk een idealist zijn; net als tijdgenoot Erasmus. Maar waar
Erasmus zich meer opstelde als profeet voor een betere wereld, was Machiavelli een
activist die mensen in beweging probeerde te krijgen. Dat is Machiavelli's ware religie,
verdedigt Viroli.

Dat Machiavelli in God geloofde is iets waar men niet omheen kan volgens Viroli.
Machiavelli verwees vaak naar God in zijn persoonlijke brieven, aan o.a. familie (Viroli,
2010, p. 43). Maar Machiavelli leek zijn eigen interpretatie van God te hebben; hij
bestudeerde vooral de waarden die God volgens hem symboliseerden. De God die
Machiavelli diende, de ware Christelijke God, was een God die rechtvaardigheid bemint,
die zijn onderdanen opdraagt van hun vaderland te houden en die wenst dat mensen
sterk genoeg zijn om dat vaderland te verdedigen (Viroli, 2010, p. 1). God wil niet dat de
mens bescheiden is en zijn andere wang toekeert wanneer wreedheid hem kwaad doet;
God wil dat mensen in vrijheid kunnen leven en via deugdzaamheid kwetsbare waarden
kunnen creéren en beschermen.

Dit republikeinse christendom, gebaseerd op het principe dat een ware Christen
een goede burger is die het algemeen belang dient en het goddelijke plan van vrijheid
probeert te verwezenlijken op aarde, heerste in het Florence van Machiavelli (Viroli,
2010, p. 2). God houdt van vrije republieken, beloont hen die rechtvaardig heersen,
wenst dat de naar Zijn evenbeeld geschapen mensen zich net zo deugdzaam gedragen
als Hij en hun aardse steden ontwerpen naar het evenbeeld van de heilige stad. Het
Florentijnse Republikeinse Christendom bestond uit het humanistische ideaal dat
mensen de potentie hadden Goddelijk te worden via deugdzaamheid; alleen op deze
manier kon Gods vriendschap verkregen worden (Viroli, 2010, p. 61). Door het
vertrouwen in en de angst voor God werden mensen gemotiveerd Zijn taak te
volbrengen (Viroli, 2010, p. 185). De plicht aan God bestond uit het creéren van een vrij
leven op aarde. Deze interpretatie van het Christendom wakkerde de aversie tegen de
Katholieke Kerk aan en stimuleerde het verlangen naar een religieuze en morele
hervorming zodat liefdadigheid en rechtvaardigheid opnieuw centraal zouden komen te
staan binnen de samenleving. De huidige Kerk was te veel met bijzaken bezig en was het
fundamentele principe van het Christendom uit het oog verloren, m.a.w. de morele
waarden (Viroli, 2010, p. 210).

Waarschijnlijk is Machiavelli geinspireerd door de Romeinen. Liefde voor het
vaderland was namelijk ook een centrale waarde bij de Romeinen, wat hen ertoe
aanzette deugdzaam te leven en een rechtvaardige regering te installeren. Wellicht heeft
dit ervoor gezorgd dat de Romeinen zo’n grote wereldmacht werden (Viroli, 2010, p. 47)
Deze inspiratie wilde Machiavelli overdragen. Volgens Viroli schreef Machiavelli met het
doel mensen te onderwijzen wat het betekende om goed te zijn en goed te leven; wat
vereist was om een goed burger te zijn (Viroli, 2010, p. 7). De Christelijke plicht was de
liefde en inzet voor het vaderland (Viroli, 2010, p. 61). Vaderlandsliefde is een broze
emotie die snel uitgeblust kan worden. Ze moet steeds onderwezen en gestimuleerd
worden (Viroli, 2010, p. 74). Slechts dan zal de corruptie van het land en de interne
morele corruptie van het individu verslagen kunnen worden (Viroli, 2010, p. 154). Deze
interpretatie klinkt wederom meer als tijdgenoot Erasmus, dan de Kklassieke
interpretatie van Machiavelli. De twee tijdgenoten lijken steeds minder totale
tegenpolen te zijn. Maar waar Machiavelli puur over zijn Florence en zijn wens om Italié
te verenigen schrijft, wil Erasmus de gehele Christenwereld verbeteren.

60



Een republiek kon dus alleen volharden als men geinspireerd werd volgens de
Christelijke waarden te leven. Anders zou het volk niet in staat zijn het eigen handelen te
beperken. Er moeten regels opgesteld worden vanuit de Christelijke waarden, zodat de
eigen vrijheid beperkt wordt om de vrijheid van de hele staat en het hele volk te
vergroten. Speelt deze religie geen rol, dan kan het volk niet anders dan aan een prins of
tiran te gehoorzamen; het volk weet dan niet wat het beste is voor hem (Viroli, 2010, p.
178).

Machiavelli schreef om te inspireren, maar besefte dat dit niet voldoende was.
Mensen moesten actief bewogen worden zich in te zetten voor deze hervorming van
religie (Viroli, 2010, p. 8). Zonder een religie waarin wetten van deugdzaamheid en
rechtvaardigheid gehoorzaamd werden, zou er nooit vrijheid terug keren in Italié; of
welke samenleving dan ook. Machiavelli waarborgde dus niet de alledaagse interpretatie
van het Christendom; hij haalde zijn eigen interpretatie uit de Bijbel en moedigde
anderen aan dit ook te doen. Machiavelli verdedigde dat de kern van het Christendom
was om mensen te inspireren met fundamentele waarden en hierover vrij met elkaar te
spreken. Hij hekelde de beslissing van de Kerk om religie op te leggen met het zwaard.
Spinoza zou hier later door geinspireerd worden om over religieuze vrijheid te schrijven
(Viroli, 2010, p. 17).

Volgens Hannah Arendt maken deze eigenschappen Machiavelli en zijn
republikeinse christendom tot de spirituele vader van de revolutie in de moderne zin.
Hij bezat het verlangen om de geest van de Romeinse oudheid te doen herleven en
ditzelfde verlangen zou later karakteristiek worden voor het politieke denken van de
18¢ eeuw (Viroli, 2010, p. 26). Volgens Machiavelli was in een nieuwe politieke orde
‘zowel geweld als religie, zowel macht als autoriteit, zowel de kracht van wapens, als de
kracht van woorden’ vereist (Viroli, 2010, p. 28).

Machiavelli’s religie kenmerkt zich dus door de grote liefde voor het vaderland. In
een brief, gedateerd 16 april 1527, schrijft Machiavelli: ‘Ik hou meer van mijn vaderland
dan van mijn eigen ziel’.1° Van deze uitspraak kan afgeleid worden dat Machiavelli de
voorspoed van zijn vaderland boven religieuze aanbidding plaatste en de liefde voor het
algemeen belang boven het individuele belang (Viroli, 2010, p. 35). Deze liefde
probeerde Machiavelli over te brengen via zijn politieke werken, om onder andere
jongeren te inspireren zich in te zetten voor de voorspoed van hun vaderland door een
morele en religieuze hervorming in gang te zetten (Viroli, 2010, p. 39). In Machiavelli’s
tijd was Italié immers niets meer dan een aantal stadstaten, maar Machiavelli erkende
de gedeelde taal en cultuur. Hij zag een verenigd Italié voor zich en hoopte dit te kunnen
bewerkstelligen door patriottistische liefde op te roepen voor meer dan slechts de eigen
stadstaat. Machiavelli schrijft daarom regelmatig over zijn ‘vaderland’ en over ‘Italié’.

Daarnaast verdedigt Viroli dat Machiavelli goed besefte dat het soms
noodzakelijk was om de religieuze principes te negeren; om het vaderland te dienen en
mensen te bevrijden is het noodzakelijk af en toe beloften te breken, wreed te zijn en te
liegen (Viroli, 2010, p. 63). God begrijpt dit ook. De voornaamste taak die God de mens
heeft opgelegd is het dienen van het vaderland, wat soms onmogelijk gepaard gaat met
deugdzaam gedrag. Om deze reden zal God bereid zijn mensen te vergeven die
gedwongen zijn om kwaad gedrag te vertonen (Viroli, 2010, p. 65). Volgens Machiavelli
is er dus geen contradictie tussen Christelijke religie en vaderlandsliefde. De

10 De vertaling van ‘meer dan mijn eigen ziel’ is bediscussieerbaar. Er zijn in de tijden
verschillende vertalingen geweest van deze passage.

61



voornaamste taak van een prins is het verdedigen van zijn land, met alle noodzakelijke
middelen. God zal hem hiervoor vergeven (Viroli, 2010, p. 117).

Machiavelli’s doel was niet het creéren van een nieuwe theologie, maar het
creéren van een nieuwe manier van leven (Viroli, 2010, p. 88). Een manier van leven die
mensen de kracht kon geven de strijd te winnen van morele corruptie. Die strijd kon
gewonnen worden door een religie, een levensstijl, van deugdzaamheid, gericht op de
klassieke waarden. De liefde voor vrijheid moet mensen inspireren een betere
samenleving te ontwerpen. Een religie bestaande uit liefde voor vrijheid zou een
republiek teweeg kunnen brengen waar het volk soeverein was en rechtvaardige wetten
op zou stellen (Viroli, 2010, p. 154).

Zelfs het leger zou zichzelf beter kunnen regeren door middel van deze
republikeinse religie. Wanneer soldaten een eed zworen aan God om het vaderland te
verdedigen tegen morele corruptie door een rechtvaardige soevereiniteit te herstellen,
zouden ze een plicht voelen zich deugdzaam te gedragen en te handelen in het algemeen
belang (Viroli, 2010, p. 186). Wanneer ze dit niet zouden doen zouden ze schaamte
voelen over het verzaken van hun eed. Schaamte is de beste motivatie om de plicht uit te
voeren, verdedigt Machiavelli (Viroli, 2010, p. 189).

Deugdzaamheid, het willen naleven van waarden, stond dus primair bij
Machiavelli. Ten eerste, omdat door deugdzaamheid er betere wetten gemaakt konden
worden wanneer het volk soeverein was. Ten tweede, omdat het volk wist hoe het zich
moest gedragen wanneer er corrupte wetten heersten. Zolang de rule of law er nog niet
is, weet het volk dat het de ethische wetten moet volgen. Daarnaast wordt het volk
gemotiveerd de rule of law te herstellen. Zodra de rule of law hersteld is wordt deze in
stand gehouden via de liefde voor deugdzaamheid (Viroli, 2010, p. 205). Er heerst dus
een wisselwerking tussen rule of law en de deugdzaamheid van het volk.

Het verkrijgen van een vrij leven was dus alleen haalbaar via een combinatie van
politieke hervorming en morele, religieuze hervorming. Wanneer er slechts een
politieke hervorming zou plaatsvinden, zou het land goede wetten kennen, maar zouden
deze goede wetten een kort leven beschoren zijn. Het volk zou dan immers niet
gemotiveerd zijn zich aan deze goede wetten te houden. Hier is morele hervorming voor
nodig via het republikeinse christendom. Anderzijds, wanneer zich slechts de morele
hervorming zou voltrekken, dan bestond het volk uit predikers die niet in staat waren
het goede gedrag in de praktijk te brengen. Het volk zou een wapen-loze profeet zijn
(Viroli, 2010, p. 206). Daarom is zowel een hervorming van de wetten via de rule of law,
als een religie van deugdzaamheid essentieel.

Maar de taak om het volk te motiveren deugdzaamheid lief te hebben was alleen
mogelijk via de kracht van woorden, en Machiavelli, die de corrupte monnik Savanarola
in Florence had ervaren en zag hoe hij mensen in beweging kon krijgen met mooie
woorden, besefte dit als geen ander. Via woorden kunnen mensen overtuigd,
gemotiveerd en geinspireerd worden (Viroli, 2010, p. 103). Dit kan politiek gevaarlijk
maken, maar ook effectief. Om zijn land te verdedigen moet een prins in staat zijn de
kunst van het woord te boefenen; hij moet kunnen misleiden en stimuleren (Viroli,
2010, p. 117). Machiavelli realiseerde zich zowel de negatieve als positieve kant van de
overredingskracht van woorden, en beschouwde vrijheid van meningsuiting daarom als
één van de belangrijkste waarden van een republiek (Viroli, 2010, p. 104). Zelf beschikte
Machiavelli in grote mate over de kunst van de retorica. Dit talent kwam deels van zijn
uitgebreide educatie die hij op jonge leeftijd genoot, deels van zijn jaren ervaring als
staatsman. De Medici beseften dus dat Machiavelli een bedreiging kon vormen (Viroli,
2010, p. 105).

62



Het grootste retorische kunstwerk van Machiavelli is volgens Viroli De vorst.
Klassieke retorische werken kenden de regel dat de conclusie de passies van de lezers
moet raken, zodat de lezers zouden instemmen met of handelen naar het advies van de
retoricus (Viroli, 2010, p. 122). Wanneer de retoricus afkeer wil opwekken, moet hij
inspelen op de wrede en tirannieke aspecten van het gestelde; wil hij compassie
opwekken dan moet hij inspelen op de onschuld en zwakheid van het slachtoffer. Viroli
stelt zich op het standpunt dat Machiavelli deze kenmerken heeft verwerkt in de
conclusie van De vorst. Machiavelli schreef het boek met het doel de lezers te inspireren
zich te emanciperen en in te zetten voor een bevrijd Italié. Hij speelt op dit doel in door
in de conclusie bepaalde passies van de lezers op te roepen, door te refereren naar een
God die houdt van rechtvaardigheid en een vriend is van een ieder die probeert zijn land
te hervormen en zijn volk te bevrijden (Viroli, 2010, p. 123).

Een ander retorisch trucje, is de brief gericht aan Lorenzo De Medici die
Machiavelli aan het begin van De vorst plaatst. Hij beschrijft hier al zijn ervaringen die hij
heeft als staatsman, waarmee hij hoopt alle twijfel over zijn expertise weg te nemen
(Viroli, 2010, p. 124). Machiavelli wil duidelijk maken dat zijn advies serieus genomen
kan worden, ook al is hij geen edelman.

Deze nieuwe nadruk op Machiavelli als moralist en republikein, betekent niet dat
componenten van de klassieke interpretatie van Machiavelli aan de kant gezet moeten
worden. Machiavelli adviseert de prins zeker om zich goed te bewapenen, oorlog te
voeren waar noodzakelijk, en te misleiden en bedriegen wanneer onvermijdelijk. Maar
er is nog een andere kant van het verhaal. Machiavelli adviseert een prins ook om
deugdzaam te zijn en leert hem klassieke waarden. Daarnaast keurt Machiavelli de
kwade middelen slechts goed wanneer het in het algemeen belang is van de staat en
bijdraagt aan de vrijheid van een staat en een volk (Viroli, 2010, p. 134). Het is dus geen
vrijbrief voor de prins om alles maar te doen waar hij zin in heeft. Alle daden moeten
bijdragen aan de emancipatie van Italié. Vrede is volgens Machiavelli altijd te prefereren
boven oorlog, tenzij vrede ten koste gaat van de vrijheid van een persoon (Viroli, 2010,
p. 190).

Machiavelli was een op de praktijk gerichte profeet van het republikeinse
Christendom. Hij inspireerde niet slechts met het woord; hij zette aan tot daden. Hij
wilde de Italianen bevrijden van hun morele corruptie en hun egoistische tirannen.
Bovendien wenste hij de ‘echte’ christelijke religie terug te brengen in Italié. De Kerk
had de wereld zwak gemaakt; ze maakte de mens laf. Ze droeg de mens op ‘de andere
wang toe te keren’ en te berusten in Gods plan. Maar dit leek de tirannen slechts ten
goede te komen. Wanneer men de Christelijke religie goed interpreteert, verdedigt
Machiavelli, ziet men dat het Christendom haar volgelingen niet slechts toestaat om hun
vaderland te beschermen tegen tirannen, maar hun hier zelfs toe aanspoort (Viroli,
2010, p. 239).

Maakt dit van Machiavelli een idealist? Zonder meer. Maakt dit Machiavelli tot
een dromer? Zeker niet. Zijn religie van de deugdzaamheid is erop gericht mensen te
inspireren en aan te moedigen vrijheid in de praktijk te brengen. Het liefst via een
republiek. Machiavelli beseft dat het inspireren van mensen slechts mogelijk is via
woorden. Vervolgens moet de mens zelf zijn geweten vormgeven en hier naar leren
handelen. Juist Machiavelli’s politieke ervaringen en verstand van retorica, maken van
hem een politiek realist. Dit realisme verplicht hem te geloven in een God van
burgerdeugdzaamheid (Viroli, 2010, p. 295). Machiavelli’s politieke realisme stelt hem
in staat zijn idealen te realiseren.

63



Conclusie

Aan het begin van deze thesis heb ik beloofd twee vragen aan bod te laten komen in de
conclusie, te weten: ‘Verschillen Machiavelli en Erasmus werkelijk zo veel van elkaar?’
en ‘Had één van de twee meer realistische, gegronde, politieke ideeén?’.

Wanneer de klassieke interpretaties van Machiavelli en Erasmus, in het eerste
deel van deze thesis uiteengezet, in ogenschouw worden genomen dan Kkan
geconcludeerd worden dat Machiavelli’s denken realistischer was op politiek gebied.

Machiavelli is meer betrokken geweest bij de politieke praktijk, daar hij als
staatsman heeft gewerkt. Daarnaast beschreef hij politieke historie. Hij lijkt dus meer
kennis te hebben van de politieke realiteit dan Erasmus dat had. Erasmus heeft nauw
contact gehad met vele vorsten, waardoor hij van dichtbij zag welke fouten de vorsten
maakten. Erasmus wilde hen inspireren om betere beslissingen te nemen en zich beter
te gedragen. Hierbij leek hij echter de realiteit uit het oog te verliezen en te veel gericht
te zijn op de ideale toekomst. Volgens Erasmus was de taak van de vorst om zich als
ware Christen te gedragen en zo het goede voorbeeld te geven aan het volk. Alleen zo
kon het volk beschermd worden. Een vorst moest oorlog afwijzen, want een oorlog is
altijd in het nadeel van een volk. Dit soort uitspraken lijken Erasmus naief te maken. Het
lijkt alsof Erasmus niet besefte dat vorsten veel nare daden moeten verrichten om het
volk veilig te houden en het land te beschermen tegen indringers. Machiavelli besefte dit
maar al te goed. Hij bestudeerde hoe de vorsten zich werkelijk gedroegen, en dit was
alles behalve deugdzaam en Christelijk. Machiavelli gaf de vorsten advies op basis van de
realiteit. Hij keek hoe een land het best beschermd kon worden op basis van de situatie
waarin de landen zich bevonden. Hier gebruikte hij historie voor; hij keek naar hoe de
dingen werkelijk gebeurd waren en zich werkelijk voltrokken. Wat voor zin had het om
naar de ideale toekomst te kijken, als deze toch nooit werkelijkheid zou worden? Ethiek,
en vooral religie, had geen plaats in de politiek. Daarom zag Machiavelli het nut niet om
zich hierover uit te laten.

Dit is de klassieke interpretatie van Machiavelli en Erasmus. Machiavelli was de
realistische staatsman, Erasmus de naieve idealist. Ze lijken in alles totale tegenpolen.
Deze verschillen zijn mede te verklaren vanuit de disciplines waarin ze gespecialiseerd
waren: Machiavelli was politicus en historicus, Erasmus theoloog en filosoof. Machiavelli
richtte zich dus op het beschrijven van wat hij zag, Erasmus richtte zich op een
filosofisch ideaalbeeld voor de toekomst. De andere mogelijke verklaring voor hun
verschillen heeft te maken met hun eigen ervaringen.

Erasmus was een Europeaan en heeft nooit lang op één plaats gewoond.
Meerdere keren moest hij een land verlaten wegens oorlog. Hij zag de gruwelen die
oorlogen teweeg brachten en geloofde niet dat er ooit een voordeel te behalen was met
oorlog. Daarnaast was Erasmus een diepgelovig Christen die zijn religie verwaarloosd
zag worden. Mensen leken te genieten van oorlog voeren. Zelfs religieuze leiders gingen
over op oorlog. Erasmus probeerde de mensen weer te doen inzien wat het werkelijke
doel was van het Christelijke geloof en wilde de Christelijke kerk hervormen.

Machiavelli was een patriottistische Florentijn en wilde niets liever dan dat zijn
geliefde stad en volk beschermd zouden worden tegen de vele externe dreigingen in de
vorm van oorlogen en veroveringen. Machiavelli zag dat er niets anders was dan strijd.
Daarom kon Florence, en hopelijk een in de toekomst verenigd Italié, alleen beschermd
worden door een heerser die in deze strijd zou triomferen. Een leider hoefde niet
deugdzaam te zijn of geliefd te worden; dat zou hem alleen maar zwak maken. Een leider

64



moest angst inboezemen en wreed kunnen zijn om externe vijanden af te schrikken.
Alleen zo konden Florence en het hele Italiaanse volk beschermd worden.

Beide denkers keken dus naar wat in het belang was van de gemeenschap en de
onderdanen. Erasmus dacht dat het belang van de Christenwereld was om harmonie te
vinden door te onderwijzen in Christelijke waarden. Machiavelli dacht dat het belang
van de Italianen was om beschermd te worden tegen de externe vijanden die hun land
verscheurden; er was weer eenheid nodig. Erasmus zag in de vorsten van zijn tijd het
voorbeeld van hoe een vorst niet moest zijn, en koesterde hoop dat deze vorsten hun
gedrag zouden veranderen als hij hen hun fouten deed inzien. Machiavelli zag dat er
geen plaats was voor het goede bij de vorsten van zijn tijd; elke leider volgde zijn
eigenbelang. Sluwheid was een eigenschap die nodig was om zich als vorst staande te
houden in een wereld vol bedrog en geweld.

Deze interpretaties en vergelijkingen van Machiavelli en Erasmus worden o.a.
ondersteund door James Tracy, Johan Huizinga, Jan Lindhardt en Erik de Bom. Zij
baseren deze lezingen vooral op de bekendere werken van Machiavelli en Erasmus,
zoals De vorst, Lof der zotheid, de Adagia en het wat minder populaire De opvoeding van
een Christenvorst. In het tweede deel van mijn thesis heb ik echter minder bekende
werken en interpretaties van de denkers onderzocht en getracht te betogen dat er een
alternatieve kant is aan beide denkers.

De pacifistische Erasmus blijkt geen absoluut pacifist te zijn. Zijn pacifisme kent
wel degelijk grenzen. Wanneer oorlog het laatste middel is voor zelfverdediging, keurt
hij het niet af. Daarnaast lijkt hij een oorlog tegen de Turken zelfs aan te moedigen. De
Christenwereld moet beschermd worden tegen de Turkse barbaren en wanneer dit niet
lukt met zachte hand, is een harde hand toegestaan.

Ook lijkt Erasmus meer politiek inzicht te hebben dan hem wordt toegeschreven.
Dit blijkt ten eerste uit zijn toestemming om oorlog te voeren; hij ziet in dat vorsten
soms kwade middelen moeten gebruiken om hun land te beschermen. Maar dit blijkt
ook uit persoonlijke brieven, waarin hij van meer politieke zaken op de hoogte blijkt te
zijn dan hij in zijn filosofische werken laat blijken. Er lijkt dus reden te zijn aan te nemen
dat Erasmus geen absoluut pacifist was en reéle politieke ideeén heeft.

Machiavelli op zijn beurt, lijkt moreler ingesteld te zijn dan hij vaak wordt
voorgespiegeld. Hij zou De vorst niet hebben geschreven om advies te geven aan
vorsten, maar om burgers te waarschuwen voor de corrupte praktijken van een heerser.
Machiavelli zou een republikeins Christen zijn, die als doel heeft Italié te veranderen in
een rechtvaardige republiek. Hiervoor is een religieuze hervorming nodig, waarbij
Christelijke waarden weer voorop komen te staan. Machiavelli zou dus eigenlijk de
Medici aan het bestrijden zijn.

Wanneer deze alternatieve interpretaties voor waar worden aangenomen, dan
lijken Machiavelli en Erasmus veel meer op elkaar dan het gangbare beeld suggereert.
Erasmus lijkt enerzijds net als Machiavelli bereid te zijn over te gaan op oorlog, namelijk
wanneer het noodzakelijk is om het volk en zijn waarden te verdedigen en beschermen.
Anderzijds lijkt Machiavelli net zo te verlangen naar vrede en deugdzaamheid als
Erasmus.

Beide denkers willen hun samenleving, respectievelijk de hele Christenwereld en
Florence, uiteindelijk Italié, hervormen met de klassieke Christelijke waarden. Een
samenleving moet gericht zijn op het algemeen belang en dat kan alleen wanneer de
burgers deugdzaam zijn. Dit kan volgens beiden slechts bereikt worden wanneer er een
religieuze hervorming plaatsvindt. Hiervoor moet de Kerk hervormd worden, want zij
richt zich niet langer op de werkelijke Christelijke waarden en doelen. Daarnaast

65



adviseren beide een educatie van deugdzaamheid. Woorden zijn het beste middel om
het volk te inspireren en te bewegen om daadwerkelijk goed te leven.

Deze laatste visie, de Alternatieve Interpretatie, vind ik overtuigender dan de
Klassieke Interpretatie. Dit is dan ook de visie die ik tracht te verdedigen in deze thesis.

De eerste reden waarom ik de Alternatieve Interpretatie aannemelijker vind, is
dat, in tegenstelling tot de Klassieke Interpretatie, alle werken van Machiavelli en
Erasmus zijn opgenomen in de interpretatie. Persoonlijke brieven, Machiavelli’s
komedies, Discorsi en De Turkenkrijg worden met evenveel aandacht bestudeerd als De
vorst en De opvoeding van een Christenvorst. Opmerkelijk is dat alle alternatieve
interpretaties nieuwer zijn. Tracy’s The Politics of Erasmus is geschreven in 1978,
Huizinga’s Erasmus in 1924 en Lindhardts Machiavelli in 1968. Zowel Tracy als Huizinga
hebben in hun literatuurlijsten De Turkenkrijg niet opgenomen en noemen de relatie
tussen Erasmus en de Turken slechts vluchtig. De Bom is de enige schrijver die zijn
artikel in de 21¢ eeuw schreef, namelijk in 2016, maar hij gebruikt uitsluitend De vorst
en De opvoeding van een Christenvorst voor zijn artikel. Vertolkers van de Alternatieve
Interpretatie schreven hun oordelen later: Van den Dungen in 2009, Viroli in 2010, Van
Herwaarden in 2011, Ron in 2014 en Benner in 2018. Uitzondering op de regel is Dealy,
die als enige van de Alternatieve Interpretatoren zijn artikel schreef in de 20¢ eeuw. Hij
is echter de enige van de genoemde schrijvers uit de jaren 1900 die De Turkenkrijg bij
zijn onderzoek betrok.

Een mogelijke verklaring voor het beperkte gebruik van werken zou kunnen zijn,
dat de Klassieke Interpretatoren er vanuit gingen dat de geschreven oordelen van
Erasmus en Machiavelli hun ware oordelen waren. Wanneer de hoofdwerken van
Machiavelli geinterpreteerd worden als amoreel en die van Erasmus als politiek naief, is
het lastig er andere interpretaties uit te halen; men leest dan snel over meerduidige
uitspraken heen. Zodra latere interpretatoren tegenstrijdigheden met deze oordelen
tegenkwamen in zowel gebeurtenissen uit het persoonlijke leven, als de persoonlijke
correspondentie van Erasmus en Machiavelli, kwam er een nieuwe interpretatie tot
leven. Machiavelli leek moreler en Erasmus politiek reéler, dan aanvankelijk gedacht.
Deze aandacht voor persoonlijke context, zou ook kunnen verklaren waarom
Machiavelli’'s tijdgenoten =zijn werk al anders, d.w.z. moreler en satirischer,
interpreteerden; zij kenden Machiavelli persoonlijk, in tegenstelling tot hedendaagse
interpretatoren.

Dit brengt mij op de tweede reden waarom ik de Alternatieve Interpretatie
aannemelijker vindt: zij lost alle contradicties op die bij de Klassieke Interpretatie
blijven ontstaan.

Zo zijn er grote contradicties in De vorst en Discorsi van Machiavelli. Waar De
vorst verdedigt dat de heerser zo machtig mogelijk moet zijn en zijn volk mag sturen en
onderdrukken in het belang van de samenleving, wordt in Discorsi gepleit voor strenge
regels die de heerser in toom moeten houden. Geen heerser zou immuun mogen zijn
voor de wetten van het land. Waar in De vorst zelden het woord ‘republiek’ wordt
genoemd, bevat Discorsi hele hoofdstukken over republieken. De republiek wordt zelfs
regelmatig verkozen boven een monarchie. Het is onmogelijk dat Machiavelli deze
tegenstrijdige visies zou verdedigen; één van de twee moet schijn zijn. Lindhardt
daarentegen verdedigt dat er geen contradictie is tussen deze twee hoofdwerken.
Machiavelli is namelijk een politiek commentator; iemand die alles op een afstand
beschrijft. In De vorst beschrijft hij alles vanuit het perspectief en belang van een vorst,
terwijl hij in Discorsi naar het belang van de hele staat en het hele volk kijkt. Er zit dus

66



geen contradictie in de beide visies; er wordt slechts gebruik gemaakt van een ander
perspectief.

Zelfs al zou Lindhardt hierin gelijk hebben, dan nog blijven er contradicties
bestaan wanneer het persoonlijke leven van Machiavelli wordt bestudeerd. Waarom zou
een politiek commentator die een machtige, corrupte, heerser van belang acht voor de
samenleving, ineens van mening wisselen over Cesare Borgia, na de wandaden die
Borgia tegen het volk had verricht? Waarom zou hij, wanneer hij meerdere keren schrijft
over zijn afkeer van veroveringen, een bewonderaar van de Medici familie zijn? De
Medici probeerden immers Florence te veroveren, wat hen uiteindelijk ook is gelukt.
Waarom zou iemand die terug in de gunst probeerde te komen bij de Medici, terug te
vinden zijn op een namenlijst van samenzweerders tegen deze zelfde familie? Lindhardt
verdedigt dat Machiavelli's naam nooit op deze lijst stond, maar waarom claimen
meerdere historische bronnen dan van wel? En waarom is Machiavelli anders gevangen
genomen?

De Alternatieve Interpretatie verklaart al deze contradicties. Machiavelli schreef
De vorst met een ironische ondertoon. Hij was tegen de Medici en probeerde het volk te
doen inzien wat een slechte heersers het waren. Hij wilde Florence, en de rest van Italig,
omvormen tot een republiek. Daarom schreef hij in Discorsi zoveel over republieken.
Daarom zagen de Medici hem als bedreiging. Daarom schreef hij komedies waarin hij
machtige vorsten belachelijk maakte. Daarom weerspraken zijn persoonlijke brieven
zijn visies uit De vorst. Een man als Machiavelli, die zo goed opgeleid was in de retorica,
zou toch zeker in staat zijn tot het schrijven van een groot retorisch werk als De vorst?
Deze visie zou ook verklaren waarom er zelfs in De vorst tegenstrijdigheden staan: moet
een vorst nu wel of niet veel land veroveren? Deze meerduidige passages vallen pas op
wanneer men open staat voor een andere interpretatie. En deze andere, nieuwe,
interpretatie lijkt voortgekomen te zijn uit onderzoek naar Machiavelli’s persoonlijke
leven en correspondentie. De Klassieke Interpretatie huisvestte contradicties in zich;
contradicties die weggewerkt worden met de Alternatieve Interpretatie. Als de
oorspronkelijke oordelen waterdicht waren, was er immers geen reden, of aanleiding,
om verder te zoeken naar een andere mogelijke interpretatie.

Zulke contradicties zijn ook te vinden in de Klassieke Interpretatie van Erasmus.
Buiten dat De Turkenkrijg helemaal genegeerd lijkt te worden, zijn er meer problemen
op te merken. Waarom zou een reiziger als Erasmus, die vaak logeerde op koninklijke
hoven, en veel staatsmannen te vriend had, zoals Thomas More, zo naief zijn op het
gebied van politiek? Zou hij nooit van dichtbij de beslissingen van koningen hebben
meegemaakt en zouden zijn invloedrijke vrienden nooit anekdotes met hem hebben
gedeeld? Ik vind dit moeilijk te geloven. Aannemelijker lijkt me, zoals gesteld in de
Alternatieve Interpretatie, dat Erasmus wel degelijk veel politiek inzicht had, maar hier
niet altijd over durfde te schrijven. Bovendien zijn er passages gevonden in persoonlijke
correspondentie, of werken waarin hij zich kon verschuilen achter een personage (denk
aan de dialogen in Colloquia, of mevrouw Zotheid), waaruit wel degelijk opgemaakt kan
worden dat Erasmus meer verstand had van de politiek dan hij publiekelijk liet merken.

Verder lijkt het me ongeloofwaardig dat Erasmus, die al zijn argumenten tegen
oorlog vormt vanuit het standpunt dat het in het belang is van het land om vrij van
geweld te zijn, zo absoluut pacifistisch zou zijn als hij afgeschilderd wordt. Het is immers
niet in het belang van het land om overvallen te worden en tot puin geslagen te worden.
Het lijkt me vrij logisch dat Erasmus, die alles in het belang stelt van het land en haar
inwoners, de koning het bevel zou geven zijn land te verdedigen tegen indringers.
Erasmus geeft toestemming om het eigen land te verdedigen in geval van nood; en dat

67



past niet binnen het absoluut pacifisme begrip van Teichman. Deze contradictie wordt
dus opgeheven in de Alternatieve Interpretatie, waar wordt geaccepteerd dat er wel
degelijk situaties zijn waarin Erasmus oorlog toe zou staan; misschien zelfs zou
goedkeuren.

Zoals in het geval van de Turken. Het zou contradictoir zijn dat zo’'n diepgelovig
Christen als Erasmus, die Christen-zijn synoniem stelt aan een-goed-mens-zijn, de
Turken op gelijkwaardig niveau zou zien als Christenen. Aannemelijker zou zijn dat
Erasmus’ verdraagzaamheid er slechts uit zou bestaan de Turken niet meteen aan te
vallen; er is nog hoop op een Christelijke opvoeding. Dit weerhield Erasmus er niet van
de Turken altijd als een bedreiging te zien van de Christenwereld. Hij eiste dan ook
meermalen, zowel in brieven als in De Turkenkrijg, dat de Christenwereld voor deze
grote barbaarse bedreiging beschermd moest worden. Wanneer noodzakelijk, zelfs met
wapens. Dit laatste is dan ook wat wordt verkondigd in de Alternatieve Interpretatie,
terwijl de Klassieke Interpretatoren ofwel de relatie tussen Erasmus en de Turken
negeren, ofwel hem als naief en verdraagzaam neerzetten, waardoor de conclusie
gesuggereerd wordt dat Erasmus ook pacifistisch zou zijn tegenover Turken.

Zelfs de schijnbare tegenstelling tussen Erasmus’ afkeer van oorlog en zijn
toestaan van oorlog, wordt opgelost in de Alternatieve Interpretatie. Dealy verdedigt
immers dat Erasmus houding overeenkomt met die van Christus. Christus keurt oorlog
nooit goed, maar erkent dat oorlog een reéel onderdeel van het leven is. De mens moet
geleidelijk inzien dat oorlog niet de juiste oplossing is, maar het is naief te denken dat
oorlog meteen kan verdwijnen. Zowel Christus, als Erasmus hebben dus niet de
overtuiging dat zij oorlog kunnen uitbannen; wat hen er niet van weerhoudt te pleiten
voor oplossingen zonder geweld.

Vanwege de compleetheid van gebruikte bronnen en de afwezigheid van vele
eerdere contradicties, ben ik dus geneigd de Alternatieve Interpretatie te verkiezen
boven de Klassieke Interpretatie. Dit betekent niet dat alle componenten van de
Klassieke Interpretatie aan de kant moeten worden gezet. Machiavelli lijkt inderdaad
praktischer ingesteld dan Erasmus, die theoretischer is. Door Machiavelli’s carriere als
staatsman en adviseur lijkt hij beter te weten hoe hij zijn hervorming in de praktijk kan
brengen. Erasmus is echter geen naieve pacifist; hij blijkt reéler naar de politiek te
kijken dan hem wordt toegeschreven.

Concluderend denk ik dat de algemene oordelen over en vergelijkingen van
Machiavelli en Erasmus uitgebreid moeten worden. De Klassieke Interpretatie is
bekender, terwijl beide denkers complexer zijn dan in deze interpretatie erkend wordt.
Wanneer de minder bekende kanten van Erasmus en Machiavelli meer ingang vinden,
zal men inzien dat beide denkers over het geheel gezien ook vele overeenkomsten
vertonen. Ze liggen niet zo ver uit elkaar als wordt gedacht. Beide hebben een
idealistische visie, maar beiden zijn ook realistische commentatoren. Er is dus niet één
denker die aangeduid kan worden als reéler dan de ander. De ene denker had slechts
meer potentie om zijn idealen in de praktijk te brengen, daar hij meer ervaring had als
staatsman. Maar Machiavelli is dus ook niet slechts een realist, maar tegelijk een activist
voor het in zijn ogen ideale republikeinse Italié. Overeenkomstig is Erasmus niet slechts
een idealist, maar ook een politieke realist.

Tot slot: Niet alleen in hun eigen tijd hadden Erasmus en Machiavelli
vooruitstrevende ideeén. Hun idealen over deugdzaamheid en een rechtvaardige,
onbaatzuchtige heerser zijn nog steeds relevant in onze huidige tijd. Daarom hoop ik
met deze thesis ook hernieuwde interesse en discussie te kunnen wekken voor
Machiavelli en Erasmus.

68



Literatuurlijst:

- Benner, E. (2009), Machiavelli’s Ethics, Princeton University Press

- Benner, E. (2018), Als een Vos: Machiavelli’s levenslange zoektocht naar vrijheid (vert.
Verheij, A.), Uitgeverij Athenaeum Amsterdam

- Bom, E. de (2016), ‘Realism vs Utopianism: The Problem of the Prince in the early-
modern Netherlands’, Algemeen Nederlands Tijdschrift voor Wijsbegeerte 108 (3)

- Dealy, R. (1984), ‘The Dynamics of Erasmus’ Thought on War’, Erasmus Studies, Vol. 4 (1),
p. 53-67

- Dungen, P. van den, (2009), ‘Erasmus: The 16th Century’s Pioneer of Peace Education and
a Culture of Peace’, Journal of East Asia and International Law. Vol. 2, No.2, pp.409-431.

- Dust, P. C. (1987), Three Renaissance Pacifists: Essays on the Theories of Erasmus, More
and Vives, New York: Peter Lang

- Erasmus, D. (1965), The Colloquies of Erasmus (vert. Thompson, C. R.), The University of
Chicago Press, origineel gepubliceerd in 1518

- Erasmus, D. (2001), The Adages of Erasmus (Geselecteerd door Barker, W.), University of
Toronto Press, origineel gepubliceerd in 1500 als Adagia: Dulce Bellum Inexpertis

- Erasmus, D. (2002), De Klacht van de Vrede (vert. Leeuwen, T. van), Ad. Donker
Rotterdam, origineel gepubliceerd in 1518 als Querela Pacis

- Erasmus, D. (2004), De Correspondentie van Desiderius Erasmus Deel 2: Brieven 142-297
(vert. Steens, M. |. ), Ad Donker Rotterdam

- Erasmus, D. (2005), ‘Opvoeding van een Christenvorst’ in: Opvoeding (vert. De
Landtsheer, J. en Breij, B.), Atheneum - Polak & Van Gennep, origineel gepubliceerd in
1516 als Institutio Principis Christiani

- Erasmus, D. (2005), De Turkenkrijg (vert. Brandenburg, A.), Ad. Donker Rotterdam,
origineel gepubliceerd als De Bello Turcis Inferendo in 1530

- Erasmus, D. (2013), Lof der Zotheid of de dwaasheid gekroond (vert. Van Dam, H.),
Atheneaeum - Polak & Van Gennep, origineel gepubliceerd als Moriae encomium, sive
Stultitiae laus in 1511

- Erasmus, D. (2018), Aansporing, Methode en Pleidooi (vert. Van der Laan, A.),
geraadpleegd op 20 juni 2018 van www.erasmus.org, origineel gepubliceerd in Novum
Instrumentum in 1516

- Fernandez, ]. A. (1973), ‘Erasmus on the Just War’, Journal of the History of Ideas (34)

- Gelder, H. A. E. (1961), The Two Reformations in the 16t Century: A Study of Religious
Aspects and Consequences of Renaissance and Humanism, Hes & De Graaf Publishers BV

- Herwaarden, ]. van, (2011), ‘Erasmus en de Turken: Hoe aanvaardbaar is oorlog?,
geraadpleegd op 10 november 2017 van www.erasmus.org

- Huizinga, ]J. (2001), Erasmus, Donker B.V. Uitgeversmaatschappij Ad. origineel
gepubliceerd in 1924

- Jardine, L. (2015), Erasmus Man of Letters: The Connection of Charisma in Print,
University Press Group Ltd

- Klement, K. (1999), ‘Is Pacifism Irrational?’, Peace Review 11 (1)

- Lindhardt, J. (2007), Machiavelli: Een Biografie, Ad. Donker

- Machiavelli, N. (1965), The Art of War (vert. Farneworth, E.), Cambridge Mass: Da Capo
Press, origineel gepubliceerd in 1521 als Dell’Arte della guerra

- Marchiavelli, N. (1997), Discorsi: Gedachten over Staat en Politiek (vert. door Heck, P.
van), Uitgeverij Kritak, Antwerpen, origineel gepubliceerd in 1531 als Discorsi sopra la
prima deca di Tito Livio

- Machiavelli, N. (1999), The Prince (vert. Bull, G.), Penguin Books, origineel gepubliceerd
in 1531 als /I Principe

- Martin, M. (1974), ‘On an Argument against Pacifism’, Philosophical Studies 26

- Middelhoff, K. (2000), ‘Karel V, een menselijk mens’, Neerlandia (104), geraadpleegd op
7 mei 2018 van Digitale Bibliotheek voor de Nederlandse Letteren

69



Molenaar, J. (2004), ‘Erasmus als Pacifist: Kosmopoliet of Kleinburger’, geraadpleegd op
20 juni 2018 van https://www.leomolenaar.nl/erasmus.html

Ritchie, A. D. (1940), ‘The Ethics of Pacifism’, Philosophy 15 (59)

Ron, N. (2014), ‘The Christian Peace of Erasmus’, The European Legacy 19 (1)

Slomp, G. (2006), ‘Carl Schmitt’s Five Arguments against the Idea of Just War’, Cambridge
Review of International Affairs 19 (3)

Teichman, . (1986), Pacifism and the Just War, New York: Basil Blackwell Inc.

Teichman, J. (2006), The Philosophy of War and Peace, Imprint Academic

Tracy, ]. D. (1978), The Politics of Erasmus: A Pacifist Intellectual and His Political Milieu,
University of Toronto Press: Toronto Buffalo London

Trapman, H. (2008), Erasmus van Rotterdam, een kennismaking, Erasmus Universiteit
Rotterdam en Stichting Rotterdamse Festivals

Viroli, M. (2010), Machiavelli’s God (vert. Shugaar, A.), Princeton University Press

70



Index

Ad fontes
Arendt, H.
Benner, E.

Bergen, A. van

Bom, E. de

Borgia, Cesare

Colet, J.

Dealy, R.

Dungen, P. van den
Erasmus en Christendom

Erasmus en deugdzaamheid

Erasmus en erfopvolging
Erasmus en de menselijke natuur
Erasmus en motivaties voor oorlog

Erasmus en soldaten
Erasmus en strafrecht
Erasmus en de Turken
Frans I

Fortuna

Gaguin, R.

Heilig Roomse Rijk
Hendrik VIII
Hiéronymus
Herwaarden, . van
Huizinga, J.

Irenisme

Karel V

Karel VIII

Lindhardt, J.

Luther, Maarten

Machiavelli als historicus
Machiavelli en huursoldaten
Machiavelli en karakter vorst
Machiavelli en leger
Machiavelli en de republiek
Machiavelli en vaderlandsliefde
Machiavelli en verraad
Machiavelli en veroveren
Machiavelli en wetten
Maximiliaan I

De Medici

De Medici, Lorenzo il Magnifico
Miles Christianus

More, T.

Nieuwe Testament
Ottomaanse Rijk

T T T

o

T T T

©T 'S T TS T T

ST T T TT T T T T T T T T

ST T TS T TS T T T T

=TS T T T

.14
.60
.43, 53-54, 56-58,

66
22

.42-43, 66
.16, 67

14

.43,50-51, 66, 68
.10, 14, 45, 66
.10, 14-15, 25-29

45-49, 51, 64-65

.20, 21, 24-26, 45

47, 64-66

.10,19
.14, 24-25
.14,21-26, 45

48-54

.27-29
.20-21,48
.26,45-52

13,15
38
51-52
13

.13,15,22
.14-15,17
.47-49,51, 66
.13-17, 26, 41, 66

51
13

.13,22
.16-17, 30, 41-42

53,55-56, 66-67
15

.15-16, 39, 53, 64
.16, 33, 40
.15,30-32, 34-38
. 34-38, 56-58, 60
.13,53-63
.33-34, 60-61

31-37

.30-31, 36, 40, 57
.30,33,37,56-62
.13,22

.13,16,17 53-55

59, 62,67

.13,16,53-54, 62
.28,47
.45, 67
.10, 14-17, 25, 28

47

71



Paus Julius I
Piolin

Plato

Pole, Reginald
Ron, N.

Rule of law
Rule of man
Sauvage, Jean le
Savanarola
Teichman, J.
Tracy, J.

Trapman, H.
Viroli, M.

o T

TTTETTTTTETTT

14
47
20
53-54
45,51

.57-58,61-62

57
15

.16, 62
.12,68
.13-15,16,19

41-42,45, 66

.27
.54,57-61, 66

72



