
 

   

De paradox van de spirituele ontwaking 

De toekomstverwachtingen van de Orde van de Ster in het Oosten in 

het tijdschrift De Ster, 1914-1929 

 
 

Naam: Yves Moret     

Master thesis Maatschappijgeschiedenis 

Studentnummer: 416040 

Scriptiebegeleider: dr. R.J. Adriaansen 

Tweede lezer: prof. dr. J.A. Baggerman 

Erasmus Universiteit Rotterdam   

Datum: 27-7-2018 



1 

 

Inhoud 
 

Voorwoord .............................................................................................................................................. 2 

Hoofdstuk 1 – Inleiding ........................................................................................................................... 3 

1.2 Vraagstelling ................................................................................................................................. 4 

1.3 Theoretische concepten ................................................................................................................. 6 

1.4 Historiografie................................................................................................................................. 8 

1.5 Bronnen en Methodologie ........................................................................................................... 11 

1.6 Bijdrage en relevantie van onderzoek ......................................................................................... 12 

Hoofdstuk 2- De Theosofische Vereniging en de Orde van de Ster in het Oosten ............................... 15 

2.1 De Theosofische Vereniging ....................................................................................................... 15 

2.2 De ‘ontdekking’ van Jiddu Krishnamurti .................................................................................... 18 

2.3 De weg naar het Wereldleraarschap ............................................................................................ 21 

2.4 De Orde van de Ster in het Oosten in Nederland ........................................................................ 26 

2.5 Conclusie ..................................................................................................................................... 28 

Hoofdstuk 3 –De eerste jaren en de oorlog ........................................................................................... 30 

3.1 Wordingsgeschiedenis van De Ster ............................................................................................. 31 

3.2 De invloed van de Eerste Wereldoorlog ...................................................................................... 33 

3.3 Moraalfilosofie ............................................................................................................................ 36 

3.4 Bouwen aan een nieuwe wereld .................................................................................................. 38 

3.5 Conclusie ..................................................................................................................................... 39 

Hoofdstuk 4 - De Ster: 1924-1929 – De Sterkampen en Krishnamurti’s boodschap ............................ 41 

4.1 Het eerste Sterkamp in Nederland ............................................................................................... 41 

4.2 Spirituele leegmaking .................................................................................................................. 46 

4.3 Hoe zal Hij komen? ..................................................................................................................... 50 

4.4 ‘The Coming has begun’ ............................................................................................................. 51 

4.5 ‘Bevrijding’ ................................................................................................................................. 54 

4.6 Het laatste jaar ............................................................................................................................. 56 

4.7 Conclusie ..................................................................................................................................... 59 

Hoofdstuk 5 – Conclusie ....................................................................................................................... 60 

Samenvatting ......................................................................................................................................... 63 

Bibliografie ............................................................................................................................................ 64 

 

 



2 

 

Voorwoord 
 

Het onderzoek voor deze masterthesis vormde de laatste opdracht van mijn studie Geschiedenis 

aan de Erasmus Universiteit te Rotterdam, waar ik in 2014 aan begonnen ben. Mijn eerste jaar 

van de studie lijkt nog zeer kortgeleden, maar het feit dat voor mijn ervaring de vier jaren van 

de opleiding voorbij zijn gevlogen is voor mij het teken dat het een zeer rijke periode is geweest. 

Deze masterthesis, die de ontwikkelingen in het gedachtegoed van een religieuze en spirituele 

orde beschrijft, ligt mij dichter aan het hart dan welk ander onderwerp dan ook behandeld is 

tijdens mijn opleiding. Niet omdat ik al bekend was met de orde die ik onderzocht heb. 

Integendeel, pas na enkele goede gesprekken met mijn begeleider dr. Robbert-Jan Adriaansen 

ben ik de richting uitgegaan van de Orde van de Ster in het Oosten en de hoofdpersoon van die 

orde, Jiddu Krishnamurti. Hiervoor ben ik dr. Adriaansen zeer dankbaar, omdat Krishnamurti 

zijn toehoorders wilde leren hoe zij konden leven in het ‘nu’, oftewel, in direct contact met de 

wereld in het huidige moment konden staan, zonder de verstoringen van de persoonlijke 

gedachtewereld. Deze levensfilosofie is vanuit mijn eigen opvatting een zeer belangrijke, omdat 

ik denk dat het vooral onze eigen gedachten zijn die ons ongelukkig kunnen maken. Het leren 

leven in het nu zal naar mijn mening zorgen voor de bevrijding van onze eigen geestelijke 

constructen, die ons gevoel van gelukzaligheid dwarsbomen. Deze thesis gaat echter niet in op 

hoe men in het huidige moment leert leven, maar hoe de toekomstverwachtingen van een 

spirituele orde zich ontwikkelden en hoe de paradox in het gedachtegoed van die orde naar 

voren komt.  Als ik vandaag de dag om mij heen kijk zie ik veel mensen die, net als in de tijd 

van de Orde van de Ster in het Oosten (1911-1929), op zoek zijn naar zingeving. Ik kon daarom 

gemakkelijk de ideeën van zowel de zoekende mensen van die tijd, als de ideeën van 

Krishnamurti betrekken op de huidige tijd. Zodoende heb ik het onderzoek voor deze 

masterthesis echt ervaren als het hoogtepunt van mijn studie. Het onderzoek heeft mij getest op 

mijn academische vaardigheden en daarnaast heeft het mij op persoonlijk vlak enorm 

gefascineerd. Ik wil dr. Robbert-Jan Adriaansen bedanken voor het helpen vinden van mijn 

onderwerp en de fijne begeleiding tijdens mijn onderzoek. Daarnaast wil ik mijn ouders 

bedanken voor de financiële en emotionele steun, dat het mogelijk heeft gemaakt dat ik mijn 

studie heb kunnen volgen en met succes heb kunnen afronden. 

 

 



3 

 

Hoofdstuk 1 – Inleiding 
 

‘Man being free, is wholly responsible to himself, unguided by any plan, by any spiritual 

authority, by any divine dispensation whatsoever.’1 Deze woorden sprak Jiddu Krishnamurti 

uit tijdens een toespraak in Ommen in 1929, die hij hield voor leden van de Orde van de Ster 

in het Oosten. Hij wilde de leden van de Orde erop wijzen dat zij alleen zichzelf moesten volgen 

en niet een zogenaamde spirituele autoriteit. Volgens Krishnamurti moesten de mensen de 

waarheid in zichzelf zoeken, in plaats van in organisaties en bewegingen. Toch hield 

Krishnamurti deze toespraak voor de leden van de Orde van de Ster in het Oosten, dat een direct 

product was van de Theosofische Vereniging.       

 De Theosofische Vereniging werd in 1875 in New York opgericht door de Russische 

occultist Helena Blavatsky.2 Aan de basis van het theosofische gedachtegoed ligt de overtuiging 

dat alles, gemanifesteerd of ongemanifesteerd, materieel of immaterieel, voortkomt uit een 

bepaalde staat van eenheid. Deze eenheid is onmeetbaar en onbegrijpelijk voor het menselijk 

intellect, maar toch in alles aanwezig. Die transcendentale werkelijkheid, of goddelijkheid, is 

toegankelijk voor de mens door middel van een proces van mystieke realisatie die eenheid onder 

mensen bewerkstelligt. In het bereiken van deze eenheid is de ware wijsheid voor mensen 

bereikbaar. Deze oer-wijsheid zou als model ten grondslag hebben gelegen aan alle religies ter 

wereld. Blavatsky, die tevens aan het roer stond, maakte de Theosofische Vereniging een 

mengelmoes van eigentijds gedachtegoed en religieuze levenswijsheden uit het verleden. De 

Theosofische Vereniging had door deze samensmelting van elementen uit verschillende 

stromingen zowel plek voor agnostische leden als voor religieuze leden.    

 Volgens de opvolger van Blavatsky, Annie Besant, zou de mensheid door een 

zogenoemde ‘Wereldleraar’ naar een nieuw tijdperk worden geleid. Het nieuwe tijdperk zou 

een nieuwe kosmische orde betekenen, die gebaseerd was op de universele broederschap van 

de mens.  Annie Besant ging met een ander prominent figuur uit de Theosofische Vereniging, 

Charles Webster Leadbeater, op zoek naar een jongen die de incarnatie van de Wereldleraar 

zou voorstellen.3 Zij zagen deze incarnatie in de destijds nog maar dertienjarige Indiase jongen 

Jiddu Krishnamurti, toen zij hem in 1909 in India ontmoetten. Krishnamurti werd in huis 

                                                           

1 Jiddu Krishnamurti, Now (Ommen 1929) 3. 

2 Roland Vernon, Star in the East. Krishnamurti: The Invention of a Messiah (g.pl 2000) 18. 

3 Ibidem, 45. 



4 

 

genomen door de Theosofische Vereniging, waar hij door Leadbeater voor zijn rol als 

wereldleraar werd opgeleid. In 1911 richtte Besant de Orde van de Ster in het Oosten op ter 

voorbereiding op de komst van de wereldleraar.4 In datzelfde jaar werd Krishnamurti naar 

Engeland gehaald om daar opgeleid te worden. In 1921 begon Krishnamurti in zijn rol van 

Wereldleraar met het houden van toespraken voor leden van de orde.5  Vanaf 1924 begon hij 

met toespraken te geven in Ommen (Nederland) tijdens de internationale ‘Stercongressen’, of 

‘Sterkampen’, waar de leden van de Orde samenkwamen. Hij begon zich echter na enkele jaren 

te verzetten tegen zijn rol als Wereldleraar en dat uitte hij in zijn toespraken. In 1929 stapte 

Krishnamurti voorgoed uit zijn Wereldleraarschap en hief hij persoonlijk de Orde op.  

 

1.2 Vraagstelling 
 

Krishnamurti begon zich tijdens de vervulling van zijn rol als Wereldleraar in de jaren twintig 

van de twintigste eeuw tegen deze rol te verzetten. Toen hij in opleiding was bij Leadbeater en 

de Theosofische Vereniging heeft hij lessen en wijsheden uit allerlei verschillende religies en 

stromingen tot zich genomen. Hieruit destilleerde Krishnamurti een levensleer waarin hij het 

vinden van het ‘ware geluk’ als levensdoel centraal stelde. Krishnamurti noemde het ‘ware 

geluk’ ook wel ‘de waarheid’. De waarheid van Krishnamurti komt overeen met de ‘verlichting’ 

van Guatama Boeddha en de ‘verlossing’ en het ‘Koninkrijk van God’ van Jezus Christus. Het 

gaat hierbij om een staat van innerlijke vrede die door een individu te bereiken is door te 

deconditioneren van denkpatronen, die zijn gefixeerd op het verleden en de toekomst van het 

individu. Volgens Krishnamurti is de waarheid, oftewel het ware geluk, te vinden in het ‘nu’. 

Daarnaast benadrukte Krishnamurti in zijn toespraken dat de waarheid alleen in jezelf te vinden 

is. De waarheid is niet te vinden in organisaties of door het volgen en aanbidden van andere 

mensen.            

 Het gedachtegoed van Krishnamurti kwam daarmee haaks te staan op het gedachtegoed 

van de Orde van de Ster Oosten, waar hij als Wereldleraar de belangrijkste figuur van was. De 

Orde had namelijk de toekomstverwachting van de komst van een Wereldleraar, die de wereld 

naar een nieuw tijdperk van broederschap en verlichting zou brengen, om zodoende het doel 

van de Theosofische Vereniging te behalen. Volgens Krishnamurti waren banden met 

                                                           

4  Ibidem, 72. 

5  Ibidem, 82. 



5 

 

organisaties slechts oppervlakkige zaken, die niet het vinden van het ware geluk kunnen 

bewerkstelligen. Tevens was het ware geluk niet te vinden in de toekomst, maar in het nu. De 

menselijke geest was volgens hem zodanig geconditioneerd dat het altijd streeft naar een betere 

toekomst, maar die toekomst zou volgens hem alleen gerealiseerd kunnen worden als mensen 

het geluk in het nu konden vinden. Het is immers altijd nu. Volgens Krishnamurti bestonden de 

ideeën over morgen en gisteren alleen in de gedachten van de mens en zijn het dus illusies.  

 De toekomstverwachtingen van de Orde van de Ster in het Oosten pasten daarom niet 

bij het gedachtegoed van Krishnamurti, ondanks dat hij aandachtig gevolgd werd door de leden 

van de Orde. Zijn gedachte heeft echter ook een zekere ontwikkeling doorgemaakt. Zijn 

toespraken moeten ook een grote invloed gehad hebben op de ontwikkeling van het 

gedachtegoed en de toekomstverwachtingen van de Orde. De paradoxale relatie tussen zijn 

filosofie en het gedachtegoed van de Orde van de Ster Oosten zal ik dan ook onderzoeken. Het 

gedachtegoed van Krishnamurti zal echter niet het enige zijn geweest dat een grote invloed 

heeft gehad op de ontwikkeling van de toekomstverwachtingen van de Orde. In de periode van 

haar bestaan (1911-1929) heeft de Orde van de Ster in het Oosten, die wereldwijd aanhangers 

had, de Eerste Wereldoorlog meegemaakt. De Orde van de Ster in het Oosten, die uit was op 

ontwaking en verbroedering van de mensheid, zag dat de mens nog ver verwijderd was van een 

tijdperk van verlichting. Het effect van de Eerste Wereldoorlog op de toekomstverwachting van 

de Orde zal ook onderzocht worden door een diachrone inhoudsanalyse toe te passen op 

toekomstverwachtingen die geformuleerd werden in De Ster, het tijdschrift van de Orde van de 

Ster in het Oosten in Nederland.         

 De hoofdvraag van mijn onderzoek luidt: hoe ontwikkelden de toekomstverwachtingen 

van de Orde van de Ster in het Oosten zich tussen 1914 en 1929? Door het onderzoek te richten 

op het gedachtegoed van de Orde van de Ster in het Oosten en de ontwikkeling hiervan in de 

periode tussen de oprichting in 1914 en de opheffing in 1929, zal er duidelijk worden wat mede 

door toedoen van de toespraken van Krishnamurti en gebeurtenissen zoals de Eerste 

Wereldoorlog veranderden in de toekomstverwachtingen van de Orde. Hoewel de Orde al in 

1911 was opgericht, richt mijn onderzoek zich op de periode 1914-1929, omdat in 1914 het 

eerste Nederlandse tijdschrift van de Orde werd uitgebracht.  Ik heb gekozen om het 

Nederlandse tijdschrift te onderzoeken, omdat vanaf 1924 het hoofdkwartier van de Orde in 

Nederland was gevestigd en ook daar de internationale Stercongressen werden gehouden. 

Daarnaast zijn de artikelen uit de Nederlandse tijdschriften grotendeels vertaalde artikelen uit 



6 

 

het Engelstalige tijdschrift van de Orde, de Herald of the Star.6 Mede dankzij hun 

beschikbaarheid in Nederlandse archieven volstonden de Nederlandsen tijdschriften voor dit 

onderzoek.            

 De eerste deelvraag van mijn onderzoek luidt: waarom werd de Orde van de Ster in het 

Oosten opgericht en wat was daarin de rol van Krishnamurti? Om deze vraag te kunnen 

beantwoorden zal moeten worden onderzocht welke ontwikkelingen hebben geleid tot de 

oprichting van de Orde. Welke geschiedenis ging vooraf aan de oprichting van de Orde en wie 

waren de oprichters?           

 De tweede deelvraag van mijn onderzoek luidt: hoe ontwikkelden de 

toekomstverwachtingen van de Orde van de Ster in het Oosten tussen 1914 en 1923? De periode 

1914-1923 wordt vooral gekenmerkt door de Eerste Wereldoorlog en het gevoel bij mensen dat 

er een crisis van de mensheid bestond. De verwachting is dat dit gevoel tot uiting komt in de 

tijdschriften van de Orde.         

 De derde deelvraag luidt: hoe ontwikkelden de toekomstverwachtingen van de Orde van 

de Ster in het Oosten tussen 1924 en 1929? Deze periode wordt voor de Orde vooral gekenmerkt 

door de internationale Sterkampen in Nederland, de toenemende invloed van Krishnamurti door 

zijn toespraken en de uiteindelijke opheffing van de beweging.     

 Door de ontwikkelingen binnen de Orde in deze twee periodes te onderzoeken wil ik de 

paradox van de toekomstverwachtingen analyseren en verklaren hoe deze paradox leidde tot de 

opheffing van de Orde in 1929.  

 

1.3 Theoretische concepten 
 

De theoretische concepten die ik gebruik in mijn onderzoek typeren de periode waarin de 

Theosofische Vereniging en de Orde van de Ster in het Oosten ontstonden. Centraal staat het 

begrip toekomstverwachting binnen de context van de Orde van de Ster in het Oosten. Na de 

Verlichting ontstond het zogenoemde occultisme, dat een brede groep van occulte stromingen 

en organisaties behelsde die als alternatief dienden voor de traditionele religies en het rationeel-

wetenschappelijk denken.7 Occulte bewegingen zouden een verborgen wijsheid bezitten die 

alleen toegankelijk was voor ingewijden. Het concept occultisme is niet los te zien van het 

                                                           

6  Ibidem, 118. 

7  Wouter J. Hanegraaff, Western Esotiricism: A Guide for the Perplexed (Londen 2013) 5-6. 



7 

 

concept moderniteit, dat impliceert dat er een verandering kwam in de opvatting van 

geschiedenis. Voor de Verlichting bestond het vooruitgangsdenken niet. Het verleden werd niet 

gezien als een andere tijd en er waren geen verwachtingen voor de toekomst. Door de grote 

ontwikkelingen die tijdens de achttiende eeuw plaatsvonden ontstond het idee dat er een andere 

periode was aangebroken, namelijk een periode van vooruitgang. Moderniteit impliceert dat de 

periode na de Verlichting een nieuwe tijd was, waarin mensen verder ontwikkeld waren dan 

voorheen. 8 Aan het einde van de negentiende eeuw ontstonden er veel occulte bewegingen, die 

als onderdeel van de moderne tijd een reactie waren en zich verzetten tegen het rationalisme en 

het wetenschappelijk materialistisch denken. Volgens deze occulte bewegingen bestond er veel 

meer dan de moderne wetenschap kon verklaren.9        

 Pas in de opvatting dat een andere tijd is aangebroken kan er een geschiedopvatting 

bestaan. Dat wil zeggen de opvatting dat het verleden zijn eigen kenmerken heeft die zijn te 

onderscheiden van de huidige tijd. Het idee dat het mogelijk was dat er een nieuw tijd van 

vooruitgang aan kon breken, betekende dat er na de huidige tijd wederom een nieuwe tijd zal 

aanbreken. Bij deze opvatting van de tijd ontstonden toekomstverwachtingen, waarin het idee 

van vooruitgang centraal stond. Als het verleden anders is dan de huidige tijd, dan zal de 

toekomst ook anders zijn dan de huidige tijd.10       

 De Theosofische Vereniging had als occulte beweging haar eigen geschiedopvatting en 

toekomstverwachting. Doordat er op een specifieke manier naar het verleden werd gekeken 

waren er bepaalde verwachtingen van de toekomst. De toekomstverwachting van de 

Theosofische Vereniging resulteerde in de oprichting van de Orde van de Ster in het Oosten en 

het aanstellen van Jiddu Krishnamurti als Wereldleraar. Garry W. Trompf noemt de 

toekomstverwachtingen van de Orde van de Ster in het Oosten het ‘theosofisch adventisme’, 

waarmee hij een vergelijking maakt met christelijk adventistische bewegingen, die ontstonden 

in de negentiende eeuw en geloofden in de terugkeer van Christus en de stichting van Gods 

Rijk.11 De Orde had, net als de christelijk adventistische bewegingen, haar eigen idee van de 

                                                           

8 Reinhart Kosseleck, Futures Past: On the Sementics of Historical Time (New York 2004) 3-5. 

9 Thomas Laqueur, ‘Why the Margins matter: Occultisme and the Making of Modernity’, Modern Intellectual 

History, 3, 1 (Cambridge 2006), 112. 

10 Ibidem, 5. 

11 Garry W. Trompf, ‘History and the End of Time in New Religions’, The Cambridge Companion to New 

Religious Movements (Cambridge 2012) 65. 



8 

 

wederkomst van Christus en de komst van een nieuw tijdperk, waarin Krishnamurti het 

aangewezen voertuig voor de incarnatie van de Christus was. 

 

1.4 Historiografie 
 

De Amerikaanse godsdienstwetenschapper Catherine Wessinger stelt in Handbook of the 

Theosophical Current dat Krishnamurti de eerste spirituele leraar in het Westen was die 

beweerde dat een transformatie van de menselijke geest bewerkstelligd kan worden door 

zelfonderzoek en de verschuiving van het bewustzijn naar het huidige moment (het nu). Iemand 

die vanaf het begin van het huidige millennium veel bekendheid heeft vergaard is de Duitse 

spirituele leraar en auteur Eckhart Tolle, die in zijn boek The Power of Now stelt dat het ware 

geluk te vinden is in de belevenis van het moment waar je je in bevindt, in plaats van geestelijk 

te leven in het verleden of in de toekomst.12 Eckhart Tolle zou volgens Wessinger een van de 

westerse spirituele leraren zijn die sterk beïnvloed is door Krishnamurti.13 Het is in die zin 

ironisch dat een orde met een duidelijke toekomstverwachting een wereldleraar aanwijst die 

stelt dat de waarheid slechts te vinden is in het moment. Het moment waarop Krishnamurti zijn 

‘boodschap van het moment’ begon te verkondigen wordt voor nu buiten beschouwing gelaten.

 De Nederlandse historicus Jan Romein stelt in zijn boek Op het breukvlak van twee 

eeuwen: ‘Er is wel geen indringender bewijs voor de fundamentele onzekerheid en 

onbevredigdheid van de geest van deze tijd dan dit salutisme en idealisme, dit haken naar heil 

en heiligheid.’.14 Romein stelt hiermee eveneens dat de komst van de nieuwe spirituele 

bewegingen een reactie was op de moderniteit. Volgens Romein groeide de onzekerheid onder 

de bourgeoisie door de opkomst van onafhankelijkheidsbewegingen in de koloniale gebieden 

en de arbeidersbewegingen in Europa. De oude tradities en zekerheden brokkelden af, waardoor 

de burgers van de bourgeoisie haastig op zoek gingen naar een nieuw houvast.   

 De Nederlandse historicus Piet de Rooy bekritiseert in zijn artikel ‘Een hevig gewarrel: 

Humanitair idealisme en socialisme in Nederland rond de eeuwwisseling’ Romeins stelling dat 

de aantrekkingskracht van nieuwe spirituele stromingen alleen aanwezig was in de bovenste 

                                                           

12 Eckhart Tolle, The Power of Now: A Guide to Spiritual Enlightment (Londen 2011). 

13 Olav Hammer en Mikael Rothstein, Handbook of the Theosophical Current (Leiden 2013) 42. 

14  Jan Romein, Op het breukvlak van twee eeuwen: De westerse wereld rond 1900 (Amsterdam 1976) 648. 



9 

 

lagen van de samenleving. Volgens De Rooy gold dit ook voor de onderste lagen. Er waren 

volgens hem veel verbanden te zien tussen metafysische bewegingen en het socialisme, dat 

vooral aanhangers had in de arbeidersklasse.15       

 Historicus Marjet Brolsma stelt net als De Rooy dat de nieuwe spirituele bewegingen 

mensen aantrokken van allerlei komaf. Evenals De Rooy schaart Brolsma de nieuwe spirituele 

stromingen onder een brede beweging, namelijk de humanitaire beweging. Volgens haar was 

de humanitaire beweging een cultuurkritische reactie op de moderne samenleving. De 

aanhangers van de humanitaire bewegingen hielden er dikwijls zeer uiteenlopende 

levensovertuigingen op na, maar deelden met elkaar een optimistisch en hevig verlangen naar 

een betere en menselijkere samenleving.16 Volgens Brolsma bood de humanitaire beweging 

soelaas voor mensen die een gevoel van onbehagen ervaarden door het toenemende 

rationalisme en materialisme in de samenleving. De Theosofische Vereniging en de Orde van 

de Ster in het Oosten waren hiervoor een aantrekkelijk alternatief. Zij konden met hun 

opvattingen geschaard worden onder de humanitaire beweging. De Orde was immers opgericht 

door leden van de Theosofische Vereniging ter voorbereiding van de komst van de wereldleraar, 

die de samenleving naar een hoger plan zou moeten trekken. Er was ook binnen de Theosofische 

Vereniging een duidelijk verlangen naar een samenleving die menselijker, minder 

rationalistisch en minder materialistisch was ingesteld.      

 Een belangrijk punt dat Brolsma aanhaalt die relevant is voor mijn onderzoek is dat vlak 

na het einde van de Eerste Wereldoorlog de spirituele bewegingen een toenemende fascinatie 

toonden voor de ‘oosterse’ levensopvattingen. Na de vernietigingen van de Eerste 

Wereldoorlog raakte Europa in een cultuurcrisis. De gedachte dat het moreel ‘superieure’ 

Europa de rest van de wereld beschaving kon leren was tot diep in de kern aangetast.  De drang 

naar eenheid en menselijkheid was na de oorlog zeer groot. Er heerste binnen veel spirituele 

bewegingen in Europa de overtuiging dat de oosterse levensopvattingen de zieke westerse 

beschaving zouden kunnen genezen.17  De Theosofische Vereniging en de Orde van de Ster in 

het Oosten hadden al een hoop wijsheden van oosterse religies geadopteerd en de keuze voor 

een Messias was niet voor niets op een jongen uit India gevallen. Volgens Brolsma waren de 

                                                           

15  Piet de Rooy, ‘Een hevig gewarrel. Humanitair idealisme en socialisme in Nederland rond de eeuwwisseling’, 

BMGN, CVI 4 (1991) 625-626. 

16 Marjet Brolsma, Het humanitaire moment. Nederlandse intellectuelen, de Eerste Wereldoorlog en de crisis 

van de Europese beschaving 1914-1930 (Amsterdam 2015) 6. 

17  Ibidem, 125. 



10 

 

Theosofische Vereniging en de Orde van de Ster in het Oosten dan ook organisaties die na de 

Eerste Wereldoorlog veel aanhangers kregen.       

 De Eerste Wereldoorlog is het eerste punt waar een duidelijke verandering in de 

toekomstverwachtingen van de Orde waar te nemen is. De tweede zichtbare verandering is 

zichtbaar in de laatste jaren van het bestaan van de Orde. In deze jaren werd de weerstand van 

Krishnamurti tegen zijn rol als Wereldleraar groter. Dit uitte hij ook in zijn toespraken. Er is 

echter ook genoeg secundaire literatuur geschreven, waarin te ontdekken is wat de 

gedachtegangen van Krishnamurti in deze jaren waren. Dit wordt vooral beschreven in 

biografieën van Krishnamurti. Een daarvan is Star in the East. Krishnamurti, the Invention of 

a Messiah van Roland Vernon, waarin de ontdekking van Krishnamurti als toekomstige 

wereldleraar wordt beschreven, zijn opleidingsjaren bij de Theosofische Vereniging en de 

periode waarin hij als wereldleraar optrad voor de Orde van de Ster in het Oosten.18 In het boek 

van Vernon komen persoonlijke ervaringen van Krishnamurti aan het bod en hierdoor wordt 

duidelijk wat voor factoren er mee hebben gespeeld bij het steeds sterker wordende verzet van 

Krishnamurti.  Er zijn nog enkele biografieën geschreven die wellicht nog dichterbij 

Krishnamurti’s persoon komen dan de biografie van Vernon, namelijk de boeken van Mary 

Lutyens. Lutyens was vanaf de jaren twintig al goed bevriend met Krishnamurti en heeft een 

aantal maal Krishnamurti’s meningen uit eerste hand vernomen. In Krishnamurti: The Years of 

Awakening beschrijft Lutyens het ‘ontwakingsproces’ van Krishnamurti en hoe dit heeft geleid 

tot de opheffing van de Orde van de Ster in het Oosten.19      

 De Orde van de Ster in het Oosten maakte in de periode van haar bestaan een aantal 

markante ontwikkelingen mee. Ten eerste had de Eerste Wereldoorlog een grote invloed op de 

levensopvattingen van de Europeanen en daarmee ook op de leden van de Orde. Ten tweede 

waren de persoonlijke ontwikkelingen van Krishnamurti ook van grote invloed op de invulling 

van zijn rol bij de Orde. Zijn persoonlijke ontwikkelingen en ontdekkingen resulteerden zelfs 

in de opheffing van de Orde in 1929.  Verschillende auteurs hebben de Orde geplaatst in de 

context van occultisme, zoals J.P. Verhaar doet in zijn boek De moderne Theosophische 

Beweging. Volgens Verhaar zou de Theosofische Vereniging, door de invloed van Charles 

Leadbeater, meer toenadering hebben gezocht tot andere belangrijke occultistische stromingen, 

zoals het spiritisme, waarin de overtuiging bestond dat de geest van de mens na de dood nog 

                                                           

18 Roland Vernon, Star in the East. Krishnamurti:the Invention of a Messiah (g.pl 2000). 

19 Mary Lutyens, The Years of Awakening (London 1975). 



11 

 

voortleeft en in staat is te communiceren met de levenden.20  Volgens Catherine Wessinger was 

het hoogstwaarschijnlijk ook Leadbeater die Besant ervan overtuigde dat de verschijning van 

de Wereldleraar op handen was. Leadbeater en Besant zouden zich al jarenlang bezig hebben 

gehouden met het onderzoeken en uitdragen van occultistische ideeën.21 De 

toekomstverwachting van de komst van de Wereldleraar zou het summum worden van hun 

werk.              

 Mijn onderzoek richt zich specifiek op de ontwikkelingen in de toekomstverwachtingen 

van de Orde, die dankzij de inzet van een aantal invloedrijke theosofen en Krishnamurti 

misschien wel de belangrijkste en meest invloedrijke occulte beweging was van de twintigste 

eeuw.  

 

1.5 Bronnen en Methodologie 
 

Voor dit onderzoek heb ik gebruik gemaakt van een kwalitatieve onderzoeksmethode waarbij 

ik het Nederlandse tijdschrift van de Orde van de Ster in het Oosten, genaamd De Ster, heb 

onderzocht. Hiervan werd de eerste uitgave gepubliceerd in januari 1914, drie jaar na de 

oprichting van de Orde.          

 Bij het onderzoeken van de tijdschriften heb ik artikelen geanalyseerd die een antwoord 

kunnen geven op mijn hoofd- en deelvragen. Bij het selecteren van de juiste artikelen heb ik 

gekeken naar de titels en de inhoud van de artikelen, om erachter te komen of deze de 

toekomstverwachtingen en het gedachtegoed van de Orde bespreken. Volgens mijn criteria 

moesten in deze artikelen vooral de komst van de Wereldleraar, Krishnamurti, of de doelen van 

de Orde besproken worden. Die artikelen gaan dus voornamelijk over de 

toekomstverwachtingen, maar ik heb ook artikelen behandeld die het beleid en de doelen van 

de Orde beschrijven, om zo een goed beeld te kunnen geven van de organisatie. De tijdschriften 

die ik heb onderzocht zijn gebundeld per jaar van uitgave, waarvan er zestien bestaan (1914 tot 

en met 1929). De gebundelde tijdschriften bevatten geen inhoudsopgave, waardoor ik de 

bundels bladzijde voor bladzijde heb moeten doorbladeren om zo de juiste artikelen te vinden. 

Ik heb in mijn onderzoek ontdekt dat de meeste artikelen de toekomstverwachtingen van de 

Orde bespreken, waardoor ik een selectie heb moeten maken van artikelen waarvan ik denk dat 

                                                           

20 J.P. Verhaar, De moderne Theosofische Beweging (Hilversum 1931) 14. 

21 Hammer, Handbook of the Theosophical Current, 38. 



12 

 

die het meest bruikbaar zijn voor mijn verhaal.       

 De belangrijkste secundaire literatuur die ik onderzocht heb bestaat uit biografieën van 

Jiddu Krishnamurti en uit boeken en artikelen die de context en het theoretische kader, waarin 

de Orde bestond, beschrijven. Een aantal biografieën van Krishnamurti zijn geschreven door 

Mary Lutyens, zoals The Years of Awakening en The Life and Death of Krishnamurti.22 Lutyens 

was een goede vriendin van Krishnamurti en heeft een groot deel van haar leven met hem 

doorgebracht. In deze biografieën ben ik een aantal persoonlijke zaken van Krishnamurti 

tegengekomen, die betrekking hebben op zijn periode bij de Orde van de Ster in het Oosten. 

Omdat die periode een groot deel van Krishnamurti’s leven in beslag heeft genomen, wordt een 

groot deel van deze biografieën gewijd aan Krishnamurti’s leven bij de Orde van de Ster in het 

Oosten. De primaire bronnen in combinatie met de secundaire literatuur zullen mij een dieper 

inzicht geven in het gedachtegoed van de Orde van de Ster in het Oosten, maar daarnaast deze 

ook kunnen plaatsen in de context van de eerste twee decennia van de twintigste eeuw en de 

bewegingen die daarin actief waren.   

 

1.6 Bijdrage en relevantie van onderzoek 
 

De Orde van de Ster in het Oosten en de Theosofische Vereniging hadden een 

toekomstverwachting van een nieuw tijdperk van broederschap en verlichting. De Theosofische 

Vereniging trachtte wijsheden uit allerlei religieuze en spirituele stromingen over te nemen met 

als doel de essentie ervan te vormen tot een waarheid en die over te brengen aan de mensen, 

om in de toekomst een tijdperk van broederschap en verlichting te kunnen realiseren. 

 In de negentiende eeuw ontstonden er al christelijke adventistische bewegingen, die ook 

geloofden in de komst van een nieuw tijdperk, maar dan ingeluid door de wederkomst van 

Christus, die de uitverkorenen zou meenemen naar Gods nieuwe wereld.23 Volgens Garry 

Trompf kunnen de Theosofische Vereniging en de christelijk adventistische bewegingen 

geschaard worden onder wat hij ‘New Religious Movements’ noemt, die ontstonden in de 

negentiende eeuw. Leden van deze bewegingen zouden volgens Trompf het gevoel delen van 

kosmische significantie door te geloven dat hun activiteiten cruciaal zijn voor de menselijke 

                                                           

22  Ibidem; 

Mary Lutyens, The Life and Death of Krishnamurti (London 1990). 

23 Trompf, ‘History and the End of Time in New Religions’, 65. 



13 

 

geschiedenis.24 Volgens de Theosofische Vereniging en de Orde van de Ster in het Oosten 

waren hun activiteiten van belang om het nieuwe tijdperk te kunnen realiseren, die gebaseerd 

was op de spirituele ontwaking van de mensheid.       

 Dat de spirituele ontwaking, of verlichting, te vinden is in de toekomst staat haaks op 

de boodschap van de aangewezen Wereldleraar, Jiddu Krishnamurti, die in een van zijn 

toespraken zegt: ‘If you once establish such a goal -which is happiness and hence freedom- life 

becomes simple. There is no longer confusion, and time, and the complications of time, 

disappear. Time is only a binder of life and the moment you are free you are beyond time.’25 

De spirituele ontwaking is volgens Krishnamurti niet te vinden in de toekomst, maar in het ‘nu’. 

Zij die de spirituele ontwaking afwachten of trachten te vinden in de toekomst zullen hun doel 

niet behalen.           

 Hier wordt de paradox van stromingen zoals de Theosofische Vereniging en de Orde 

van de Ster in het Oosten duidelijk. De Theosofische Vereniging en de Orde van de Ster in het 

Oosten zochten naar de essentie van de millennia-oude spirituele leer, namelijk het bereiken 

van de spirituele ontwaking van de mens in het tijdloze nu, maar ontwikkelden tegelijkertijd 

ideeën over de komst van een nieuw tijdperk in de toekomst. Deze paradox wordt in de literatuur 

onvoldoende benadrukt. Ik zal in deze scriptie deze paradox nader onderzoeken.   

 Ik zal mij richten op de Orde van de Ster in het Oosten en Krishnamurti, maar verwacht 

daarmee de paradox van meerdere spirituele stromingen van de negentiende en de twintigste 

eeuw aan te kunnen tonen. Ik verwacht daarbij ook in het resultaat van mijn onderzoek duidelijk 

uiteen te kunnen zetten wat die boodschap van Krishnamurti inhield en hoe zijn boodschap een 

voortzetting was van de millennia-oude spirituele leer. Hiermee wil ik aantonen dat de Orde 

van de Ster in het Oosten vanuit haar belangen die kernboodschap negeerde om haar 

volgelingen een betere toekomst te beloven. Het belangrijkste om te realiseren bij dit onderzoek 

is misschien wel het feit dat de Eerste Wereldoorlog de verwachtingen van de Orde heeft 

beïnvloed en het verlangen naar een betere toekomst heeft versterkt, terwijl Krishnamurti juist 

het verlangen naar een beter ‘heden’ versterkte. De paradox binnen de Orde blijkt aan het einde 

van het tweede decennium van haar bestaan sterker te worden. Het is interessant om te 

onderzoeken of en hoe de toekomstverwachtingen van de leden van de Orde getemperd waren 

door de invloed van Krishnamurti.         

                                                           

24 Ibidem, 63. 

25 Jiddu Krishnamurti, Life in Freedom (Ommen 1928) 12. 



14 

 

 Dit onderzoek tracht een bijdrage te leveren aan de manier waarop gekeken wordt naar 

spirituele bewegingen van de twintigste eeuw. De Orde van de Ster in het Oosten zou – naar 

eigen zeggen – de laatste halte van de Theosofische Vereniging worden, voordat het nieuwe 

tijdperk ingeleid kon worden. De opheffing van de Orde in 1929 was niet direct het einde van 

de Theosofische Vereniging, maar de populariteit verminderde aanzienlijk.26 Krishnamurti ging 

na de opheffing door met het geven van toespraken, maar niet meer in organisatieverband. Dit 

onderzoek zal de Orde van de Ster in het Oosten kunnen plaatsen in de context van het 

occultisme en het humanitair idealisme, die de vermenselijking van de samenleving als doel 

hadden, maar ook hoe de Orde van de Ster in het Oosten door haar paradoxale filosofie een 

unieke ontwikkeling doormaakte. Dit onderzoek richt zich niet op de christelijke adventistische 

bewegingen van de negentiende eeuw of andere New Religious Movements, maar door het 

onderzoeken van het gedachtegoed van de Orde van de Ster in het Oosten kan er een verband 

worden gelegd tussen deze verschillende stromingen, waarbij de toekomstverwachtingen van 

een nieuw tijdperk centraal lagen. 

In de volgende hoofdstukken zullen de ontwikkelingen van de Orde van de Ster in het Oosten 

worden beschreven, waarin de toekomstverwachtingen van de Orde centraal staan. In het 

eerstvolgende hoofdstuk zal worden beschreven waarom de Orde van de Ster in het Oosten is 

opgericht en wat de rol van Krishnamurti daarin was. In de twee hoofdstukken daarna zullen de 

tijdschriften van de Orde worden geanalyseerd, zodat er kan worden beschreven hoe de 

toekomstverwachtingen van de Orde ontwikkelden en hoe deze ontwikkelingen leidden tot de 

opheffing van de Orde in 1929. 

 

 

 

 

 

                                                           

26 Verhaar, De moderne Theosofische Beweging, 147. 



15 

 

Hoofdstuk 2- De Theosofische Vereniging en de Orde van de Ster in 

het Oosten 
 

‘Mogen we in het ingetreden jaar met kracht en in liefde samenwerken, opdat de Orde in 

Nederland zijn plaats in het wereldplan waardig moge vervullen’, schrijft de redactie in het 

allereerste artikel van De Ster, waarin zij de lezers uitlegt hoe het Nederlandse tijdschrift tot 

stand is gekomen en wat de bedoeling is van de Nederlandse tak van de Orde.27 De redactie legt 

in het artikel uit dat een Nederlands tijdschrift noodzakelijk was om de Nederlandse leden te 

verenigen en goed op de hoogte te kunnen houden van de gebeurtenissen binnen de Orde. Het 

artikel beschrijft echter niet de geschiedenis die voorafging aan de oprichting van de Orde en 

van het tijdschrift.          

 In dit hoofdstuk wordt de geschiedenis en de historische context van de oprichting en 

het bestaan van de Orde van de Ster in het Oosten beschreven. De deelvraag van dit hoofdstuk 

luidt: Waarom werd de Orde van de Ster in het Oosten opgericht en wat was daarin de rol van 

Krishnamurti?  De historische context is van belang voor dit onderzoek, omdat het bepaalde 

standpunten van de auteurs van het tijdschrift zal kunnen verklaren. In dit hoofdstuk zal worden 

beschreven wanneer en waarom de Theosofische Vereniging is opgericht, hoe daar de Orde van 

de Ster in het Oosten uit is ontstaan en hoe Krishnamurti de aangewezen Wereldleraar werd. 

 

2.1 De Theosofische Vereniging 
 

De Theosofische Vereniging werd in 1875 opgericht in de Verenigde Staten door de Russische 

occultist ‘madame’ Helena Blavatsky en de Amerikaanse kolonel Henry Steel Olcott.28 

Blavatsky zou, volgens haarzelf, de Theosofische Vereniging hebben opgericht in opdracht van 

haar spirituele leraren. Blavatsky beweerde enkele jaren in India onderwezen te zijn door wat 

zij zelf ‘de Meesters’ of ‘Mahatmas’ noemde. Deze Meesters zouden een goddelijke ziel 

                                                           

27 De Ster: Officieel orgaan van de Orde van de Ster in het Oosten (Amsterdam 1914) 15. 

    De onderzochte tijdschriften zijn samengevoegd in bundels. Helaas zijn niet alle uitgaven meer volledig. De    

bladzijde-verwijzingen in de voetnoten verwijzen dan ook naar de bladzijden zoals die staan aangegeven in de 

tijdschriftenbundels, omdat niet bij ieder artikel een auteur, titel, of datum vermeld staat en omdat de 

paginanummers van de bladzijden van de bundels niet overeenkomen met de paginanummers van de 

oorspronkelijke tijdschriften. De tijdschriftenbundels komen uit de Koninklijke Bibliotheek te Den Haag. 

28 Verhaar, De Moderne Theosofische Beweging, 9-10. 



16 

 

bevatten en vele malen ouder worden dan andere mensen, om zo in staat te zijn hun goddelijke 

wijsheden over te kunnen brengen op de mensheid. Zij zouden volgens Blavatsky, toen zij in 

India bij hen in de leer was, haar de opdracht hebben gegeven de Theosofische Vereniging op 

te richten, met het doel de mensheid, die op zoek was naar antwoorden op spirituele 

vraagstukken, te dienen.29 De Theosofische Vereniging legde zich drie centrale doelen op: 

1. Het vormen van een universeel broederschap der mensen, zonder onderscheid in ras, 

geloofsbelijdenis, geslacht, klasse, of kleur.  

2. Het bestuderen van comparatieve religies, filosofieën en wetenschappen. 

3. Het onderzoeken van de onverklaarde wetten van de natuur en de psychische krachten 

verborgen in de mens.30  

De term ‘theosofie’ is te ontleden in de twee oud-Griekse woorden ‘theos’ en ‘sofia’ en betekent 

‘goddelijke wijsheid’. Het gedachtegoed van de Theosofische Vereniging bestond voor een 

groot deel uit overgenomen oosterse religieuze en spirituele denkbeelden, zoals het geloof in 

reïncarnatie en een spirituele hiërarchie. Het adopteren van deze oosterse tradities deed 

Blavatsky en Olcott in 1882 doen besluiten het hoofdkwartier van de Vereniging in Adyar in 

India te vestigen.31 Deze locatie zou beter passen bij de mystieke en spirituele 'sfeer', die de 

vereniging verbond met India, het land waar de oorsprong van oosterse mystiek lag.  In Adyar 

vestigde de Theosofische Vereniging het hoofdkwartier en een gemeenschap en vanuit hier 

verspreidde de beweging zich over de gehele wereld.     

 De Theosofische Vereniging was een van de vele occulte bewegingen die ontstonden 

aan het einde van de negentiende eeuw. Het ontstaan van deze bewegingen lijkt het resultaat te 

zijn van de secularisering van de samenleving en de moderne wetenschappelijke denkbeelden, 

waardoor voor veel mensen de wereld zijn ‘ziel’ leek te verliezen. Mensen hadden toch behoefte 

aan betekenisgeving en zingeving en zo ontstonden er nieuwe religieuze bewegingen, die 

verschillende spirituele dogma’s of wijsheden ontdekten en die samenvoegden, om een 

alternatief te bieden voor het traditioneel christelijk en het modern wetenschappelijk denken.32 

Deze bewegingen kwamen overeen in hun overtuigingen dat hun activiteiten een belangrijke 

                                                           

29 Katinka Hesselink, Helena Petrovna Blavatsky, Collected Writings 1874-1878 (g.pl. g.d.) 74-93. 

30 Verhaar, De Moderne Theosofische Beweging, 20-21. 

31 Lutyens, The Life and Death of Krishnamurti, 11. 

32 Hanegraaff, Western Esotericism, 48. 



17 

 

rol speelden in het verloop van de geschiedenis en de ontwikkeling van de kosmos.33  

 Volgens Blavatsky en Olcott bestond er in het universum een 'spirituele hiërarchie', 

waarin zielen zouden evolueren in een proces van 'reïncarnatie', totdat de ultieme spirituele 

perfectie bereikt was.34 Deze overtuigingen staan beschreven in het door Blavatsky in 1888 

uitgegeven boek The Secret Doctrine, dat gold als een soort bijbel voor de Theosofische 

Vereniging. Onder de mensheid zouden zowel 'lagere' als 'hogere' zielen leven. De hogere 

zielen werden door Blavatsky de 'Meesters' genoemd. Een aantal van deze hogere zielen zouden 

leven in een vallei in Tibet en zouden Blavatsky’s Meesters geweest zijn waarvan Blavatsky 

beweerde enkele jaren bij gewoond te hebben en waar zij nog regelmatig mee zou 

communiceren, door middel van brieven. De Meesters zouden Blavatsky hebben onderwezen 

in de 'goddelijke wijsheid' en haar de opdracht hebben gegeven de Theosofische Vereniging op 

te richten.35 Boven deze Meesters bestonden nog hogere zielen, waaronder Maitreya.36 Boven 

Maitreya zouden weer hogere zielen bestaan, waaronder de Boeddha. Maitreya was de ziel die 

circa tweeduizend jaar geleden in Jezus Christus was geïncarneerd, met het doel een nieuw 

tijdperk te stichten. Maitreya zou weer incarneren als de wereld hem nodig had.  

 Volgens Blavatsky zou de tijd van zijn reïncarnatie snel aanbreken. De moderne wereld 

zat volgens haar in een crisis van materialisme, hebzucht en verdeeldheid en daarvoor was de 

incarnatie van Maitreya in een nieuwe Wereldleraar zo nodig.37 Uiteindelijk zou de uit India 

afkomstige Jiddu Krishnamurti als de Wereldleraar worden aangewezen. Nadat Blavatsky in 

1891 en Olcott in 1907 waren gestoven, werd Annie Besant, een Engelse theosoof en feministe, 

de president van de Theosofische Vereniging en werd Charles Webster Leadbeater haar 

rechterhand in het leiden van de vereniging. Leadbeater was een Britse theosoof en eveneens 

een bisschop van de Vrij-Katholieke Kerk.38 Zijn reputatie was discutabel. Hij heeft als 

rechterhand van Besant en als de ‘ontdekker’ van het voertuig voor de incarnatie van Maitreya 

een grote invloed gehad op het gedachtegoed van de Theosofische Vereniging.39 Leadbeater 

                                                           

33 Trompf, ‘History and the End of Time’, 63. 

34 Helena Petrovna Blavatsky, The Secret Doctrine (London 2015) 75-76. 

35 Lutyens, Life and Death of Krishnamurti, 11-12. 

36 Blavatsky, The Secret Doctrine, 404. 

37 Lutyens, Life and Death of Krishnamurti, 12. 

38 Gregory John Tillet, Charles Webster Leadbeater 1854-1934: A Biographical Study (Online Edition) (g.pl 

2008) 31. 

39 Tillet, Charles Webster Leadbeater, 405-409. 



18 

 

was echter tussen 1905 en 1920 meerdere malen verdacht en beschuldigd van het verrichten 

van seksuele handelingen met jongens, die hij opleidde voor de Theosofische Vereniging.40  

 

2.2 De ‘ontdekking’ van Jiddu Krishnamurti 
 

Op 11 mei 1895 werd Jiddu Krishnamurti geboren in Madanapalle in India. Zijn familie 

behoorde tot de Brahmanen, leden van de hoogste kaste in de Indiase samenleving, die veelal 

bestond uit priesters en geleerden. Zijn vader, Jiddu Narianiah, was een belastinginner voor de 

Britse regering in India en was lid van de Theosofische Vereniging. Narianiah trouwde met zijn 

nicht Sanjeevamma. Zij was een aanbidster van de godheid Krishna, naar wie zij en haar man 

hun achtse kind, Krishnamurti, vernoemden  

 Er bestond een speciale band tussen Krishnamurti en zijn drie jaar jongere broer 

Nityananda, ondanks dat de twee jongens nogal van persoonlijkheid verschilden. Krishnamurti 

en Nityananda zouden later samen opgenomen worden door de Theosofische Vereniging, 

omdat Krishnamurti niet zonder zijn broertje de onbekende wereld van de theosofie wilde 

betreden. Nityananda was pienter en leergierig. Krishnamurti was dromerig en hardleers.41 

Krishnamurti was daarnaast als kind regelmatig ziek, waardoor hij vaak niet op school aanwezig 

kon zijn. Hij viel niet goed bij de leraren van zijn school, die hem toch al als zwakzinnig hadden 

bestempeld. Toen Krishnamurti negen jaar oud was stierf zijn twintig jaar oude zus. Een jaar 

later stierf zijn moeder. Vader Narianiah maakte regelmatig mee dat Krishnamurti in het huis 

achter 'lucht' aanliep. Hij zou zijn vader hebben gezegd dat hij zijn overleden moeder of zijn 

overleden zus door het huis zag lopen.42       

 Aan het einde van 1907 werd Narianiah verplicht met pensioen gestuurd. Hij was toen 

nog maar 52 jaar en zou maar de helft van zijn laatste salaris aan pensioengeld ontvangen. Hij 

schreef het bestuur van de Theosofische Vereniging/de president van de Theosofische 

Vereniging/Annie Besant met de aanbieding van zijn diensten in ruil voor huisvesting voor hem 

en zijn (vier) zonen in de theosofische gemeenschap in Adyar. Ondanks dat hij bij zijn eerste 

verzoek werd afgewezen, bleef hij volhouden en kreeg hij toch een baan als assistent-secretaris. 

Op 23 januari 1909 verhuisde hij met zijn zonen naar Adyar. Er was echter geen woning meer 

                                                           

40 Ibidem, 702-714. 

41 Ibidem, 13. 

42 Vernon, Star in the East, 38. 



19 

 

beschikbaar op het complex van de Vereniging, waardoor zij gehuisvest werden in een ietwat 

vervallen huis aan de rand van het complex. Naast Krishnamurti en Nityananda woonden er 

nog twee zonen van Narianiah in het huis. De oudste zoon, Sivaram, ging naar universiteit in 

Madras en de jongste zoon, Sadanand, van vijf jaar oud, was zowel lichamelijk en geestelijk 

niet in staat om naar school te gaan en bleef de rest van zijn leven gehandicapt. Krishnamurti 

en zijn broer Nityananda, die in januari 1909 respectievelijk dertien en tien jaar oud waren, 

liepen elke schooldag bijna 10 kilometer naar school en terug.43     

 Charles Leadbeater had inmiddels, vlakbij het hoofdkwartier, een bungalow in het 

complex betrokken. Zijn hoofdbezigheid was het afhandelen van correspondentie, die overal 

ter wereld vandaan kwam. Op een avond werd Leadbeater door zijn Nederlandse secretaris, 

Johan van Manen, en diens assistent uitgenodigd om mee te gaan naar het strand, waar Van 

Manen regelmatig een aantal jonge jongens, die zijn aandacht hadden gewekt, in het water zag 

baden. Volgens Van Manen zou Leadbeater vooral geïnteresseerd zijn in een van de jongens, 

die een bijzondere uitstraling had. Leadbeater hoefde niet overgehaald te worden en ging met 

zijn secretaris mee naar het strand. Hier werd Leadbeater direct gegrepen door de verschijning 

van Krishnamurti. Krishnamurti bezat volgens Leadbeater de mooiste aura die hij ooit had 

gezien. Hij voorspelde zijn secretaris dat de jongen ooit een grote spirituele onderwijzer zou 

worden.44  Niet lang na de ontmoeting tussen Leadbeater en Krishnamurti op het strand 

verzocht Leadbeater Jiddu Narianiah zijn zoon op een vrije dag naar zijn bungalow te brengen. 

Narianiah ging in op dit verzoek en bezocht de bungalow van Leadbeater samen met zijn zoon 

Krishnamurti. Leadbeater zou de eerste keer zijn hand op het hoofd van Krishnamurti gelegd 

hebben en zijn vorige leven hebben beschreven. Na deze ontmoetingen volgden er meer 

ontmoetingen, meestal op een zaterdag en zondag. Na een aantal ontmoetingen verklaarde 

Leadbeater aan zijn secretaris en diens assistent dat Krishnamurti het ‘voertuig’ zou zijn, waar 

Maitreya, de Wereldleraar, in zou incarneren en dat Leadbeater door de Meesters geïnstrueerd 

was dat hij de jongen tot dit wereldleraarschap moest opleiden.45 Leadbeater  haalde 

Narianiah over om zijn zonen Krishnamurti en Nityananda onder zijn toezicht te plaatsen, zodat 

Leadbeater de jongens kon opleiden. Nityananda werd erbij betrokken, omdat Krishnamurti 

niets wilde ondernemen zonder zijn broertje. De twee jongens waren zeer gehecht aan elkaar. 

                                                           

43 Lutyens, Life and Death of Krishnamurti, 14. 

44 Ibidem, 15. 

45 Ibidem, 16. 



20 

 

Er werden vier onderwijzers aan de jongens toegewezen, naast Leadbeater zelf, die hen 

geschiedenis leerde. Het belangrijkste voor de jongens in de ogen van Leadbeater was het vak 

Engels. Een toekomstige Wereldleraar moest zich natuurlijk wel kunnen uiten in een taal die 

wereldwijd werd begrepen. De rest van de opleiding bestond uit sport, etiquette en lessen over 

het theosofische gedachtegoed. Krishnamurti werd zo langzaam klaargestoomd voor zijn 

toekomstige rol van Wereldleraar.46         

 Een van Krishnamurti’s theosofische onderwijzers was George Arundale, het 

voormalige hoofd van de Central Hindu College in Benares. De Central Hindu College was in 

1898 opgericht door Annie Besant, met als doel de Indiase jeugd op te leiden om een toekomst 

voor India te creëren, waarin misstanden in de samenleving, zoals kinderhuwelijken en 

kinderarbeid niet meer bestonden.47 In 1910 had Arundale Krishnamurti al enkele keren 

meegenomen naar de universiteit in Benares, om daar af en toe korte toespraken te houden voor 

studenten. Arundale was erg onder de indruk van Krishnamurti. Vanuit Arundale kwam ook 

het initiatief om een organisatie op te richten, die zou fungeren als het orgaan dat de komst van 

de Wereldleraar zou faciliteren.         

 In januari 1911 richtte Arundale de Orde van de Rijzende Zon op, met als doel de 

theosofen samen te brengen die geloofden in de komst van de Wereldleraar en hen als 

organisatie te laten voorbereiden op die komst. De leden wierf hij onder de jongens van de 

Central Hindu College, omdat zij door Arundale toch al enigszins onderwezen waren in het 

gedachtegoed van de theosofie. Er waren personeelsleden en ouders van jongens van de Central 

Hindu College die verontrust waren door Arundale’s onderneming. Zij vonden het ongepast om 

een educatieve instelling te gebruiken als orgaan voor een nieuwe religieuze beweging.48 

Besant, als stichter van de Central Hindu College, werd hierdoor publiekelijk bekritiseerd. 

Besant besefte dat de oprichting van Arundale’s Orde met dergelijke kritiek niet een stevig 

fundament voor een organisatie vormde en hief de Orde van de Rijzende Zon op. Zij verving 

deze echter direct door een internationale organisatie, namelijk de Orde van de Ster in het 

Oosten.49   

                                                           

46 Christine Williams, Writing a biography of the philosopher Jiddu Krishnamurti, a paper to the Dialectic 

Interpretation of Religious Phenomena Conference (Canberra 2002) 3-4. 

47 Vernon, Star in the East, 41. 

48 Ibidem, 72. 

49 Ibidem, 73. 



21 

 

 

2.3 De weg naar het Wereldleraarschap 
 

Door het opheffen van de Orde van de Rijzende Zon en de oprichting van de Orde van de Ster 

in het Oosten was het aandachtspunt van Wereldleraar-propaganda afgeweken van de Central 

Hindu College naar verschillende regionale centra, die ieder werden bestuurd door eigen 

nationale vertegenwoordigers. De Orde van de Ster in het Oosten kreeg deze naam van Besant, 

omdat, zoals zij schreef, de Ster in het Oosten het teken was van de geboorte van een kind dat 

als ‘vehikel’ zou dienen voor de geïncarneerde Christus. Een uit de theosofie voortgekomen 

organisatie kreeg zo een christelijk jasje aan. Ditmaal zou de komst van de Christus volgens 

Besant succesvoller zijn dan destijds, omdat er ditmaal goed voorbereid zou worden op zijn 

komst.           

 Besant wees Krishnamurti aan als hoofd van de Orde, haarzelf als ‘beschermvrouwe’ 

van de Orde en Arundale als privésecretaris van Krishnamurti. Mensen die geïnteresseerd 

waren lid te worden van de Orde konden zich gratis inschrijven, waarna zij een certificaat van 

lidmaatschap ontvingen. In ruil daarvoor zouden zij zich moeten toewijden aan de verwachting 

van de komst van de Wereldleraar. In januari 1912 kreeg de Orde haar eigen tijdschrift dat 

maandelijks gepubliceerd werd, met de naam Herald of the Star. Krishnamurti nam de rol van 

hoofdredacteur op zich, maar in de praktijk was het tijdschrift het geesteskind van Arundale. 

 Achttien maanden na de oprichting had de Orde al zo’n 15.000 leden. De Orde van de 

Ster in het Oosten had gezorgd voor nieuw leven in de Theosofische Vereniging. In 1911 was 

het lidmaatschap in vier jaar gegroeid van 13.000 naar 16.000. In 1920 had de Theosofische 

Vereniging 36.000 leden. In 1929 had ze maar liefst 45.000 leden. Het waren vooral 

Europeanen die in groten getale lid werden van de Orde van de Ster in het Oosten en van de 

Theosofische Vereniging.50 Wellicht is de populariteit en aantrekkingskracht van de Orde te 

verklaren door de periode waarin zij bestaan heeft. De leden van de Orde kregen tijdens haar 

bestaan met een wereld in crisis te maken, waarin de Eerste Wereldoorlog een grote invloed 

had op de leden. Hierover wordt verder uitgeweid in het volgende hoofdstuk. 

 Besant besloot dat Engeland een betere omgeving was om Krishnamurti op te leiden tot 

Wereldleraar. Daarnaast zou de komst van Krishnamurti de inauguratie van de Orde in 

Engeland wat krachtiger maken. Op 22 april 1911 vertrok Krishnamurti, samen met zijn broer 

                                                           

50 Ibidem, 74. 



22 

 

en hun begeleider Arundale vanuit Mumbai naar London, waar zij onder de hoede van Besant 

kwamen.51           

 Er was altijd publiek voor de toespraken van Besant, waarin zij praatte over de komst 

van de Wereldleraar, de geschiedenis van zijn vorige incarnaties, de gebeurtenissen in de wereld 

die waarschuwden voor de komst van een nieuw tijdperk, en de veranderingen die iedereen in 

hun eigen leven zouden moeten bewerkstelligen om voor te bereiden op de komst van de 

Wereldleraar.52 De broers gingen overal met Besant mee en af en toe werd Krishnamurti (met 

tegenzin) naar voren geschoven om ook wat te zeggen. In de tussentijd bleef Arundale de 

jongens scholen, zodra dat paste in hun drukke schema. Het doel van Besant en Arundale was 

om de jongens op de universiteit van Oxford te krijgen.53 Het toelatingsexamen stond gepland 

voor 1914. Intussen kreeg Krishnamurti, door de toespraken van Besant en zijn eigen bijdragen 

daarin, steeds meer bewonderaars en kreeg de Orde steeds meer aanhangers.54  

 Krishnamurti keerde tussen januari 1912 en december 1921 niet terug naar India. Er liep 

een rechtszaak tussen Narianiah en de Theosofische Vereniging over het toezicht van de 

jongens en de academische problemen die Krishnamurti had moesten eerst uit de weg geruimd 

worden voor het Wereldleraar-project kon doorgaan. Narianiah had lucht gekregen van de 

beschuldigingen jegens Leadbeater omtrent de ontucht met jongens en stond niet toe dat zijn 

zonen nog langer onder Leadbeaters toezicht bleven. Bovendien zorgde de Eerste 

Wereldoorlog, die begon in 1914, voor veel onzekerheid, waardoor Besants missie, de 

voorbereiding voor de komst van de Wereldleraar, tijdelijk momentum verloor. Daarnaast was 

het internationaal reizen problematischer in de oorlog. Intussen waren Krishnamurti en 

Nityananda bij de theosoof Esther Bright in Londen gaan wonen, waar Nityananda zich vooral 

richtte op lezen en studeren en Krishnamurti zijn tijd spendeerde met fantaseren en het schrijven 

van gedichten.55 Een van de leraren van de broers zei dat Nityananda de scherpere geest had, 

maar dat Krishnamurti de ruimere geest had. Krishnamurti zou een breder begrip voor het 

onderwerp hebben gehad. Hij kon alleen vaak zijn gedachten nog niet goed uiten.56 

                                                           

51 Lutyens, The Years of Awakening, 208-209. 

52 Ibidem, 76. 

53 Daniel H. H. Ingalls, ‘The Heritage of a Fallible Saint: Annie Besant's Gifts to India’, Proceedings of the 

American Philosophical Society, Vol. 109, No. 2 (Cambridge 1965) 85-88. 

54 Vernon, Star in the East, 77. 

55 Ibidem, 82. 

56 Ibidem, 84. 



23 

 

 Toen in augustus 1914 de oorlog uitbrak werden de opleiding en de concentratie van de 

broers verstoord. De jongens dachten dat dit wellicht een kans bood zich te onttrekken van 

toezicht en controle en hoopten op meer vrijheden. Ze werden geraakt door de oorlog en 

voelden zich aangetrokken tot het dragen van een uniform, maar Krishnamurti’s onthechting 

van culturele waarden overwon elk gevoel van partijdigheid in hem. Krishnamurti uitte zelfs 

weleens zijn onpartijdigheid, die in strijd was met Leadbeaters overtuiging, die stelde dat de 

oorlog onderdeel was van een goddelijk plan om het kwaad, dat over Duitsland heerste, uit te 

roeien. Daarnaast zei zelfs Besant in 1915 dat ‘neutraal zijn, onder zulke omstandigheden, is de 

mensheid verraden’. Ondanks de overtuigingen van zijn begeleiders bleef Krishnamurti 

neutraal. Hij zei dat God geen onderscheid maakt tussen bondgenoten of vijanden.57

 Besant verbood Krishnamurti om zich aan te melden voor militaire operationele dienst, 

maar vond wel dat Krishnamurti en zijn broer iets moesten bijdragen. Krishnamurti en zijn 

broer werden te werk gesteld in een militair ziekenhuis in Londen.58 Hier kregen zij regelmatig 

te maken met vooroordelen van patiënten op basis van hun huidskleur. De spanningen die 

hierdoor in het ziekenhuis ontstonden zorgden ervoor dat hun diensten niet meer nodig werden 

geacht, waardoor ze weer naar huis werden gestuurd. Krishnamurti was blij dat hij weer verder 

kon met zijn opleiding. Besant was hier ook blij mee omdat zij het oorlogsgerichte werk 

achteraf maar een onhandige afleiding vond.      

 In juni 1916 werden de jongens naar een privéleraar gestuurd in Rochester in Kent, ter 

voorbereiding van hun toelatingsexamens voor Oxford, die, door de oorlog, al twee jaar waren 

uitgesteld. Hun leraar achtte de jongens klaar voor het toelatingsexamen, maar door de vele 

fouten en jeugdige inhoud die door Krishnamurti’s begeleiders ontdekt werden in zijn brieven, 

werd de datum van het toelatingsexamen wederom uitgesteld. Uiteindelijk wilde Oxford, 

vanwege de publiciteit rond de rechtszaak tussen vader Narianiah en Besant, hen niet 

aannemen. Na Oxford weigerden meer universiteiten. Zij hadden blijkbaar geen plek voor een 

‘Messias in wording’. De jongens richtten zich op de universiteit van Londen en wachtten op 

hun toelatingsexamens in januari 1918. Nityananda haalde zijn toelatingsexamen en werd 

toegelaten. Krishnamurti zakte.59        

 Zijn volgende toelatingsexamen was in september 1918, maar ook toen zakte hij. Hij 

                                                           

57 Ibidem, 85. 

58 Lutyens, The Years of Awakening, 70. 

59 Vernon, Star in the East, 86. 



24 

 

had het gevoel dat hij zijn begeleiders teleurstelde, maar die verzekerden hem dat alles goed 

zou komen en dat hij niet aan zijn eigen capaciteiten moest twijfelen. Toch verdween langzaam 

de hoop om Krishnamurti op een universiteit te krijgen. Krishnamurti had het bovendien erg 

moeilijk met zijn drukke en lawaaierige omgeving in Londen. Van tijd tot tijd viel hij zelfs 

flauw, doordat hij overprikkeld leek te zijn door de drukte, maar waarschijnlijk hebben de hoge 

verwachtingen zijn lichaam en geest ook geen goed gedaan.    

 Het was niet makkelijk voor de Orde om te verantwoorden dat hij academisch faalde en 

klaarblijkelijk een gebrek had aan intellect. De komst van de Wereldleraar werd zodanig steeds 

maar uitgesteld.  Daarnaast was de oorlogsperiode nauwelijks het juiste moment voor een 

organisatie om naar voren te treden en hun ideeën over een universeel broederschap en de komst 

van een nieuw tijdperk te verkondigen. Ondanks dat waren Besant en Leadbeater niet bezorgd 

over Krishnamurti’s falen, tenminste niet zodanig bezorgd om het hele Wereldleraar-project te 

schrappen. Volgens hen werd een Wereldleraar gekenmerkt door zijn intuïtieve capaciteiten, in 

plaats van zijn intellectuele capaciteiten. Krishnamurti voldeed aan dit beeld.60 Ondanks dat 

Krishnamurti zich niet op zijn gemak voelde in Engeland en dat hij niet kon slagen voor zijn 

toelatingsexamens, was hij nog steeds de aangewezen Wereldleraar. Dit moet een verwarrende 

situatie zijn geweest voor Krishnamurti en hoewel zijn begeleiders van hem verlangden dat hij 

zou slagen, hielden zij zich niet bezig met zijn gevoelens.61    

 Krishnamurti had in de tussentijd een band ontwikkeld met Emily Lutyens, lid van de 

Theosofische Vereniging en van de Orde van de Ster in het Oosten. Zij nam hem regelmatig in 

huis en ontwikkelde een hechte band met hem. Bij Emily Lutyens kon Krishnamurti zijn 

gevoelens over de situatie uiten.62 De familie Lutyens zorgde voor een informele huiselijke 

omgeving voor zowel Krishnamurti als Nityananda en de broers ontwikkelden daardoor ook 

een hechte band met de vier dochters van Emily Lutyens. Een van de dochters, Mary Lutyens, 

zou een levenslange vriendin blijven van Krishnamurti en meerdere biografieën over hem 

schrijven.63           

 Naarmate Krishnamurti ouder werd, ontwikkelde hij zijn eigen opvattingen. Vaak leek 

het hem er om te gaan de autoriteit van zijn onderwijzers te tarten. Al in 1915, toen Krishnamurti 

                                                           

60 Ibidem, 87. 

61 Ibidem, 88. 

62 Lutyens, The Years of Awakening 42-43. 

63 Vernon, Star in the East, 89. 



25 

 

twintig jaar was, uitten enkele onderwijzers hun twijfels over de toekomst van Krishnamurti als 

Wereldleraar.64 Krishnamurti bleef echter werken en leren voor de Orde, maar met toenemende 

tegenzin. Hij voelde zich, vanuit schuldgevoel, verplicht om toch de mensen die in hem 

geïnvesteerd hadden niet teleur te stellen.65        

 Ondanks dat Krishnamurti in januari 1920 wederom zakte voor zijn toelatingsexamen 

voor de universiteit van London, zag Besant dat hij zich enorm had ontwikkeld. Hij zou 

literairder en grafischer zijn geworden en een dieper begrip en kompassie kunnen uiten. Niet 

lang na zijn laatste toelatingsexamen in januari 1920 vroeg Krishnamurti aan Besant of hij een 

punt mocht zetten achter zijn academische ambities. Besant stemde er mee in. De weg naar 

Wereldleraarschap moet op een andere wijze worden gevolgd.66 Het einde van de Eerste 

Wereldoorlog zorgde voor praktische mogelijkheden voor nieuwe religieuze bewegingen in het 

Westen. Het gevestigde christendom kreeg in de oorlog een grote klap te verduren. Hoe kon 

God hebben gewild dat zoveel mensen werden afgeslacht? Mensen waren toe aan positief 

leiderschap en spirituele begeleiding, en een bevredigende verklaring waarom zoveel jonge 

mannen moesten sterven. De oude christelijke kerk bleek hieraan niet te kunnen voldoen. Er 

was een sterke daling in het ledenaantal van kerkgenootschappen en een sterke toename in het 

ledenaantal van buitenkerkelijk-religieuze bewegingen.67 Mensen zochten naar bezinning en 

betekenisgeving, maar veelal niet in het traditionele christendom of in het modern 

wetenschappelijk denken. De ‘oude’ manieren hadden immers geleid naar een verschrikkelijke 

oorlog. Er was nu een behoefte ontstaan aan nieuw ideaal waarin de mensheid centraal kwam 

te staan en waarin er geen verlangens meer zouden bestaan om elkaar te vernietigen.68 

 Annie Besant en de Theosofische Vereniging leken in een juiste positie te zijn om hier 

antwoord op te kunnen geven. Ze hadden het vooruitzicht van een nieuwe wereldorde, een 

Messias voor de mensheid, en reïncarnatie, de oplossing op de vraag waarom zoveel mensen 

moesten sterven. De mensen die in de oorlog waren ‘geofferd’ zouden herboren worden om een 

nieuwe fundering te leggen voor een betere beschaving. Besants educatieve programma’s en 

jongerenbewegingen zorgden voor een idee van revolutie en evolutie naar een perfecte wereld. 

                                                           

64 Ibidem, 93. 

65 Lutyens, The Years of Awakening, 67. 

66 Ibidem, 95. 

67 Sjoerd Hofstra, ‘De Nieuwere Religieuze Bewegingen in ons Land’, Mens en Maatschappij, Volume 3, nr. 6 

(1927) 519. 

68 Brolsma, Het humanitaire moment, 23. 



26 

 

Ze hoopte nog na Krishnamurti’s academische falen dat er toch nog een wonder zou gebeuren 

en dat Krishnamurti in de ‘Superman’ van de Theosofische Vereniging zou veranderen. Dit 

kleine beetje optimisme hield Krishnamurti ook op het geplande pad toen de jaren twintig 

begonnen.69           

 In een brief aan zijn goede vriendin Emily Lutyens schreef hij dat hij vanwege zijn 

spirituele ervaringen, die zich af en toe voordeden, ondanks zijn twijfels aan het oppervlak, nog 

steeds de overtuiging had dat de Maitreya zijn lichaam zou gebruiken als Voertuig en dat hij 

zichzelf waardig moest maken voor dit prachtige lot. Deze ‘flitsen’ van spiritualiteit gebeurden 

Krishnamurti regelmatig, ondanks zijn broeiende scepticisme, en het verraste hem ook. Hij 

mediteerde veel, en hij las veel boeken, waaronder The Buddha’s Way of Virtue, waarin hij 

geraakt werd door de woorden van Boeddha in het stukje: ‘All conquering and all knowing am 

I, detached, untained, untrammelled, wholly freed by destruction of desire’Whom shall I call 

Teacher? Myself found the way.’70 De woorden van Boeddha sloten aan bij Krishnamurti’s 

sentimenten van onthechting.        

 Langzaam kwam Krishnamurti in geestelijke balans. Zijn broer Nityananda begon het 

echter steeds zwaarder te krijgen. Hij was erg ambitieus en wel academisch onderlegd, maar 

zijn lot om in dienst te leven van zijn broer viel hem zwaar. Vanaf maart 1921 werd het nog 

zwaarder voor Nityananda. Hij begon bloed te hoesten en er werd een kwaadaardige plek op 

zijn linkerlong ontdekt. Zijn zware strijd tegen tuberculose begon. Intussen kreeg Krishnamurti 

meer zelfvertrouwen, in zoverre dat hij het aandurfde kritiek te uiten op de Theosofische 

Vereniging. Hij wilde een hervorming binnen de Vereniging bewerkstelligen, zelfs als het de 

autoriteit van Leadbeater zou uitdagen.71       

      

2.4 De Orde van de Ster in het Oosten in Nederland 
 

Krishnamurti werd vastberaden om het leiderschap van de Orde van de Ster in het Oosten over 

te nemen. Die rol stond  toch al voor hem in het verschiet.72 Krishnamurti wilde invloed 

                                                           

69 Vernon, Star in the East, 102. 

70 Ibidem, 105. 

71 Ibidem, 106. 

72 Ibidem, 108. 



27 

 

uitoefenen door te schrijven voor het tijdschrift van de Orde.73 De artikelen die hij schreef 

bleken de lezers te raken. In juli 1921 had de Orde zo’n 30.000 leden. Het is onduidelijk hoeveel 

leden de Orde in Nederland precies had, maar vanaf 1924 kwamen bij alle plaatselijke 

bijeenkomsten in Nederland bij elkaar opgeteld meer dan 1000 leden samen.74 Nederland was 

als klein land goed vertegenwoordigt met meer dan 1000 leden, omdat de Orde in 1929 

verspreid was over 49 landen.75 Op de internationale Stercongressen in Ommen kwamen dan 

ook vele duizenden leden van over heel de wereld samen.76    

 In juli 1921 werd het eerste congres van de Orde georganiseerd in Parijs.77 Krishnamurti 

wilde het niet in een standaard theosofische bijeenkomst laten vervallen. Hij zei op het congres 

tijdens een toespraak: ‘We cannot go on in the lethargic way to which we have been 

accustomed. If we do not act in a very decisive manner, we shall be swept aside, and others 

will, naturally, take our place. The time has come when we, not individually, but as an Order, 

must set a standard of high practical idealism, according to which our daily lives must be strictly 

regulated.‘ Het congres werd een groot succes, en Besant zag hoe krachtig haar beschermeling 

had gehandeld. Ze was door zijn handelen op het congres, maar ook door zijn stukken in het 

tijdschrift, overtuigd dat Krishnamurti de toekomstige Wereldleraar was.78    

 In 1921 ontmoette Krishnamurti de Nederlandse theosoof Philip van Pallandt. Van 

Pallandt had veel geld en was in het bezit van een kasteel met een landgoed in Ommen in 

Overijssel. Van Pallandt was eveneens onder de indruk van Krishnamurti en nodigde hem uit 

in zijn kasteel. Ze raakten zodanig bevriend dat hij Krishnamurti niet alleen het kasteel, maar 

ook het 5000 hectare landgoed aanbood. Krishnamurti wilde het cadeau niet accepteren als 

persoonlijk bezit, maar wilde het eigenaarschap geven aan de Orde, die immers een Europees 

kwartier nodig had, zodat zij onafhankelijk van de Theosofische Vereniging kon opereren.79 

Het Kasteel Eerde werd eigendom van de Orde, waarmee het hoofdkwartier van de Orde in 

Nederland werd gevestigd. De Orde gaf echter al sinds 1914 elke maand een tijdschrift uit in 

                                                           

73 Lutyens, the Years of Awakening, 212. 

74 De Ster: Officieel orgaan van de Orde van de Ster in het Oosten 1924 (Amsterdam 1924) 52-59. 

75 De Ster: Officieel orgaan van de Orde van de Ster in het Oosten 1929 (Amsterdam 1929) 192. 

76 Lutyens, The Years of Awakening, 160. 

77 Ibidem, 211. 

78 Vernon, Star in the East, 110. 

79 Ibidem, 111. 



28 

 

Nederland, genaamd De Ster. Een groot deel van de artikelen in het Nederlandse tijdschrift 

werden overgenomen vanuit het Engelse tijdschrift Herald of the Star en vertaald voor de 

Nederlandse lezers. De oprichting van een Nederlands tijdschrift van de Orde was het plan van 

een aantal redactieleden van het Engelse tijdschrift en de Nederlandse uitgever Duwaer, om 

ervoor te zorgen dat de boodschap van de Orde duidelijker met de Nederlandse leden gedeeld 

kon worden, in plaats van alle Nederlandse leden continu brieven te sturen, dat een veel 

tijdrovende en kostbare onderneming was. Tegelijk konden, met het uitgeven van een 

Nederlands tijdschrift, de Nederlandse leden zich meer betrokken voelen bij de internationale 

bezigheden van de Orde.80 Door de oprichting van het Nederlandse tijdschrift werden er ook 

regionale bijeenkomsten georganiseerd in verschillende Nederlandse steden en dorpen.  In 

1924 begonnen de eerste bijeenkomsten op het landgoed van Kasteel Eerde in Ommen, de 

zogeheten ‘Sterkampen’, waar de leden van de Orde jaarlijks in de zomer bijeenkwamen. De 

bezoekers aten en sliepen in tenten, Krishnamurti en zijn entourage verbleven in het kasteel. 

Het was tijdens deze sterkampen dat Krishnamurti zijn belangrijkste toespraken voor de Orde 

hield.  Zijn ‘werk’ als Wereldleraar was hiermee officieel begonnen.   

 

2.5 Conclusie 

 
De deelvraag van dit hoofdstuk luidde: waarom werd de Orde van de Ster in het Oosten 

opgericht en wat was de rol van Krishnamurti in die oprichting? In de Theosofische 

Vereniging bestond het geloof dat de hogere ziel Maitreya zou incarneren in een mens en een 

zogeheten Wereldleraar zou worden. Dit idee beschreef Blavatsky in haar boek The Secret 

Doctrine. De wereld zou in een existentiële crisis zitten, waardoor in de Theosofische 

Vereniging het geloof bestond dat de komst van de Wereldleraar, die de mensheid zou verlossen 

en naar een nieuw tijdperk zou leiden, nabij was. Charles Leadbeater ontmoette Krishnamurti 

in 1909 in India en zag dat hij het juiste voertuig was voor de incarnatie van Maitreya en de 

Wereldleraar zou worden. Om de komst van de Wereldleraar voor te bereiden werd in 1911 de 

Orde van de Ster in het Oosten opgericht en werd Krishnamurti opgeleid om zijn toekomstige 

rol als Wereldleraar te kunnen vervullen.       

 Enkele jaren na de oprichting van de Orde van de Ster in het Oosten begon de Eerste 

Wereldoorlog. Dit moet een grote invloed gehad hebben op de emoties van de leden van de 

                                                           

80 De Ster: Officieel orgaan van de Orde van de Ster in het Oosten 1914 (Amsterdam 1914). 



29 

 

Orde, die toch al op zoek waren naar betekenisgeving in een wereld die zij niet begrepen. De 

Orde vestigde de hoop op Krishnamurti, die het aangewezen voertuig voor de ziel van Maitreya 

was, om de taak van de Wereldleraar uit te voeren, namelijk het leiden van de mensheid naar 

een nieuw tijdperk. Aanvankelijk leek Krishnamurti niet erg gemotiveerd te zijn voor die rol en 

bovendien kon hij niet wennen in West-Europa. Na een aantal jaren raakte Krishnamurti toch 

gemotiveerd. Niet zozeer om de rol van Wereldleraar aan te nemen, maar meer om invloed te 

kunnen uitoefenen op de Orde van de Ster in het Oosten en deze te hervormen naar een 

organisatie, die een belangrijke plaats in de ontwikkeling van de mensheid zou kunnen 

innemen. Dankzij Krishnamurti verkreeg de Orde een hoofdkwartier in Nederland. Dit maakt 

het onderzoeken van de Nederlandse tijdschriften nog relevanter, omdat de tijdschriften direct 

verslag konden doen van de gebeurtenissen tijdens de Sterkampen op het landgoed in Ommen.  

    

  



30 

 

Hoofdstuk 3 –De eerste jaren en de oorlog 
 

In dit hoofdstuk zal de inhoud van het Nederlandse tijdschrift De Ster van 1914 tot en met 1923 

geanalyseerd worden. De deelvraag van dit hoofdstuk luidt: ‘Hoe ontwikkelden de 

toekomstverwachtingen van de Orde van de Ster in het Oosten tussen 1914 en 1923?’ In de 

periode 1914 tot 1923 vond de Eerste Wereldoorlog plaats en ontstonden er diverse, veelal 

ondogmatische, religieuze bewegingen, die een reactie waren op de crisis van de mensheid, die 

ervaren werd door veel mensen in die tijd.81 Veel mensen ervaarden een zekere crisis, omdat 

zij het gevoel hadden dat door de kille wereldbeschouwingen van de wetenschap en de nadruk 

op materialisme, de samenleving steeds ‘onmenselijker’ werd.82 De nieuwe religieuze 

bewegingen, die Jan Romeyn ‘de kleine geloven’ noemt, hadden zich de taak opgelegd de 

samenleving weer menselijker te maken.83  Daarnaast is voor dit hoofdstuk deze periode 

gekozen, omdat vanaf 1924 de Sterkampen in Ommen werden gehouden, waar Krishnamurti 

zijn belangrijkste toespraken hield. De Sterkampen hadden door zijn toespraken en door het 

bijeenkomen van leden van overal ter wereld, een grote invloed op het gedachtegoed van de 

Orde en daarmee ook op de inhoud van de tijdschriften.     

 Tot 1923 zien we weinig artikelen van Krishnamurti. De meeste artikelen in deze 

periode die ondertekend zijn met ’Krishnamurti’s naam zijn hoogstwaarschijnlijk niet door 

hemzelf geschreven, want, zoals Mary Lutyens in haar biografie schreef, begon hij pas vanaf 

1921 voor het tijdschrift te schrijven.84 Bovendien zou hij in de jaren daarvoor nog niet 

schrijfvaardig genoeg zijn geweest om dergelijke artikelen te schrijven. De tijdschriften van de 

periode 1914 tot 1923 richtten zich vooral op het verspreiden van het gedachtegoed van de 

Orde, het verenigen van de leden en het stimuleren tot voorbereiding op de komst van de 

Wereldleraar. De Nederlandse tijdschriften bevatten geen inhoudsopgave en, op enkele 

uitzonderingen na, vrijwel geen afbeeldingen. Vanaf 1915 verscheen er in ieder tijdschrift een 

jaarverslag van het afgelopen jaar, waarin de verschillende plaatselijke vergaderingen en stand 

van zaken werden besproken. Deze vergaderingen vonden plaats in Alkmaar, Amersfoort, 

Amsterdam, Apeldoorn, Arnhem, Ede, ’t Gooi (Laren en Blaricum), Bussum, Den Haag, 

                                                           

81 Brolsma, Het humanitaire moment, 23. 

82 Rooy, Een hevig gewarrel, 625-626. 

83 Romein, Op het breukvlak van twee eeuwen, 223-227. 

84 Lutyens, The Years of Awakening, 211. 



31 

 

Haarlem, Den Helder, Leiden, Nijmegen, Treebeek, Vlissingen, Weesp en Zaandam.85 In dit 

hoofdstuk zullen enkele verslagen van vergaderingen behandeld worden. Daarnaast zal 

duidelijk worden in hoeverre de Eerste Wereldoorlog invloed had op de gemoedstoestand van 

de leden van de Orde en daarmee ook op hun toekomstverwachtingen.   

     

 

3.1 Wordingsgeschiedenis van De Ster 
 

De januari-uitgave van 1914, de eerste uitgave van het Nederlandse tijdschrift van De Ster 

begint met een stukje ‘wordingsgeschiedenis’ en het uitleggen van de bedoeling van het 

tijdschrift.86 De redactie wilde De Ster het officiële orgaan van de Nederlandse tak van de Orde 

maken, het maandelijks te laten verschijnen en het aan alle Nederlandse leden van de Orde toe 

te zenden. Er werd na een aantal malen vergaderen besloten om half januari 1914 het eerste 

nummer uit te geven.87 Om er zeker van te zijn dat ook de leden van de Orde instemden met 

het uitgeven van een maandelijks tijdschrift, heeft de (toen nog toekomstige) redactie tijdens 

enkele bijeenkomsten de leden naar hun mening gevraagd. Daaruit bleek dat een Nederlands 

tijdschrift gewenst en volgens sommigen zelfs noodzakelijk was, om de Nederlandse leden 

dichterbij elkaar te brengen.         

 Het eerste nummer stond vooral in het teken van de leden uitleggen wat de bedoeling 

was van het tijdschrift en wat de contributie van lidmaatschap bedroeg. De onkosten zouden 

voor 600 exemplaren voor 600 leden op ongeveer 35 gulden per maand gekomen zijn. Dat is 

dus 420 gulden per jaar. Als alle 600 leden (in 1914) slechts een gulden zouden betalen zouden 

de kosten ruimschoots bestreden worden. De redactie was zich er echter ook van bewust dat er 

leden zijn die het niet konden betalen. Dit zou te maken kunnen hebben met de leeftijd van het 

lid, of eventueel met het salaris van het lid. Hieraan wilde de Orde gratis abonnementen geven. 

Leden die het konden betaalden jaarlijks slechts 1 gulden. Leden uit een gezin betaalden 

gezamenlijk 1 gulden en voor ieder extra exemplaar nog eens 50 cent.  Leden die niet het volle 

bedrag konden betalen en het toch niet geheel gratis wilden krijgen, waren vrij om het bedrag 

                                                           

85 De Ster: Officieel orgaan van de Orde van de Ster in het Oosten 1915 (Amsterdam 1915) 6. 

86 De Ster: Officieel orgaan van de Orde van de Ster in het Oosten 1914 (Amsterdam 1914) 2. 

87 Ibidem, 3. 



32 

 

zelf vast te stellen dat zij wilden betalen voor hun exemplaar.88 Dit lijkt een hele schappelijke 

regeling van de redactie van de Orde. Hier wordt duidelijk dat de publicatie van het tijdschrift 

niet als doel had geld te verdienen aan de leden, maar om de leden te informeren en te betrekken 

bij de missie van de Orde.          

 Het idee om geen contributie te heffen kwam van het Hoofd van de Orde, Krishnamurti 

zelf. Krishnamurti stelde dat de Orde was opgericht om eenieder die geloofde in de komst van 

de Wereldleraar, gelegenheid te geven in Zijn dienst te werken en dat zowel de armste als de 

rijkste even welkom waren en slechts eenzelfde verplichting deelden, namelijk trouw te zijn 

aan de beginselverklaring van de Orde. Bovendien zou een vrijwillige gift, behalve financiële 

steun, daarnaast nog een grotere kracht in de Orde brengen, namelijk die van het spontane offer. 

Zo konden alle leden zelf bepalen wat zij schonken.89 Het is hier bovendien opvallend dat 

Krishnamurti hier volledig ingesteld stond op de komst van een Wereldleraar, zonder erbij te 

melden dat de Wereldleraar hemzelf betrof. De auteur van het artikel schrijft: ‘Hij 

(Krishnamurti) antwoordde dat de Orde opgericht was om allen die voor de komst van een 

Wereldleraar voelden, gelegenheid te geven in Zijn dienst te werken…’ Krishnamurti zegt hier 

‘Zijn dienst’, in plaats van ‘Mijn dienst’. Hij was door de theosofen aangewezen als vehikel 

voor de Wereldleraar, maar hijzelf was wellicht nog niet zo zeker van zijn toekomstige rol. 

 In het februari-nummer van 1914 staat onder het kopje ‘Nieuwe Werklijnen’, het 

werkprogramma voor de ‘arbeid’, dat nodig is om de weg voor te bereiden voor de komst van 

de Wereldleraar.90 Het werkplan bestaat uit verschillende onderwerpen, die behandeld dienen 

te worden, en die door de verschillende zogenoemde ‘leiders’ van de Orde worden onderwezen 

aan de leden. De lesonderwerpen zijn: Internationalisme, vredesbeweging, criminologie, 

gevangeniswezen, staatkunde, wetenschap en hygiëne, kunst, coöperatie, 

godsdienstgeschiedenis, vrouwenbeweging, drankbestrijding, prostitutievraagstuk, 

armenvraagstuk, opvoeding, Nederlandse geschiedenis, astrologie, vertaalwerk. Ieder 

onderwerp wordt door een andere ‘leider’ behandeld. De zogenoemde leiders waren 

verschillende leden van de Orde die vanuit hun werk of privéleven inzichten hadden in bepaalde 

onderwerpen, waardoor zij door de Orde waren aangesteld om de leden te onderwijzen in hun 

vakgebied.   

                                                           

88 Ibidem, 4. 

89 Ibidem, 14. 

90 Ibidem, 16-17. 



33 

 

3.2 De invloed van de Eerste Wereldoorlog 
 

De Orde leek haar werk serieus te nemen en ernaar te streven de leden bewust te maken van de 

misstanden in de samenleving. In het september-nummer van 1914 verandert de toon van de 

auteurs van het tijdschrift.91 Aanvankelijk lijkt deze toon wat negatiever te worden. Op 28 juli 

1914 begon de Eerste Wereldoorlog, die een van de meest vernietigende oorlogen uit de 

geschiedenis van de mensheid was. De auteurs van De Ster leken al aan het begin van de oorlog 

bewust te zijn van de vernietigingen, die de oorlog met zich meebracht. In het voorwoord van 

het septembernummer wordt geschreven door een onbekende auteur: ‘Daar, op het oorlogsveld 

heerscht alleen ‘la bête humaine’, alle dierlijke hartstochten zijn ontketend, alle menschelijk 

gevoel gaat verloren. Vreeselijke toonelen van jammer en ellende lezen we dagelijks, alsof het 

een gewoon verschijnsel ware, en men vraagt zich nauwelijks meer af, zoals in de eerste 

overweldigende dagen: waken of droomen we?’ Het beseft heerste onder de leden dat ze in een 

onwerkelijke tijd leefden. De oorlog werd, zelfs door de neutrale Nederlanders, als een 

vreselijke situatie gezien. Zo wordt er geschreven: ‘Nog nimmer in de geschiedenis had de 

oorlog zulke ingrijpende, vernietigende gevolgen van geheel het maatschappelijke 

economische leven van alle volkeren, in strijd gewikkeld of neutraal.’92 De auteurs beseften dat 

deze oorlog anders was dan andere oorlogen. Opmerkelijk genoeg was het juist dat besef dat de 

leden van de Orde een positieve kant zagen in het uitbreken van de oorlog. Zij zagen hiermee 

namelijk het einde van een oude wereldorde en daarmee het begin van een nieuwe. 

 De auteur van dit artikel wilde de lezer herinneren aan het Mattheus-evangelie, waarin 

de discipelen aan Christus vragen: ‘Zeg ons, wanneer zullen deze dingen zijn? En welk zal het 

teeken zijn van Uwe komst en van de voleinding der wereld?’ Waarop Christus antwoord: ‘Ziet 

toe, dat niemand u verleide, want velen zullen komen onder Mijnen naam, zeggende: Ik ben de 

Christus, en zij zullen u verleiden. En gij zult hooren van oorlogen, en geruchten van oorlogen: 

ziet toe, wordt niet verschrikt; want al deze dingen moeten geschieden, maar nog is het einde 

niet. Want het ééne volk zal tegen het andere volk opstaan, en het ééne koninkrijk tegen het 

andere koninkrijk; en er zullen zijn hongersnooden, pestilentiën, en aardbevingen in 

verschillende plaatsen. Doch al die dingen zijn maar een begin der smarten…’93 De auteur van 

                                                           

91 Ibidem, 121. 

92 Ibidem, 122. 

93 Ibidem, 123. 



34 

 

dit artikel was overigens niet de enige schrijver van de Orde die verwijst naar de boodschap van 

Jezus Christus. Later in het tijdschrift vinden we nog meer van dit soort verwijzingen. Het is 

aannemelijk dat een groot deel van de leden van de Orde, die voornamelijk uit westerse landen 

kwamen, een christelijke achtergrond hadden en hun traditionele geloof inruilden voor het 

nieuwe geloof, dat de Orde had gecreëerd.       

 De christelijke toon van sommige auteurs van de Orde is ook aanwezig in teksten van 

leden buiten het tijdschrift.  In 1915 publiceerde lid van de Orde Kees Borst een klein boekje, 

waarin hij zijn ideeën over de Orde en haar doel uiteenzette.94 De ideeën van Borst verschillen 

in wezen niet van die van de auteurs van De Ster, maar hij wilde in zijn boekje de lezer meer 

duidelijkheid geven over waarom juist nu de komst van een Wereldleraar zo belangrijk en zo 

aannemelijk was. Het boekje van Borst is verdeeld in twee hoofdstukken. In het eerste 

hoofdstuk bespreekt hij de organisatie en het algemene doel van de Orde. De inhoud van dit 

hoofdstuk komt overeen met de inhoud van enkele artikelen uit De Ster, die de lezers willen 

informeren over de organisatie en het doel van de Orde. Borst neemt het 

werkprogramma/werkplan (Nieuwe Werklijnen) van het tijdschrift over en legt ook zijn lezers 

uit wat de bedoeling is van de ‘Nieuwe Werklijnen’, of het werkplan.95 Verder schrijft Borst 

over de toekomstverwachting van een Wereldleraar en benadrukt hij dat de leden van de Orde 

moeten voorbereiden op zijn komst door mee te werken aan de werklijnen.96  

 In het tweede hoofdstuk legt hij uit wat volgens hem de rol moet zijn van de Orde en 

haar leden in de context van de wereldcrisis.97 Borst begint al in de inleiding van het boekje 

met het uiteenzetten van zijn geschiedopvatting en toekomstverwachting, waarin hem een 

zekere cyclus opvalt. Volgens hem komt er eens in de zoveel eeuwen een Wereldleraar, die 

mensen weet te verenigen, waardoor een volk uit een crisis wordt geleid en een nieuw tijdperk 

ingaat. Zo heeft Gautama Boeddha gelijkheid en broederschap gepredikt in India, om de mensen 

uit de verschillende lagen van de kasten-samenleving bij elkaar te brengen. Mozes bevrijdde de 

Joden uit Egypte en verenigde hen onder eenzelfde wet. Jezus predikte naastenliefde en kwam 

kennis brengen van het ‘Koninkrijk Gods’ en Mohammed heeft de Arabische stammen herenigd 

                                                           

94 Kees Borst, De Orde van de Ster in het Oosten en de huidige gebeurtenissen (Amsterdam 1915). 

95 Ibidem, 15. 

96 Ibidem, 5-19. 

97 Ibidem, 20-30. 



35 

 

onder een religie.98 Volgens Borst was er weer eenzelfde tijd aangebroken, dat er een crisis voor 

de mensheid was en dat er weer een Wereldleraar zou komen, die de mensen zou verenigen en 

hen uit de crisis zou leiden. De huidige wereldcrisis was de Eerste Wereldoorlog. In plaats van 

dat dit een obstakel was voor de toekomstverwachtingen van de leden van de Orde, werd dit 

juist gezien als een teken van de komst van een Wereldleraar en een nieuw tijdperk. Volgens 

Borst was het juist in die tijd van oorlog mogelijk om het ‘grootsche karakter’ van de orde te 

tonen en het werk van ‘haar Meester’ waardig te tonen. Volgens Borst was een crisis als deze, 

hoe verschrikkelijk die ook was, de juiste tijd voor het opstaan van een Wereldleraar. Volgens 

Borst moest de Orde een belangrijke rol spelen in de crisis. De leden van de orde zouden 

volgens hem de vluchtelingen van de oorlog moeten opvangen. Hierdoor zouden zij de 

toewijding, standvastigheid en zachtheid tonen, die de leden van de Orde kenmerkten.99 Het 

tweede hoofdstuk heeft duidelijk een christelijke toon. Dit zegt misschien iets over de 

achtergrond van de auteur, Kees Borst, die voor ons onbekend is. Zo schrijft hij: ‘De zaden van 

onderlinge verdeeldheid worden in dezen tijd gezaaid en ze zullen ontkiemen tot eeuwenlangen 

strijd onder millioenen menschen, die toch broeders zijn. Kinderen van eenzelfden Vader.’100 

De vraag is natuurlijk of andere leden van de Orde hetzelfde idee van een ‘Vader’ hadden als 

Borst. Deze vraag zal hier onbeantwoord blijven. Borst eindigde met wat woorden te wijden 

aan het zoeken van vrede en naastenliefde en dat de Orde die waarden moest nastreven, ter 

voorbereiding van de Wereldleraar en om een weg te vinden uit de crisis waar de mensheid zich 

in bevond.          

 George Arundale zag in de crisis waarin de mensheid zich bevond ook een positieve 

kant. Zo schrijft hij in het septembernummer van 1914 over de oorlog: ‘Ik geloof, evenals de 

meesten van ons, dat zelfs deze vreeselijke ramp een der teekenen is van de komst van den 

Vredebrenger en dat wij, indien wij slechts meer wijsheid bezaten, de rampen en ellende als 

Gods kastijding der Zijnen zouden beschouwen, opdat zij mogen leeren Zijn Afgezant welkom 

te heeten’101 ‘Wat is onze plicht?’, vraagt Arundale.  Arundale beantwoordt de vraag direct door 

te stellen dat de plicht van de leden hun moederland is.  De leden moeten bereid zijn met 

vreugde een offer te brengen, niet uit haat tegen andere landen, maar uit liefde voor het eigen 

                                                           

98 Ibidem, 5-7. 

99 Ibidem, 20. 

100 Ibidem, 21. 

101 De Ster, 135. 



36 

 

land en als een eerbiedige hulde aan Hem. Later in het artikel roept hij Nationale 

Vertegenwoordigers op om de leden te verenigen en tot 1 gemeenschap te vormen.102 De leden 

moesten bereid zijn juist te handelen naar de situatie die God brengt. De Eerste Wereldoorlog 

leek de vlammen van de auteurs van het tijdschrift te hebben aangewakkerd om nog serieuzer 

het werk van de Orde op te pakken en de leden hier eveneens toe te zetten. 

 

3.3 Moraalfilosofie 
 

In het januarinummer van 1917 schrijft ene D. Kool in het artikel genaamd ‘De Orde van de 

Ster in het Oosten en ons werk in de maatschappij’: ‘Wij zien ons volk aan den schijn van geld, 

genot of uiterlijk vergapen, voor hooger invloed doof en blind voor ’t ware leven. Wij zien hoe 

drankgebruik en ontucht velen nedertrekken in ellende-vol bestaan, onwetend van de 

schoonheid en de kracht, die het geestelijk leven biedt.’103 Volgens Kool bood het geestelijk 

leven de ware schoonheid en kracht, die niet te bereiken is middels drankgebruik en het najagen 

van geld of genot. Kool trachtte de lezers moraliteit bij te brengen, die sterk lijkt op de wijze 

waarop de christelijke predikanten hun volgelingen moraliteit bij proberen brengen. Zo schrijft 

hij: ‘Zo zal ook thans weer in den menschheid diepsten nood, de Heer van Liefde en 

Mededoogen komen om door Zijn kracht die menschheid op te heffen tot een hooger plan en 

door Zijn geest die menschheid te bezielen tot een schooner leven.’104    

 Kool refereert in zijn artikel nog kort aan een soortgelijke cyclus van de mensheid, waar 

Borst ook aan refereerde: ‘Zo staan wij, dienaars van de Ster aan den eindpaal van een cyclus, 

die een ondergang ons schijnt van al wat in den loop der eeuwen met veel zorg en strijd werd 

opgebouwd.’105 Tot nu toe lijken alle auteurs bewust te zijn geweest van de misstanden in de 

wereld, maar zagen dit allen als noodzakelijkheden in de ontwikkeling van de mensheid. Om 

als mensheid te ontwikkelen is het volgens Kool nodig om bewust te worden van deze 

misstanden, om ze vervolgens aan te pakken. Zo schrijft hij over het drank- en 

prostitutieprobleem in Nederland: ‘Streef mede naar een drank- en prostitutie-vrij, reine 

maatschappij, waarin de schatten der natuur beschikbaar zijn voor allen. Wat wij verwachten 

                                                           

102 Ibidem, 137. 

103 De Ster: Officieel orgaan van de Orde van de Ster in het Oosten 1917 (Amsterdam 1917) 6. 

104 Ibidem, 7-8. 

105 Ibidem, 8. 



37 

 

van de toekomst moge ons dan tot dit en soortgelijk werk bezielen’.106 Kool roept op tot 

samenwerking en versterking van de band, gebonden door één ideaal: ‘De handen aan de ploeg! 

Dan kan het zijn, dat zóó de Leeraar ons verdiept zal vinden in Zijn werk, dat Zijne Komst te 

eerder ons verrast.’107 Volgens Kool zou het oplossen van de misstanden in de samenleving 

ervoor zorgen de Wereldleraar in zou zien dat de weg voor hem voorbereid was en zou kunnen 

hij verschijnen.          

 Ook andere auteurs wezen op het ‘kwaad’ dat prostitutie heet.108  De prostitutie zou het 

gevolg zijn van de inzinking van het zedelijk bewustzijn, als gevolg van de oorlog, die lang 

door Nederlanders gevoeld zal worden in de lichamelijke en zedelijke gezondheid van het volk. 

De toenemende prostitutie leek een gevolg te zijn van de vluchtelingen van de oorlog die in 

Nederland zijn opgevangen, waar geen ‘arbeidsmogelijkheden’ voor bestonden en waarvan 

velen voorzien waren van de middelen om ‘goed te leven’. ‘Gedeeltelijk onbewust worden de 

meisjes door deze vreemde mannen aangetrokken en de treurige gevolgen, welke zich reeds 

duidelijk kenbaar maken, zijn: ziekte en ongewenscht moederschap.’ 109 De auteur meldt dat er 

ondanks de Nederlandse neutraliteit een proces van demoralisatie onder het volk plaatsvond. 

Het werk van de leden van de Orde was dan volgens hem/haar: ‘In den boezem der 

vereenigingen, welke dit beroep om medewerking doen, is deze vraag gerezen en door allen 

ontkennend beantwoord. Wij mogen niet en willen niet lijdelijk toezien, dat onze meisjes steeds 

minder zelfbedwang toonen; wij willen trachten te waarschuwen zooveel in ons vermogen is; 

trachten het verantwoordelijkheidsgevoel wakker te maken, niet slechts bij haar, maar niet 

minder bij de mannen, alsook bij ouders en opvoeders, die vaak te slap of te zorgeloos zijn.’ De 

auteur riep dus de lezers op om zoveel mogelijk bewustzijn te creëren in ieders omgeving en te 

protesteren naar ieders vermogen. Ondanks de Nederlandse neutraliteit plaatsten de auteurs in 

De Ster de ontwikkelingen in Nederland expliciet in de bredere context van moreel verval, zoals 

dit voorbeeld van prostitutie laat zien. De komst van een Wereldleraar, die de mensheid zou 

verlossen, werd zo relevant, omdat de oorlog, als noodzakelijk kwaad, de mensheid bewust 

moest maken dat de wereld een moreel dieptepunt had bereikt. Dit dieptepunt, zou volgens de 

                                                           

106 Ibidem, 11. 

107 Ibidem, 9. 

108 De Ster: Officieel orgaan van de Orde van de Ster in het Oosten 1919 (Amsterdam 1919) 14-15. 

109 Ibidem, 15. 



38 

 

geschiedopvatting van diverse auteurs, zelfs betekenen dat de Wereldleraar en het nieuwe 

tijdperk nabij was. 

  

3.4 Bouwen aan een nieuwe wereld 
 

In het januarinummer van 1922 schrijft het Hoofd van de Orde, Krishnamurti zelf, een stukje 

ter gelukwensen voor het nieuwe jaar.110 Krishnamurti was van mening dat het blad De Ster (en 

de Herald, waar de meeste artikelen vandaan komen) succesvol is geweest in de 

werkzaamheden waar het voor bedoeld was. Het verenigen van de leden van de Orde en het 

verspreiden van haar boodschap over de gehele wereld.111 Krishnamurti verwachtte dat zowel 

het tijdschrift als de Orde de komende jaren in omvang zou blijven toenemen.112 Hij sluit zijn 

gelukwensen af met de woorden: ‘Moogt gij gelukkig zijn in dit nieuwe komende jaar, en moogt 

gij trouw blijven aan het roemrijk geloof, dat wij tezamen belijden – de Komst van den 

Wereldleeraar.’ Krishnamurti lijkt in 1922 dus nog het geloof in de komst van de Wereldleraar 

met de rest van de Orde te delen.  In zijn artikel noemt hij dit ‘het roemrijk geloof, dat wij 

tezamen belijden’.113  Zoals in iedere januari-uitgave staat er ook in het januarinummer van 

1922 een ‘Jaarverslag der Orde’, ditmaal dus het jaarverslag over 1921.114 Het jaarverslag 

vermeldt hoe de verschillende plaatselijke vergaderingen van de Orde zijn verlopen.  Deze 

plaatselijke vergaderingen waren eigenlijk een soort mini-Sterkampen, die tot de echte 

Sterkampen in 1924 begonnen hebben plaatsgevonden. Zo wordt er verslag gedaan van de 

vergadering in Alkmaar. De vergadering in Alkmaar telde in 1922 twaalf leden. Ze zouden eens 

per maand vergaderen. Meestal gebeurde dit op de dag dat het volle maan was, wat overigens 

gold voor de meeste plaatselijke vergaderingen. Elke vergadering begon met een meditatie-

sessie. Dan volgde er een voorlezing uit Ster-lectuur. Dit kon zijn uit de tijdschriften, of uit 

andere teksten die van toepassing zijn op het doel van de Orde. De Amsterdamse vergadering 

telde een stuk meer leden in 1922, namelijk 246. Ook hier werd bijeengekomen op een dag van 

een volle maan en werd meditatie en studie als belangrijke onderdelen beschouwd.  

                                                           

110 De Ster: Officieel orgaan van de Orde van de Ster in het Oosten 1922 (Amsterdam 1922) 1-4. 

111 Ibidem, 2. 

112 Ibidem, 3. 

113 Ibidem, 3-4. 

114 Ibidem, 5. 



39 

 

 In augustus 1922 maakte Annie Besant een interessante opmerking over de 

leerstellingen van de Theosofische Vereniging. Zij begint haar stuk, dat getiteld is ‘De Komst 

van de Wereldleraar’, met de uitleg over de theosofische beschouwingen over de ‘Meester’, 

reïncarnatie en karma.115 Daarna zegt zij echter, dat zij de leden wel aanraadt zich te verdiepen 

in deze onderwerpen, maar dat deze ‘leeringen’ geen van alle ‘dwingend of verplichtend’ voor 

de leden zijn.116 Alleen het geloof in een universeel broederschap moet worden aangenomen, 

als voorwaarde van toelating tot de Orde.‘Broederschap is de grondtoon van de nieuwe 

beschaving welke komt’, stelt Besant. Zonder het idee van een universeel broederschap kon er 

volgens haar ook geen nieuw tijdperk en een nieuwe beschaving komen.  

 

3.5 Conclusie 
 

In dit hoofdstuk is niet ieder jaar van de periode 1914-1923 behandeld. In het tijdschrift is er 

een opvallende consistentie in de uitingen van de auteurs, waardoor er in deze periode geen 

grote ontwikkelingen zichtbaar zijn in de toekomstverwachtingen van de Orde. Tevens is er in 

het tijdschrift in deze periode geen spanningsveld te vinden tussen de verschillende auteurs van 

de Orde, waar Krishnamurti er een van is. Is het immers niet de taak van de redactie van het 

tijdschrift om ervoor te zorgen dat de lezer niet in verwarring wordt gebracht en de 

boodschappen van de artikelen coherent met elkaar te maken?    

 De Eerste Wereldoorlog heeft geen invloed gehad op de inhoud van de 

toekomstverwachtingen van de Orde, maar wel op de urgentie waarmee over de 

toekomstverwachting werd gesproken. De oorlog ‘verhoogde’ de verwachtingen. Verschillende 

auteurs van de Orde lijken het erover eens te zijn, dat het de tijd was dat de oude wereldorde 

verdween en de nieuwe wereldorde ingeluid zou worden door de komst van de Wereldleraar. 

Om de juiste voorbereidingen te treffen voor die komst, moesten eerst verschillende misstanden 

in de samenleving opgelost worden, zoals het prostitutie- en drankprobleem. De leden moesten 

dus samen werken aan een betere wereld, zodat er goed voorbereid was op de komst van de 

Wereldleraar en hij ‘ditmaal’ zijn werk wel kon doen slagen.    

 Opvallend aan de artikelen van het tijdschrift is de christelijke terminologie die 

meerdere auteurs gebruiken. Besant noemde de Wereldleraar al bij de oprichting van de Orde 

                                                           

115 Ibidem, 105-107. 

116 Ibidem, 108. 



40 

 

‘de Christus’.117 Daarnaast verwijst de naam, de Orde van de Ster in het Oosten, naar het 

Bijbelse teken van de komst van de Christus. Zo krijgt een theosofische organisatie een 

christelijk jasje. Het is niet voor niets dat Trompf de handelingen en overtuigingen van de Orde 

het Theosofisch Adventisme noemde.118 Evenals bij het christelijk adventisme zou er bij het 

Theosofisch Adventisme sprake zijn geweest van een wederkomst van Christus, al dan niet 

middels een incarnatie, die de mensheid naar een nieuw tijdperk zou leiden. 

 

  

                                                           

117 Vernon, Star in the East, 73. 

118 Trompf, ‘History and the End of Time in New Religions’, 67. 



41 

 

Hoofdstuk 4 - De Ster: 1924-1929 – De Sterkampen en 

Krishnamurti’s boodschap 
 

‘Mijne heeren, ons doel is wel zeer ernstig; doch om de praktijk op gelijk peil te brengen met 

theorie, moet ge ware waarneming doen zegevieren en de zege van die waarneming moet in 

ons gevestigd zijn, voordat wij dit Kamp verlaten. En dat is het doel van dit Kamp.’119 Dit 

schrijft Krishnamurti in juni 1929 in het tijdschrift, om de leden, die in augustus het Sterkamp 

zouden bezoeken, aan te geven wat volgens hem het doel was van het aankomende Sterkamp. 

Het Sterkamp in 1929 zou anders worden dan de voorgaande Sterkampen.    

 De deelvraag van dit hoofdstuk luidt: Hoe ontwikkelden de toekomstverwachtingen van 

de Orde van de Ster in het Oosten tussen 1924 en 1929? De verwachting is dat de 

ontwikkelingen van die toekomstverwachtingen beïnvloed werden door de Sterkampen, 

waarvan in 1924 de eerste in Nederland werd gehouden, omdat tijdens deze Sterkampen veel 

leden uit verschillende landen bij elkaar kwamen om naar Krishnamurti’s toespraken te 

luisteren en om van gedachten te wisselen. Daarnaast liet, onder andere door die Sterkampen, 

Krishnamurti meer van zijn persoonlijke gedachtegangen zien in het tijdschrift. In dit hoofdstuk 

worden de programma’s van de Sterkampen beschreven en daarnaast dus ook meer artikelen 

van Krishnamurti. In dit hoofdstuk zal duidelijk worden hoe de ideeën over de toekomst 

veranderden in de Orde en hoe dit leidde tot de opheffing van de Orde in 1929. 

 

4.1 Het eerste Sterkamp in Nederland 
 

In 1924 werd het eerste ‘Sterkamp’ in Nederland gehouden. De bijeenkomst, die plaatsvond in 

augustus, trok leden vanuit de hele wereld aan en kreeg ook de officiële naam ‘Europeesch Ster-

Congres’.120 Het congres werd op vrijdag 9 augustus geopend in Arnhem en duurde daar tot en 

met dinsdag 12 augustus. Op woensdag 13 augustus werd de bijeenkomst geopend in Ommen 

en duurde daar tot zaterdag 16 augustus. Het is onduidelijk waarom het congres in Arnhem 

werd geopend. In de jaren na 1924 vonden de Sterkampen volledig plaats in Ommen. 

 In het maartnummer van 1924 staat een artikel waarin de redactie de aandacht van de 

                                                           

119 De Ster: Officieel orgaan van de Orde van de Ster in het Oosten 1929 (Amsterdam 1929) 187. 

120 De Ster: Officieel orgaan van de Orde van de Ster in het Oosten 1924 (Amsterdam 1924) 127-130. 



42 

 

leden op een aantal punten voor het aankomende Sterkamp wilde vestigen.121 Er wordt 

uitgelegd aan de lezers wat de voordelen zijn van het houden van het congres in Nederland. Ten 

eerste zouden de Nederlandse leden, en tevens de lezers van De Ster, ‘haast’ geen reiskosten 

hebben, waardoor de Nederlandse leden van de Orde een Steunfonds bijeen konden brengen en 

de buitenlandse Sterleden financieel konden bijstaan, zodat zij geen moeite zouden hebben met 

het bekostigen van hun lange reis naar het congres in Nederland. Ten tweede stond Nederland 

volgens de redactie bekend als een gastvrij land en vonden zij dat het aan de Sterleden was om 

die reputatie hoog te houden. Er werd daarom de leden verzocht, die in en nabij Arnhem 

woonden, hun huis beschikbaar te stellen voor logees, en gelieve de voorkeur te hebben voor 

buitenlandse logees. Ook werd de leden gevraagd tijdens het congres niet alleen de aangewezen 

sprekers aan het woord te laten, maar om ook zelf hun steentje bij te dragen. Daarom werden 

de leden gevraagd zich, doormiddel van studie, te verdiepen in de onderwerpen, die op het 

programma stonden van het congres.        

 In het meinummer van 1924 staat een artikel met een christelijke titel. Het artikel is een 

transcriptie van een toespraak van ene Charlotte Despard, gehouden in de Queen’s Hall, in 

Edinburgh op 31 januari 1917 en is getiteld ‘De Christus, die zijn zal’.122 Charlotte Despard 

was een Britse suffragette en socialiste en eveneens lid van de Theosofische Vereniging.123 

Despard vangt haar toespraak aan met de woorden: ‘Ik neem tot basis van datgene, waarover ik 

hedenavond met u spreken wil, de woorden: “Luidt uit de duisternis, die de wereld verdonkert. 

Luidt in den Christus, die zijn zal.” Woorden, die ik in den tegenwoordigen tijd zoo bijzonder 

op hun plaats vind. Wij lijden in vele opzichten – sommigen physiek, anderen geestelijk; maar 

wat het ergste is, en waar wij alleen onder gebukt gaan, is, dat wij niet begrijpen en geen 

antwoord weten. Vanwaar, al deze ellende, en wanneer zal er een eind aan komen?’ Deze 

woorden, uitgesproken in het voorlaatste jaar van de Eerste Wereldoorlog, geven de wanhoop 

en onzekerheid aan, die speelde bij de leden van de Orde. Zij leken allen op zoek te zijn naar 

een antwoord op hun existentiële vragen. Dit lijkt de reden te zijn dat zij lid waren geworden 

van de Orde. De ellende van de Eerste Wereldoorlog leek nog een schepje bovenop hun 

existentiële crisis te doen. In de Orde hoopten en verwachtten zij het antwoord te vinden. Het 

antwoord leek een redder in nood te zijn: een Messias, oftewel, de Christus. Charlotte Despard 

                                                           

121 Ibidem, 60-61. 

122 Ibidem, 116. 

123 Leah Leneman, ‘The awakened instinct: vegetarianism and the women’s suffrage movement in Britain’, 

Women’s History Review, vol. 6:2 (Edinburgh 2006) 281. 



43 

 

vertelt dat het noodzakelijk is dat er ditmaal wordt voorbereid op de komst van de Christus, 

want zo zegt zij: ‘Het is geschreven van het Woord van den Vader, dat, toen hij in een 

vleeschelijk kleed op aarde vertoefde, “Hij tot de Zijnen kwam en de Zijnen hebben hem niet 

aangenomen.”124 Hier refereert ze aan dezelfde uitspraak in de Bijbel in het Evangelie van 

Johannes. Despard legt uit dat het belangrijk is dat de onwetendheid bij de mensen verdwijnt, 

zodat het ‘goddelijke licht’ kan worden opgemerkt en de ‘nog zwakke stem van den Christus’ 

kan worden gehoord.125 ‘Laat kennis haar stem verheffen, laat zich het licht der Goddelijke 

wijsheid heenbreken, door den nevel der begoochelingen….’ Het begrip ‘Goddelijke wijsheid’ 

komt natuurlijk overeen met het begrip ‘theosofie’.126      

 De voorbereiding op de komst van de Christus hield voor Despard vooral het 

verspreiden van de kennis van die komst in. Het was volgens haar belangrijk dat zoveel 

mogelijk mensen op de hoogte werden gesteld van ‘Zijn’ komst, zodat ‘Hij’, op het moment 

van verschijnen, herkend, in plaats van gekruisigd, zou worden. Despard deelt in haar toespraak 

nog enkele Bijbelse wijsheden: ‘Behandelt anderen, zooals gij zoudt wenschen door hen 

behandeld te worden’.127 En: ‘Weest volmaakt, gelijk uw Vader, die in de Hemelen is, volmaakt 

is’.128 Volgens Despard was een wereld gebaseerd op deze waarden een volmaakte wereld. 

 Despard haalde wel een zekere esoterische waarde uit de verhalen van de Bijbel. Zo 

schrijft zij: ‘Wanneer wij in oude verhalen niets anders zien dan een verslag van gebeurtenissen, 

dan doen wij aan hun waarde te kort. Zij zijn dat wel, maar zij zijn meer dan dat. Voor mij is 

de wilde profeet uit de wildernis een symbool en de voorstelling van een groot geestelijk 

gebeuren.’129 Hieruit blijkt dat zij een symbolische waarde hechtte aan de verhalen in de Bijbel, 

maar zij vertelt ook dat zij de verhalen wel degelijk zag als een verslag van gebeurtenissen. In 

die zin hadden de verhalen voor haar, en wellicht ook voor haar toehoorders, niet alleen een 

symbolische of esoterische waarde, maar zag ze de verhalen ook als ware gebeurtenissen. In de 

toespraak wordt nog enkele malen ‘het Licht’, Johannes, en ‘de Profeet’ genoemd. Despard zag 

een universele en profetische betekenis in de Bijbelverhalen en hoopte dat de mensheid op tijd 

                                                           

124 Ibidem, 117-118. 

125 Ibidem, 118. 

126 Verhaar, De Moderne Theosofische Beweging, 16. 

127 Leviticus 19: 18, Groot Nieuws Bijbel (Haarlem 1999). 

128 Matteus 5:48, Groot Nieuws Bijbel (Haarlem 1999). 

129 De Ster: Officieel orgaan van de Orde van de Ster in het Oosten 1924, 119-120. 



44 

 

gewaarschuwd was voor de wederkomst van de Christus.     

 Het artikel was waarschijnlijk te groot om in een enkel nummer te publiceren. Vandaar 

dat het tweede deel van de toespraak in het julinummer is geplaatst. In het tweede deel van haar 

toespraakt zegt ze: ‘De vroeg-Christelijke Kerk, meende, dat Hij al spoedig zou komen. Altijd 

maakte hij hun duidelijk in parabelen of door algemeene grondregels, dat de tijden in de hand 

des Vaders waren, en zij slechts hadden te waken – te zijn als zij, die de komst van hun Heer 

verwachten.’130 Despard leek hier zelfs op te komen voor de vroegchristelijke Kerk, die al 

aangaf dat de Christus weer zou komen. Despard nam niet alleen christelijke terminologie over, 

maar leek zelfs waarde te hechten aan de vroegchristelijke Kerk. Despards waardering voor de 

vroegchristelijke kerk is te verklaren vanuit een zekere affiniteit daarmee. Anders dan in het 

latere christendom, was het christendom in de eerste eeuwen na Christus minder geïnteresseerd 

in de betekenis van het lijden en sterven van Christus en werd er meer waarde gehecht aan de 

wederkomst van Jezus als hemelse rechter. Jezus zou volgens de overtuigingen van de 

vroegchristelijke kerk weer verschijnen op aarde en de mensen beoordelen, om zij die volgens 

de wil van God hadden geleefd mee te nemen naar het nieuwe rijk van God.131 De 

toekomstverwachtingen van de Orde van de Ster in het Oosten leken dan ook erg op die van de 

vroegchristelijke kerk: de verwachting van de komst van de Christus en de komst van een nieuw 

tijdperk.           

 In het julinummer van 1924 staat het programma van het eerste Sterkamp, dat gehouden 

werd van 9 augustus tot en met 16 augustus, in Arnhem en in Ommen.132 Van zaterdag 9 

augustus tot en met dinsdag 12 augustus werd het congres gehouden in Arnhem. Van woensdag 

13 augustus tot en met vrijdag 15 augustus werd het congres gehouden in Ommen. Er werd 

overnacht in tenten op het terrein van het congres. De ‘leiders’ verbleven ’s nachts in Kasteel 

Eerde. Het congres ving na de lunch op 9 augustus aan, met openingstoespraken van de 

beschermvrouwe van de Orde, Annie Besant, en het hoofd van de Orde, Krishnamurti.133 Deze 

toespraken waren voordrachten over de ‘zelf-voorbereiding’, die vereist was voor het 

‘discipelschap’ van de Orde. De rest van de dag bestond uit een ‘gezellige bijeenkomst’ en nog 

een voordracht van Besant. De rest van de dagen van het congres waren in grote lijnen hetzelfde 

                                                           

130 Ibidem, 139. 

131 Gerard Luttikhuizen, De veelvormigheid van het vroegste christendom (Groningen 2002) 7. 

132 Ibidem, 127-130. 

133 Ibidem, 127. 



45 

 

ingedeeld. De maaltijden waren ingeroosterd. Er was iedere dag tijd voor de leden om zonder 

verplichtingen samen te zijn en er werden elke dag meerdere voordrachten gehouden. In iedere 

voordracht werd een ander onderwerp besproken. Op sommige dagen waren de voordrachten 

vooral gericht op de ethiek en de maatschappij. Zo werd er op zondag 10 augustus gesproken 

over seksualiteit en het huwelijk, gezondheid en de toepassing van de ‘Sterhouding’ in het 

dagelijks leven.134 De voordracht over seksualiteit en het huwelijk werd gehouden door Emily 

Lutyens, die zeer goed bevriend was met Krishnamurti. In het vorige hoofdstuk kwam ook al 

naar voren dat het belangrijk was voor Sterleden om op de juiste manier te handelen in de 

maatschappij en een belangrijke rol in de gemeenschap aan te nemen. Op de Sterkampen werd 

dit, op moraal-filosofische wijze, meerdere malen in de voordrachten benadrukt, net als in het 

tijdschrift zelf. Op maandag 11 augustus werd gesproken over de exploitatie van rassen, 

vrouwen, kinderen en dieren, waarna er tijd was voor de leden om van gedachten hierover te 

wisselen. Opvallend is dat het rooster benadrukt dat de gedachtewisseling gold voor alle leden.  

Het was dus een vereiste dat leden van de Orde zich bewust met dit soort kwesties bezighielden. 

De bewustmaking en het verspreiden van kennis is in het tijdschrift al eerder genoemd als een 

van de hoofdzaken van de voorbereiding op de komst van de Wereldleraar. Er werden de rest 

van week nog meerdere voordrachten gehouden over de ‘voorbereiding’. Deze werden 

gehouden door Besant, Arundale en Krishnamurti.      

 Op woensdag 13 augustus verplaatste het congres zich naar Ommen.135 Er werden op 

de dagen in Ommen nog wel voordrachten gehouden, maar er was voor het grootste deel van 

de dag tijd voor ontspanning, zoals het maken van kampvuren en wandelen over het landgoed 

van kasteel Eerde.136 Op vrijdagavond 15 augustus was de officiële sluiting van het Stercongres, 

waar na een laatste overnachting de leden de volgende ochtend voorlopig afscheid van elkaar 

namen. Vanaf september 1924 tot december 1924 werd in de tijdschriften het grootste deel 

gewijd aan het afgelopen Stercongres van augustus.137 Er werden in iedere uitgave 

verschillende transcripties van de voordrachten van het congres gepubliceerd en er staan enkele 

nabesprekingen in van onder andere Besant en Krishnamurti. Emily Lutyens schrijft in het 

septembernummer van 1924 ‘dankbaar’ te zijn, dat het Europees Stercongres heeft kunnen 

                                                           

134 Ibidem, 128. 

135 Ibidem, 129. 

136 Ibidem, 130. 

137 Ibidem, 141-170. 



46 

 

plaatsvinden. Zij zou nog nooit eerder een duizendtal mensen samen ‘zoo gelukkig’ hebben 

gezien.138 Het Stercongres werd door Lutyens en andere prominente leden en leiders als een 

succes gezien. Des te meer reden om het congres het jaar erop eveneens te houden. 

    

 

4.2 Spirituele leegmaking 
 

Vanaf 1925 werden de tijdschriften minder uitgegeven dan voorheen. De Orde richtte zich meer 

op de organisatie van de Sterkampen dan op het publiceren van tijdschriften. Zo werden vaak 

meerdere maanden, in een nummer uitgegeven.       

 In het januari-februarinummer van 1925 schrijft Phillip van Pallandt, die zijn landgoed 

aan de Orde had geschonken, over zijn geloof in de ‘spoedige komst van een Groot 

Wereldleeraar’.139Hij roept in het artikel de leden van de Orde op ‘alles’ op te geven om zich 

te kunnen richten op de Wereldleraar. Hij legt uit dat hij met ‘alles’ opgeven niet bedoelt dat 

alle ‘wereldse’ bezittingen, maar al het ‘innerlijke’ moet worden opgegeven. Volgens Pallandt 

is het opgeven van het innerlijke van belang voor de Sterleden, zodat zij in dienst kunnen staan 

van ‘Hem’.  Hier wordt met ‘Hem’, zoals waarschijnlijk al duidelijk is, de Wereldleraar 

genoemd, oftewel de incarnatie van de Christus, oftewel God in een mensenlichaam.  

 Het ‘innerlijke opgeven’ zien we terugkomen in meerdere religies. In de christelijke 

theologie bestaat het begrip ‘kenosis’, dat het ‘leegmaken’ van Jezus’ eigen innerlijke wil 

inhoudt, om zo volledig ontvankelijk te worden voor Gods wil.140 Van Pallandt zal, zoals de 

meeste Nederlanders in die tijd, niet ontkomen zijn aan christelijke invloeden, maar als theosoof 

zijnde is de kans groot dat hij ook in aanraking is gekomen met Indiase spiritualiteit. Zo spreekt 

de Bhagavad Gita, een van de belangrijkste geschriften uit het Hindoeïsme, over eenzelfde idee 

van ‘leegmaking voor God’. In het verhaal van de Bhagavad Gita vertelt Krishna, de incarnatie 

van God, tegen Arjuna, die een vertegenwoordiger is van ieder mens: ‘But they for whom I am 

the supreme goal, who do all work renouncing self for me and meditate on me with single-

hearted devotion, these I will swiftly rescue from the fragment’s cycle of birth and death, for 

                                                           

138 Ibidem, 141. 

139 De Ster: Officieel orgaan van de Orde van de Ster in het Oosten 1925 (Amsterdam 1925) 114-115. 

140 David T. Williams, ‘Kenosis and the nature of the Persons in the Trinity’, Koers 69, vol.4 (2004) 625. 



47 

 

their consciousness has entered into me.’141 En: ‘Living beyond the reach of I and mine…with 

all their heart and all their mind given to me – with such as these I am in love.’142 In dit stuk 

legt Krishna uit, dat hij, als God, liefde heeft voor mensen die zichzelf volledig aan de kant 

kunnen zetten om ’Hem’ te dienen. Het richten op de Wereldleraar, om Hem te kunnen dienen, 

was de belangrijkste zaak voor Sterleden. Van Pallandt schreef dat de Wereldleraar spoedig zou 

komen. Datzelfde gevoel heerste evengoed onder de rest van leden. Zij waren in 1925 immers 

al meer dan 14 jaar aan het werk en de Sterkampen gaf hen gevoel dichterbij elkaar te komen 

en sterker te staan. In het vorige hoofdstuk werd al vermeld dat Krishnamurti pas vanaf 1921 

echt begon te schrijven voor het tijdschrift van de Orde. Na het eerste Sterkamp nam het aantal 

artikelen van Krishnamurti in de tijdschriften toe, mede doordat er transcripties van zijn 

toespraken op de Sterkampen worden geplaatst. Ieder nummer, van 1922, begint met een artikel 

van het hoofd van de Orde, Krishnamurti dus. Zo ook opent hij het januari-februarinummer van 

1925.143           

 In dit artikel wilde Krishnamurti zich richten op het ‘werk’  dat in 1925 voor de Orde 

ligt.144 Voordat hij hiermee begint wilde hij eerst de lezers een gelukkig nieuwjaar wensen en 

wenst hij alle Sterleden toe dat hun droom van het ware geluk, oftewel de komst van de 

Wereldleraar, spoedig in vervulling zal gaan. Hij schrijft: ‘Moge die spoedig verwezenlijkt 

worden en moge Zijn zegen met ons zijn in het komend jaar’.  Krishnamurti stond op hier op 

een lijn met de andere auteurs van het tijdschrift en hoopte net als zij dat de Wereldleraar snel 

zal komen.  Krishnamurti schreef echter nog altijd niet over zichzelf, als het uitverkoren 

‘vehikel’ voor de Wereldleraar. Hoe en waar de Wereldleraar zou verschijnen laat hij telkens 

in het ongewisse, terwijl er door andere auteurs meerdere malen naar Krishnamurti werd 

gewezen.            

 In de rest van het artikel schrijft Krishnamurti over wat de Sterleden volgens hem 

moesten doen ter voorbereiding op de komst van de Wereldleraar. Hij schrijft: ‘Het enkel 

dragen van een insigne of zich Sterlid noemen is gelijk aan het bezit van een cheque-boek 

zonder banksaldo’.145 Krishnamurti wilde de Sterleden aanzetten tot handelen, in plaats van 

                                                           

141 Eknath Easwaran, The Bhagavad Gita (Tomales 2007) 36. 

142 Ibidem, 61. 

143 De Ster, De Ster: Officieel orgaan van de Orde van de Ster in het Oosten 1925, 1-4. 

144 Ibidem, 1. 

145 Ibidem, 2. 



48 

 

alleen maar lid en aanwezig te zijn. Volgens hem moest ieder lid actief op zoek gaan naar ‘waar 

geluk’, dat hij ook wel ‘de waarheid’ noemde.146 Krishnamurti uitte zijn vertrouwen in de 

verlangens van de Sterleden. Volgens hem waren de intenties van de leden goed bedoeld. Zo 

schrijft hij: ‘Wij kunnen met een zekere mate van verzekerdheid zeggen dat, als iemand in de 

Orde komt, er in zijn gedachte, met of zonder een bewust begrijpen van het onderwerp, een 

sterk verlangen is om waar geluk te zoeken’, en: ‘Hij zoekt de waarheid. Vanaf dat ogenblik 

werkt hij voor en met Gods plan’.         

  ‘Gods plan’ was dus volgens Krishnamurti niet zozeer de wederkomst van Zijn Zoon 

en het inluiden van een nieuw tijdperk. Zijn plan behelsde dat de mensheid de waarheid, oftewel 

het ware geluk, zal vinden. Of was volgens Krishnamurti het vinden van het ware geluk eerst 

nodig voordat de incarnatie van de Wereldleraar kan voltrekken? Krishnamurti wees erop dat 

de waarheid niet zomaar door lidmaatschap van een orde zal komen aanwaaien. Hij schrijft: 

‘Wij vertrouwen op het toeval op een luie manier, hopende dat op de een of andere wijze de 

zoete vruchten van den goddelijken boom in onzen schoot zullen vallen en dat al wat wij te 

doen hebben is ons de weelde te veroorlooven onze handen uit te strekken en ze te eten. Het is 

het oude geval van het parasiet-instinkt in ons maar dat volkomen vernietigd moet worden, 

voordat waar geluk binnen ons bereik moet komen. Wij moeten denken en handelen voor 

onszelf, wij zijn het stadium van kindsheid ontgroeid toen wij nog aan de rokken hingen van 

eene onwetende kinderjuffrouw. Denk voor uzelf en handel voor uzelf’. Kortom, om de 

‘vruchten van den goddelijken boom’ te vinden, moet men niet afhankelijk zijn van anderen, 

maar voor zichzelf leren denken en handelen.       

 Er lijkt wel een kleine tegenstrijdigheid in het artikel te staan. Krishnamurti vervolgde 

zijn artikel met dat het de plicht van ieder Sterlid is om zich het doel te stellen ‘juiste handeling 

en juist denken’ te verwerven. Juiste handeling en juist denken moesten volgens hem verenigd 

worden, voordat zij ‘ware leerlingen van den Meester’ kunnen worden. Krishnamurti predikte 

dus enerzijds het belang van onafhankelijkheid, anderzijds het streven naar leerlingschap (van 

de Meester). Hij gaf in ieder geval duidelijk aan dat de Sterleden bij het vinden van de waarheid 

niet afhankelijk moesten zijn van elkaar en van de Orde.  Krishnamurti eindigt het artikel met 

een citaat uit een onbekende tekst, waarin nog een verwijzing naar ‘spirituele leegmaking’ is te 

vinden: ‘Leer Mij te dienen, want alleen langs dat Pad zult gij Mij vinden. Vergeet uzelf en dan 

                                                           

146 Ibidem, 3. 



49 

 

alleen ben Ik te vinden.’147 Ook hier werd gesteld dat het goddelijke te vinden is als men 

volledig bereid is zichzelf aan de kant te zetten, om het hogere doel te dienen.   

 De Theosofische Vereniging wordt vaak neergezet als een occulte beweging, omdat het 

oude wijsheden zou hebben samengevoegd in een ‘geheime leer’, zoals ook de titel van het 

boek The Secret Doctrine suggereert.148 Er is echter niet echt sprake van een geheime leer, als 

ten eerste het boek dat deze leer bevat gewoon op de markt verschijnt en ook beschikbaar is 

voor niet-theosofen en ten tweede als die geheime leer bestaat uit wijsheden die in allerlei 

andere religieuze werken te vinden zijn, zoals de Bijbel en de Bhagavad Gita.   

 In het julinummer van 1925 schrijft een anoniem Sterlid een artikel, met de titel ‘De 

wegbereiding voor den komenden Heiland’.149 Het is duidelijk dat de auteur beïnvloed is door 

christelijke geloofsovertuigingen. Hij opent zijn artikel met: ‘De tijd is nabij, dat de profetie en 

verwachtingen van alle volken zal worden vervuld. De wederkomst voor ons westerlingen van 

den “Christus” wordt binnen afzienbare tijd tegemoetgezien: laten wij allen, ieder op eigen 

wijze ons innerlijk daarop voorbereiden.’ Net als een aantal andere auteurs van het tijdschrift 

verwachtte dit Sterlid ook dat de komst van de Christus niet lang meer op zich zou laten 

wachten. Des te meer reden dus om voortijdig goed voorbereid te zijn. Opvallend is dat de 

auteur schrijft dat ieder lid zich op eigen wijze innerlijk moet voorbereiden. Het was immers 

Krishnamurti die de Sterleden erop wees dat de voorbereiding een innerlijk proces was. Zochten 

de Sterleden de voorbereiding vanaf deze periode meer in zichzelf en keken zij minder naar de 

misstanden in de maatschappij?         

 De rest van het artikel staat vol met christelijke terminologie en verwijzingen naar 

verhalen uit de Bijbel. De auteur verwijst naar de Joden, die volgens de Bijbel tweeduizend jaar 

geleden eveneens de Messias verwachtten. Daarnaast citeert hij het Evangelie van Lukas, 

waarin staat beschreven hoe Jezus in Nazareth werd opgevoed en hoe hij zich uitsprak over zijn 

uitverkoren rol van de Messias. De auteur schrijft dat hij hoopt dat ditmaal de Messias wel zal 

worden herkend en schrijft: ‘En nu, zal het nu anders zijn? Zal de Gezegende en Gezalfde als 

Hij nu weer op aarde komt om aan de menschen van de twintigste eeuw Zijn boodschap te 

brengen, en onder de moderne omstandigheden Zijn nieuwe Zending te vervullen, zal Hij nu 

beter begrepen worden dan 2000 jaar geleden? Zal Hij nu langer tijd hebben, dan de weinige 

                                                           

147 Ibidem, 3-4. 

148 Hanegraaff, Western Esotericism, 41. 

149 De Ster: Officieel orgaan van de Orde van de Ster in het Oosten 1925, 69. 



50 

 

jaren, die Hem toen gegund waren alvorens Hem te vermoorden?’150 De auteur noemt overigens 

nergens in het artikel Krishnamurti als vehikel voor de ziel van Christus, maar het moet een 

spannende tijd voor de Sterleden, zoals deze, geweest zijn, waarin de komst van de Christus 

snel verwacht werd en waarbij de onzekerheid, over het wel of niet herkennen van de Christus, 

de verwachtingen extra spannend maakte.   

     

4.3 Hoe zal Hij komen? 
 

In het maartnummer van 1926 vinden we wel weer een programma van het Stercongres van 

1926, wat ditmaal in de laatste week van juli wordt gehouden.151 Een dagelijkse meditatie lijkt 

toegevoegd te zijn aan het programma. Elke dag van het congres werd geopend met een 

meditatiesessie, waarna er ontbijt is, vrije tijd en ’s middags de officiële voordrachten van het 

congres. ‘s Avonds was er een diner, muziek en wordt er een kampvuur gemaakt.  In grote 

lijnen bleef de planning voor de resterende Stercongressen hetzelfde, al krijgt het Stercongres 

van 1929 voor de meeste leden een onverwachte wending. Hier kom ik aan het eind van het 

hoofdstuk op terug.          

 In het aprilnummer van 1926 staat een korte oproep van de redactie aangaande de 

zogenoemde ‘Zelfverloochenings-Maand’.152 Hierin werden jonge leden gevraagd de giften die 

zij voor hun verjaardag ontvangen in gesloten envelop te houden en door te sturen naar de 

secretarissen of penningmeesters van de Orde. De functie hiervan wordt in de oproep niet 

uitgelegd, maar lijkt tweeledig te zijn. Enerzijds had de organisatie meer inkomsten, die zij dan 

konden besteden aan bijeenkomsten en congressen en dergelijken. Anderzijds leerde het Sterlid 

zijn eigen wensen op een tweede plaats te zetten, oftewel ‘zelfverloochening’ voor het grotere 

goed. In het artikel wordt George Arundale, wiens idee de Zelfverloochenings-Maand is, 

aangeduid als ‘Bisschop Arundale’. Arundale was namelijk, net als Leadbeater, een bisschop 

van de Vrij-Katholieke Kerk.153        

 In het meinummer van 1926 staat een artikel van Charles Leadbeater, die eveneens 

                                                           

150 Ibidem, 70. 

151 De Ster: Officieel orgaan van de Orde van de Ster in het Oosten 1926 (Amsterdam 1926) 68-69. 

152 Ibidem, 73. 

153 Tillet, Charles Webster Leadbeater, 590. 



51 

 

wordt aangeduid met ‘bisschop’.154 Het artikel is getiteld ‘De Komst van den Christus’. 

Leadbeater vergelijkt in zijn artikel het theosofische idee van de komst van de Christus met het 

‘traditioneel’ christelijke idee. Hij schrijft over het christelijke idee: ‘Zij denken aan den 

Christus als verschijnende op de wolken des hemels met kracht en grote heerlijkheid….Zij zijn 

van zeer verschillende opvattingen wat de details daaromtrent betreft, maar ik geloof, dat zij 

den Christus verwachten als neerdalende in zichtbare vorm, vergezeld van Zijne engelen.’155 

Over zijn eigen theosofische idee schrijft hij: ‘Maar hoe zal Hij komen? Zeer zeker niet op die 

dramatische wijze. Hij zal tot ons komen om ons te onderrichten. Teneinde dat volkomen te 

kunnen doen, verkiest Hij een voertuig te gebruiken op het physieke gebied’, en: ‘We moeten 

goed bedenken, dat de Wereld-Leeraar de meest bezige persoon is in de wereld. Hij is 

voortdurend bezig de menschen in vele verschillende richtingen te inspireren. Hij doet wat Hij 

kan, niet alleen slechts voor ééne religie, maar voor alle godsdiensten. Hij is de Heer der 

Godsdiensten en van de geestelijke opvoeding in de Hiërarchie der Wereld, en Hij zal ook niet 

het geringste van dat werk opgeven, omdat Hij tegelijkertijd nu juist hier beneden een physiek 

lichaam gebruikt. ‘156 Leadbeater, die Krishnamurti jaren geleden ‘ontdekte’, noemt 

Krishnamurti overigens niet in het artikel, maar heeft dus wel duidelijk zijn ideeën over de 

komst van de Christus. 

 

 

4.4 ‘The Coming has begun’ 
 

In het januarinummer van 1927 wordt een vermelding gemaakt van een bijzondere gebeurtenis, 

die zou hebben plaatsgevonden op 28 december 1925, tijdens een bijeenkomst in Adyar. 

Krishnamurti schrijft hierover: ‘Sedert den 28sten December van het vorige jaar is er, zooals 

natuurlijkerwijze verwacht kon worden, onder de leden van de Ster in de geheele wereld een 

buitengewone verandering en een nog grootere versterking van ons geloof en van ons doel tot 

stand gekomen. Door de groote gebeurtenis van dien dag zijn onze droomen verwezenlijkt en 

                                                           

154 De Ster: Officieel orgaan van de Orde van de Ster in het Oosten 1926, 174-177. 

155 Ibidem, 174. 

156 Ibidem, 175. 



52 

 

zijn de wisselende inzichten omtrent de waarheid duurzaam geworden.’157 Mary Lutyens, die 

ook aanwezig was op de bijeenkomst, schreef in haar biografie van Krishnamurti over deze 

gebeurtenis. Om acht uur ’s ochtends zou Krishnamurti een toespraak hebben gehouden voor 

3000 mensen, waarin tijdens zijn toespraak zijn gezichtsuitdrukking en zijn toon veranderd zou 

zijn. Krishnamurti zou gezegd hebben: ‘He comes only to those who want, who desire, who 

long’, waarna zijn gezichtsuitdrukking en toon veranderde en zei: ‘And I come for those who 

want sympathy, who want happiness, who are longing to be released. I come to reform, not to 

tear down, I come not to destroy but to build’. Volgens Lutyens was het een zeer ‘opwindend’ 

moment voor hen in het publiek die de verandering opmerkten. Besant zou in een volgende 

toespraak gezegd hebben dat de gebeurtenis van 28 december de markering was van de 

inwijding van het uitverkoren voertuig. ‘The Coming has begun’.158  Vanaf 28 december 1925 

wordt erkend dat de Christus zijn voertuig heeft betreden en dit voertuig was nu officieel het 

lichaam van Jiddu Krishnamurti. Zelfs Krishnamurti schrijft in zijn artikel in het januarinummer 

van 1927 dat het doel van de Orde verwezenlijkt is en hij bedankt alle Sterleden voor hun werk 

en opofferingen.159          

 Het is onduidelijk waarom hier pas in 1927 over wordt geschreven, terwijl de 

gebeurtenis op 28 december 1925 al zou hebben plaatsgevonden. Gek genoeg wordt er in het 

februarinummer van 1926 wel melding gemaakt van een bijeenkomst op 28 december in 

Nederland, maar nog niet van de bijeenkomst op 28 december in Adyar.160 In hetzelfde nummer 

staat zelfs een artikel genaamd ‘De verschillende Wijzen waarop Hij zal komen’, waarin staat 

beschreven hoe de ‘toekomstige’ gebeurtenis van de komst van de Wereldleraar er uit zal zien. 

Wellicht waren de Sterleden er in 1926 nog niet volledig van overtuigd dat de Wereldleraar was 

gekomen, of wellicht wilde de kleine groep die ervan wist het niet te snel verkondigen. Hoe dan 

ook, in 1927 geven de tijdschriften van de Orde aan dat de Wereldleraar op 28 december 1925 

echt was gekomen.           

 In het februarinummer van 1927 schrijft Curuppumullage Jinarajadasa, een prominent 

lid van de Theosofische Vereniging, in het artikel ‘Het Gelaat des Heeren’: ‘Nu er duizenden 

door rechtstreekse ervaring de verhouding beginnen te begrijpen, waarin J. Krishnamurti staat 

                                                           

157 De Ster: Officieel orgaan van de Orde van de Ster in het Oosten 1927 (Amsterdam 1927) 10. 

158 Lutyens, Life and death of Krishnamurti, 52. 

159 De Ster: Officieel orgaan van de Orde van de Ster in het Oosten 1927, 10-11. 

160 Ibidem, 35. 

https://www.scribd.com/document/282707909/Curuppumullage-Jinarajadasa-The-First-Principles-of-Theosophy


53 

 

tot den Wereldleeraar, die gekomen is, om ons een nieuw wereld-tijdperk binnen te leiden, 

stellen eenigen mijner vrienden mogelijk belang in zekere ervaringen, welke ik heb gehad met 

betrekking tot het Gelaat des Heeren’.161 Vervolgens beschrijft Jinarajadasa in zijn artikel 

meerdere gebeurtenissen door de jaren heen, waarin hij in Krishnamurti de toekomstige 

Wereldleraar herkende.162 Jinarajadasa zou zelfs vanaf het begin af aan al zonder twijfel hebben 

geweten dat Krishnamurti het uitverkoren voertuig voor de Wereldleraar was. 

 Annie Besant schrijft in het maartnummer van 1927: ‘De Leeraar is hier en Zijn 

Boodschap luidt, dat het Koninkrijk der Hemelen het Rijk van ’t Geluk hier op aarde is, en dat 

dit “in U is”, zooals de Christus zeide’, en: ‘Opnieuw is de Goddelijke Geest nedergedaald in 

een mensch, Krishnamurti, iemand wiens leven letterlijk volmaakt is, zooals degenen kunnen 

getuigen, die hem van nabij kennen.’ 163 De rest van Besants artikel staat vol met christelijke 

terminologie en de Leeraar wordt meestal aangeduid met ‘de Christus’.164  

 In het aprilnummer van 1927 staat een transcriptie van een toespraak van Krishnamurti 

in Chicago, waarin hij toch een beetje de opwindingen in de Orde leek te willen temperen.165 

Hij legt uit dat hij niet wil dat de Orde een ‘sekte’ is. Hij definieert vervolgens een sekte als een 

groep mensen die niet voor zichzelf willen denken, maar die slechts andere mensen volgen. 

Later in de toespraak zegt hij dat hij iets persoonlijks wil delen en zegt: ‘Ik heb er altijd naar 

verlangd om gelijk te worden aan den Boeddha; en eens, In Indië zijnde, toen ik wandelde met 

een paar vrienden, liepen zij vooruit en lieten mij alleen. Zonder dat ik mij er bewust van was 

of er bijzonder ernstig aan dacht, verscheen daar voor mij mijn Ideaal, verscheen daar mijn 

Geliefde, mijn Goeroe. Het was niets bovennatuurlijks, dus prijs mij er niet om. Als de 

Wereldleeraar was Hij daar met mij, en toen ik rondzag, scheen ik alle bomen te zien door Zijn 

blik, alle bergen, alle kleine poelen, alle insecten… Ik schijn te gevoelen, dat Hij in mij is en ik 

in Hem ben, en dat beduidt geluk. Dat beduidt, dat ik gevonden heb wat ik noodig had, omdat 

Hij de belichaming is van alle dingen, het einde van alle slavernij, omdat Hij de waarheid 

is….’166 Dit is een opmerkelijke tekst, omdat Krishnamurti hier wel de Wereldleraar noemt, 

                                                           

161 Ibidem, 35-36. 

162 Ibidem, 35-38. 

163 Ibidem, 52. 

164 Ibidem, 51-53. 

165 Ibidem, 63-69. 

166 Ibidem, 67. 



54 

 

maar die Wereldleraar niet leek te beschouwen als een incarnatie van een oude ziel, maar als 

een alomvattende realiteit. Hij zegt hier dat de ‘Wereldleraar’ inderdaad in hem zat, maar dat 

hij eveneens in die Wereldleraar zat, en dat de Wereldleraar in alles aanwezig is. Krishnamurti 

eindigt zijn toespraak met de woorden: ‘Gij wandelt steeds met den Eeuwigen Metgezel, en 

wanneer gij zulk een Metgezel hebt, die de essentie der Waarheid is, dan verzeker ik u, dat, wat 

gij ook zijn moogt, dit niet het geringste verschil maakt: gij zijt zelf de belichaming, gij zijt zelf 

de schepper aller dingen, gij zijt eveneens zelf de schoonheid en het geluk, gij zijt zelf de 

Wereldleeraar.’ 167 Krishnamurti erkende enkele maanden ervoor dat de Wereldleraar inderdaad 

gekomen was, maar hield zichzelf buiten de beschrijving.  In zijn toespraak in Chicago zegt 

Krishnamurti dat niet alleen hij de Wereldleraar in zich heeft, maar dat ieder mens en ieder 

ander ding dat bestaat de Wereldleraar in zich heeft. 

 

4.5 ‘Bevrijding’  
 

In het voorwoord van het meinummer van 1928 wordt door de auteur een stukje tekst 

aangehaald uit een toespraak van Krishnamurti: ‘Het is steeds een strijd voor mij geweest om 

de Waarheid te vinden, omdat ik niet voldaan was door een anders gezag’, en: ‘Ik heb gevonden 

wat ik verlangde. Ik ben vereend met Mijn Geliefde, en mijn Geliefde en ik zullen tezamen den 

aardbodem bewandelen.’168 Krishnamurti leek zijn toehoorders steeds vaker duidelijk te willen 

maken dat hij een staat van ‘verlichting’ had bereikt, die hij altijd al had willen bereiken. Uit 

de bovenstaande woorden zou geconcludeerd kunnen worden dat zijn weg naar die verlichting 

echter zwaarder was dan nodig is geweest, door de druk die hij ervoer door de hoge 

verwachtingen van de Orde. De Waarheid, zoals Krishnamurti het noemde, is dus eerder een 

bepaalde staat van ‘zijn’, terwijl de leden van de Orde verwacht hadden dat de Waarheid de 

incarnatie van een letterlijke Wereldleraar zou betreffen.      

 Zijn goede vriendin Emily Lutyens leek Krishnamurti’s woorden goed te begrijpen. In 

hetzelfde nummer schrijft zij: ‘Krishnaji (Krishnamurti) is bevrijd, niet alleen van zijn eigen 

lasten, maar ook van de onze, daarom kan hij ieder van ons volkomen helpen. Uit zijn “teedere 

objectiviteit” tegenover al onze verstrikkingen blijkt, dat hij die volmaakte wijsheid heeft 

                                                           

167 Ibidem, 69. 

168 De Ster: Officieel orgaan van de Orde van de Ster in het Oosten 1928 (Amsterdam 1928) 129. 



55 

 

bereikt, die alleen leiding kan geven.’169 Emily Lutyens realiseerde zich dat de verwachtingen 

van de Orde een grote last waren voor Krishnamurti en erkende dat hij nu een staat had bereikt, 

waarin hij de leden van de Orde kon helpen zo’n zelfde staat te bereiken. Zij citeert aan het eind 

van haar artikel nog woorden van Christus uit de Bijbel: ‘Gij zult de Waarheid kennen en de 

Waarheid zal u vrij maken’         

 In het septembernummer van 1928 benadrukt Krishnamurti het individuele aspect van 

de zoektocht naar de Waarheid:  ‘De ontdekking van dit Koninkrijk van Geluk en Bevrijding is 

een individuele daad en het resultaat van een individuele krachtinspanning, doch als gij dat 

Koninkrijk van Geluk en Bevrijding ontdekt, zult gij alle volkeren der aarde ontmoeten, die 

strevende zijn, die veroverende zijn, en die hun doel bereikt hebben’.170 Het individueel zoeken 

en vinden van het ‘Koninkrijk van Geluk en Bevrijding’, zal uiteindelijk zorgen voor het 

dichterbij elkaar komen van de mensheid.        

 Emily Lutyens benadrukt in het novembernummer van 1928 dat er een tijd van grote 

veranderingen aan zit te komen voor de leden van de Orde.171 Krishnamurti zou op het Sterkamp 

van 1928 gezegd hebben: ‘De tijd is voor u gekomen om te kiezen.’, waarmee hij volgens 

Lutyens duidelijk wilde maken dat de leden binnenkort hun verleden achter zich moesten laten. 

Lutyens legt in het artikel niet heel duidelijk uit welk ‘verleden’ zij bedoelt. Wellicht wilde zij 

de leden al langzaam aansporen voor zichzelf te leren denken, zoals Krishnamurti ook al enige 

tijd probeerde. Emily Lutyens schrijft: ‘Zullen wij ons nu door voorbijgegane gelooven, 

voorbijgegane tradities laten vangen en vasthouden, of zullen wij onderduiken en als moedige 

zwemmers van wal steken in die levensoceaan, die Krishnaji voor onze oogen zichtbaar heeft 

gemaakt?’ Vervolgens schrijft zij: ‘Wat lijkt het vreemd, dat wij zeventien jaar lang den 

Wereldleeraar hebben verwacht, die wij zelf verzekerden de Leeraar van engelen en menschen 

te zijn, de Meester van alle Meesters, en nu hij spreekt van datgene wat alle vormen alle 

uitdrukking te boven gaat, nu voelen we ons geraakt of boos, of maar juist voldaan.’ 

 In het laatste citaat leek zij te wijzen op de reactie van de leden van de Orde, die na 

zeventien jaar werken en wachten ontdekt hadden dat de komst van de Wereldleraar niet 

uitpakte zoals zij verwacht hadden. Velen waren ‘geraakt of boos’, maar volgens Lutyens was 

het het beste om voldaan te zijn. Dit is hoe het had moeten zijn. De toekomst leek voor de leden 

                                                           

169 Ibidem, 150. 

170 Ibidem, 294. 

171 Ibidem, 385. 



56 

 

onzeker te zijn. Betekenden de woorden van Krishnamurti dat de Orde achtergelaten moest 

worden als er werd verlangd de Waarheid te vinden? 

 

 

4.6 Het laatste jaar 
 

D. Rajagopal schrijft in het januarinummer van 1929 dat er ‘hoogst eigenaardige 

moeilijkheden’ bestaan in de Orde, omdat Krishnnamurti voortdurend de leden wees op het 

gevaar van organisaties, oftewel de Orde waartoe de leden allen waren samengevoegd.172 

Rajagopal schrijft dat hem tijdens zijn rondreizen in Europa meerdere malen is gevraagd 

waarom Krishnamurti het hoofd van de Orde was, terwijl hij tegen organisaties gekant leek te 

zijn. Krishnamurti zou Rajagopal, nadat hij hem om duidelijkheid had gevraagd, gezegd 

hebben: ‘Als gij de organisatie plooibaar houdt, als gij bereid zijt om van tijd tot tijd te 

veranderen, niet alleen uw denkbeelden maar zelfs uw werkmethoden – dan zult gij een 

volmaakte organisatie bouwen, waaraan geen euvels kleven.’ De vraag is of het mogelijk is 

voor een organisatie om haar denkbeelden en werkmethodes om te vormen, als zij ten eerste is 

opgericht om de leden voor te bereiden op de komst van de Wereldleraar. Als die Wereldleraar 

eenmaal gekomen is, dan wel niet op de wijze die verwacht werd, en de ‘Wereldleraar’ wijst de 

leden erop de Waarheid in zichzelf te zoeken, wat is dan nog het nut van zo’n organisatie? 

 De daaropvolgende uitgaven van het tijdschrift zijn vrijwel alleen nog maar gevuld met 

artikelen van Krishnamurti en transcripties van zijn toespraken, op enkele uitzonderingen na. 

Zo wordt in juni 1929 nog vermeld wat het doel is van de Orde: ‘Allen bijeen te brengen die 

gelooven in de tegenwoordigheid van den Wereldleraar in de wereld’. Volgens de redactie was 

de Wereldleraar dus echt gekomen. Hier wordt duidelijk dat er een spanningsveld bestond 

tussen de redactie en Krishnamurti. De redactie leek haar idealen niet te willen loslaten, ondanks 

dat Krishnamurti de leden wilde waarschuwen voor zulke idealen.    

 In het julinummer van 1929 schrijft Krishnamurti een artikel, getiteld ‘Waarheid in 

beperking’, waarin hij de leden duidelijk wil maken zij de Waarheid niet zullen vinden als zij 

die ‘beperkt’ houden, door het opstellen van regels en voorwaarden. Hij schrijft: ‘Overal in de 

wereld hebben menschen getracht de Waarheid, welke niet beperkt kan worden, aan 

                                                           

172 De Ster: Officieel orgaan van de Orde van de Ster in het Oosten 1929 (Amsterdam 1929) 27. 



57 

 

voorwaarden te binden, om deze enger te maken, en er overtuigingen omheen te bouwen, en op 

deze wijze hebben zij de Waarheid verraden.’173 In augustus 1929 werd net als de voorgaande 

jaren eveneens een Sterkamp gehouden. Van dit Sterkamp staat in het meinummer van 1929 

slechts een ‘voorlopig programma’ geschetst, dat zeer beknopt is. Volgens het programma 

duurde het Sterkamp van 1 augustus tot 8 augustus en staat eenzelfde dagindeling gepland voor 

alle dagen van het congres: ’s Morgens lezingen, ’s middags vrij en ’s avonds een kampvuur. 

Er staat bij vermeld dat het definitieve programma verkrijgbaar was bij aankomst.174 De redactie 

wist waarschijnlijk al wat er ging gebeuren op het Sterkamp.    

 De maand na het Sterkamp verscheen het septembernummer dat begint met de volgende 

woorden van de redactie: ‘”De Ster” verschijnt thans voor het laatst. Dit is het gevolg van de 

opheffing der Orde van de Ster, waaromtrent in dit nummer uitvoerige uiteenzettingen, door 

Krishnamurti en door den Heer Rajagopal zijn opgenomen.’175 Tijdens de opening van het 

Sterkamp hield Krishnamurti een toespraak, waarin hij zei de Orde van de Ster in het Oosten 

op te heffen.176 In zijn toespraak noemt Krishnamurti een aantal dingen die hij al in eerdere 

toespraken en artikelen heeft genoemd, omtrent zijn idee van het vinden van de Waarheid. Zo 

zegt hij in de opheffingstoespraak: ‘Ik beweer, dat de Waarheid een land is zonder paden. Gij 

kunt haar langs geen enkel pad, door middel van geen enkelen godsdienst of secte bereiken. 

Dat is mijn standpunt en ik houd daaraan absoluut en onvoorwaardelijk vast.  Daar de Waarheid 

onbegrensd, onbepaald en niet langs eenigen weg te bereiken is, kan zij niet worden 

georganiseerd; ook moest geenerlei organisatie worden gevormd om menschen langs een 

bepaalden weg te leiden of te dwingen’.  Waar hij eerder tegen Rajagopal nog zei dat het vinden 

van de Waarheid middels een organisatie mogelijk is, mits deze bereid is haar denkbeelden en 

werkmethoden aan te pakken, zegt hij nu dat het onmogelijk is om de Waarheid te vinden 

middels een organisatie. In de toespraak legt Krishnamurti uit dat een organisatie op zich niet 

fout is, maar dat de Waarheid er niet in gevonden kan worden. Volgens Krishnamurti kan geen 

enkele organisatie de mens voeren ‘tot het geestelijke’.177 Een organisatie zal volgens hem 

alleen maar het individu belemmeren in zijn groei en in de vorming van zijn persoonlijke 

                                                           

173 Ibidem, 196. 

174 Ibidem, 153. 

175 Ibidem, 257. 

176 Ibidem, 260. 

177 Ibidem, 261. 



58 

 

zelfstandigheid.            

 Later in de toespraak zegt hij: ‘Uw vooroordelen, uw angsten, uw dragers van gezag, 

uw nieuwe en oude kerken – ik beweer, dat al deze beletsels voor het begrijpen zijn’.178 

Krishnamurti wilde dat de leden de Orde, waarvoor zij hun oude ‘kerken’ verruild hadden, 

achter zich zouden laten en hun eigen pad zouden bewandelen, om de Waarheid te kunnen 

vinden.           

 Rajagopal eindigt de laatste uitgave van het tijdschrift met een artikel gewijd aan de 

opheffing van de Orde.179 Hij begint het artikel met: ‘De opheffing der Orde van de Ster wijst 

op een nieuw begin. Zij is het logisch gevolg van Krishnamurti’s gedachtengang en leering. Het 

algemeene vraagstuk is het persoonlijk vraagstuk geworden en moet door eenieder voor zichzelf 

worden opgelost.’ Later in het artikel schrijft hij: ‘De orde was gebaseerd op een geloof, maar 

dat was niet levend genoeg om het karakter harer belijders om te vormen. Organisaties hebben 

nooit grote mannen voortgebracht. Integendeel, deze zijn gekomen ondanks organisaties. De 

grootheid van Krishnamurti is niet geschapen door de Orde van de Ster, maar door zijn eigen 

pogen en strijden.’180 De boodschap was nu ook duidelijk en logisch voor Rajagopal. Uit zijn 

woorden blijkt dat hij nog steeds een grotere bewondering had voor Krishnamurti, maar dat hij 

nu begreep dat hij het volgen van Krishnamurti achter zich moest laten en in zichzelf moest 

kijken om de Waarheid te vinden.        

 De Orde werd dus opgeheven, evenals het tijdschrift de Ster. Er werd tot oktober 1930 

wel een nieuw tijdschrift, genaamd Het Ster Bulletin, uitgegeven, die voormalige leden die daar 

geïnteresseerd in waren op de hoogte houden van de gebeurtenissen rond en na de opheffing 

van de Orde en om dieper in te gaan op de boodschap van Krishnamurti.181 Het kasteel en 

landgoed in Ommen kwamen weer in het bezit van Philip van Pallandt. In 1930 verliet 

Krishnamurti ook de Theosofische Vereniging. Hij bleef toespraken houden, echter niet meer 

in organisatie-verband. Hij wilde in volledige vrijheid de mensheid wakker maken en zijn 

boodschap over vrijheid met haar delen.182 

 

                                                           

178 Ibidem, 264. 

179 Ibidem, 268. 

180 Ibidem, 269. 

181 Ibidem, 257. 

182 Lutyens, The Years of Awakening, 198-204. 



59 

 

4.7 Conclusie 
 

De deelvraag van dit hoofdstuk luidde: hoe ontwikkelden de toekomstverwachtingen van de 

Orde van de Ster in het Oosten tussen 1924 en 1929? De ontwikkelingen van deze periode 

hebben ertoe geleid dat Krishnamurti in 1929 de Orde ophief.  De Sterkampen bracht de leden 

van de Orde dichterbij elkaar, letterlijk en figuurlijk. Op die wijze waren zij makkelijker te 

bereiken voor Krishnamurti’s boodschap, die de eerste jaren zelf ook nog leek te geloven in de 

komst van de Wereldleraar. De Wereldleraar kwam ook, maar niet op de manier zoals de Orde 

verwacht had. De Wereldleraar was volgens Krishnamurti geen specifieke ziel, maar een ziel 

die in alles en iedereen zit. Krishnamurti probeerde zijn toehoorders er daarom van te 

overtuigen dat zij de Waarheid niet in de Orde moesten zoeken, maar in zichzelf.  

 De Orde was echter opgericht ter voorbereiding van de incarnatie van Maitreya, de ziel 

die ooit ook in het lichaam van Jezus Christus leefde. Volgens Annie Besant konden de leden 

zelfs alle geloofsovertuigingen laten vallen, zoals het geloof in reïncarnatie en karma, als het 

geloof in de wederkomst van de Christus maar bleef bestaan. Dit was de enige voorwaarde voor 

lidmaatschap van de Orde. Naast Besant deden een hoop andere auteurs een schepje boven op 

de christelijke terminologie, waardoor de Orde van de Ster in het Oosten, een theosofische orde 

met een christelijke naam, meer weg heeft van een christelijke adventistische beweging dan van 

een theosofische beweging. Tot aan het laatste Sterkamp in 1929 was de Orde nog gericht op 

de Wereldleraar. Hoewel er niet meer werd gesproken over een crisis, die de komst van een 

Wereldleraar zo noodzakelijk maakte, werden de verwachtingen niet lager. Het duidelijke 

verschil met de periode 1914-1923 is Krishnamurti, die in de laatste jaren van het bestaan van 

de Orde steeds meer afstand nam van zijn rol als Wereldleraar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



60 

 

Hoofdstuk 5 – Conclusie 
 

De Orde van de Ster in het Oosten was opgericht ter voorbereiding van de komst van de 

Wereldleraar. De Theosofische Vereniging bood haar leden een alternatief voor de 

conventionele zienswijzen, zoals de christelijke en de modern wetenschappelijke zienswijzen. 

Dit alternatief in het kader van toekomstverwachtingen een combinatie van de twee, waarin het 

terugkeek naar het verleden en daarin een zeker patroon ontdekte. Volgens dit patroon zou 

iedere periode van de geschiedenis leiden naar crisis, die het vervolgens noodzakelijk maakte 

dat een Wereldleraar zou incarneren, om de mensheid naar een nieuw tijdperk te leiden.  

 De hoofdvraag van dit onderzoek luidde: hoe ontwikkelden de toekomstverwachtingen 

van de Orde van de Ster in het Oosten tussen 1914 en 1929? Die ontwikkelingen zijn beïnvloed 

door gebeurtenissen in de jaren van haar bestaan. De Orde van de Ster in het Oosten werd 

opgericht enkele jaren voor het begin van de Eerste Wereldoorlog, in een tijd waarin veel 

mensen al ervoeren in een onzekere tijd te leven. De Orde moest de komst van de nieuwe 

Wereldleraar faciliteren en de mensheid geloof en zekerheid bieden in een betere toekomst. 

Door de invloed van Annie Besant, George Arundale en Charles Leadbeater kreeg een 

theosofische organisatie een christelijk jasje aan. Besant gaf de Orde een naam die direct 

verwees naar een christelijk symbool. Arundale en Leadbeater schreven over de komst van de 

Wereldleraar in christelijke terminologie. Dit heeft zeer waarschijnlijk veel twijfelende 

christenen doen overstappen van hun oude religie, naar hun nieuwe theosofische religie. Het 

geloof dat zij tezamen beleden was het geloof in de komst van een Wereldleraar en terwijl de 

leden van de Orde samen voorbereidden en afwachtten op de zijn komst, werd een Indiase 

jongen uit een Brahmaanse familie klaargestoomd om de nieuwe Christus te worden. Een 

theosofische organisatie werd zo een christelijk adventistische beweging, waarin zelfs de leden 

theosofische overtuigingen, zoals karma en reïncarnatie, konden laten vallen. ‘Maar hoe zal Hij 

komen?’, schrijft Leadbeater in 1926.183 Hier lijkt het zelfs voor de ontdekker van Krishnamurti 

onduidelijk op welke manier de Christus zal verschijnen. Zelfs het theosofische idee van de 

‘incarnatie’ van de Wereldleraar is dan niet belangrijk meer. Enkele theosofische onderwijzers 

hadden zelfs in 1915 al twijfels of de Wereldleraar in Krishnamurti zou incarneren.184 De 

theosofen leken op geen enkel moment zeker te zijn hoe de Christus zou komen. Kijkende naar 

                                                           

183 De Ster: Officieel orgaan van de Orde van de Ster in het Oosten 1926, 175. 

184 Vernon, Star in the East, 93. 



61 

 

de geschiedenis, waren zij er wel van overtuigd dat hij zou komen. Deze overtuigingen werden 

sterker toen zij zagen dat de mensheid rond de Eerste Wereldoorlog een moreel dieptepunt had 

bereikt.           

 Krishnamurti leek lang het geloof in de komst van de Wereldleraar te delen met de rest 

van de Orde. Hij is er echter op geen enkel moment zeker van geweest dat hij het voertuig was, 

waarin die Wereldleraar zou incarneren. Het moet niet makkelijk zijn geweest voor 

Krishnamurti, die op jonge leeftijd al werd verteld dat hij het voertuig was voor de Wereldleraar 

en niet lang daarna van zijn thuisland India naar Engeland werd overgebracht, om daar opgeleid 

te worden. Er waren hoge verwachtingen van hem, terwijl hij tegelijkertijd moest leren wennen 

aan de Europese cultuur. Aan het begin van de jaren twintig leek Krishnamurti enthousiaster te 

worden over zijn werk voor de Orde. Hij was hier inmiddels ook wat ouder en was daardoor 

waarschijnlijk meer in staat duidelijke artikelen te schrijven en toespraken te houden. Zijn 

vastberadenheid leek echter niet te komen uit zijn geloof in de komst van de Wereldleraar, maar 

in de hervorming van de Orde. De boodschap van Krishnamurti wees langzaam steeds vaker 

naar het binnenste van de mens, in plaats van naar de toekomst. De waarheid zit in jezelf, zei 

Krishnamurti. Hierdoor begonnen na verloop van tijd ook de leden van de Orde te twijfelen aan 

hun overtuigingen, zoals we zien in enkele artikelen, ondanks dat de tijdschriften nog steeds 

bleven vermelden dat de komst van de Wereldleraar nabij was. De redactie van het tijdschrift 

probeerde zoveel mogelijk het gedachtegoed van Krishnamurti te verenigen met het 

oorspronkelijk gedachtegoed van de Orde.        

 De Eerste Wereldoorlog lag aan het einde van de jaren twintig al een aantal jaren in het 

verleden en de tijdschriften wijdden in die laatste jaren vrijwel geen artikelen meer aan moreel 

verval of een zogenaamde crisis. Toch probeerde de Orde vast te houden aan het ‘roemrijke 

geloof’ en was dit tot de opheffing in augustus 1929 de belangrijkste zaak van de Orde.185 De 

leden van de Orde leken een grote behoefte te hebben aan zingeving en verruilden zo hun ‘oude 

kerken’ voor ‘nieuwe kerken’. De Orde was een van die vele nieuwe religieuze bewegingen, 

die, in een veranderende wereld, de plaats moesten innemen van de oude religieuze tradities. 

Het christelijke jasje dat de Orde aankreeg heeft er hoogstwaarschijnlijk voor gezorgd dat meer 

mensen met een christelijke achtergrond werden aangetrokken. Ook de Orde van de Ster in het 

Oosten streefde naar een menselijkere samenleving, maar de Orde was vooral karakteristiek 

vanwege de geloofsovertuiging, die overeenkwam met de christelijk adventistische bewegingen 

                                                           

185 De Ster: Officieel orgaan van de Orde van de Ster in het Oosten 1929, 192. 



62 

 

van de negentiende eeuw, namelijk het geloof in de komst van de Christus. De benaming 

‘Theosofisch Adventisme’, waarmee Trompf de Orde van de Ster in het Oosten omschrijft, is 

treffend. De Orde was een adventistische organisatie, die voortkomt uit de Theosofische 

Vereniging. Van theosofische invloeden was echter na enkele jaren niets meer zichtbaar in de 

Orde, waarmee zij evengoed als een christelijk adventistische beweging kan worden 

omschreven, ook al was het oorspronkelijke idee van de Theosofische Vereniging zich juist te 

verzetten tegen het traditioneel christelijk denken. De Orde kreeg een sterkere verbinding met 

het christelijke geloof door Leadbeater en Arundale, die beiden als bisschop werkzaam waren 

in de Vrij-Katholieke Kerk.          

 Er is niet duidelijk geconcludeerd waar Krishnamurti zijn idee van ‘de Waarheid’, die 

het vormen van een organisatie uitsloot, vandaan kwam. Ja, Krishnamurti is beïnvloed door 

oude spirituele zienswijzen en beweerde zelf een ‘verlichtingsmoment’ te hebben meegemaakt, 

waarin hij ervoer een te zijn met alles dat bestaat, maar het is ook goed mogelijk dat 

Krishnamurti zich wilde afscheiden van de Theosofische Vereniging, omdat deze misschien 

wel een groot deel van zijn jeugd had afgenomen. Wellicht kan een vervolgonderzoek naar de 

persoonlijke brieven en dagboeken van Krishnamurti leiden naar een duidelijk antwoord hierop. 

 

  



63 

 

Samenvatting 
 

In dit onderzoek worden de tijdschriften van de theosofische vereniging de Orde van de Ster in 

het Oosten tussen 1914 en 1929 onderzocht, alsmede literatuur die het bestaan van de Orde en 

de tijdschriften verklaren. Naar aanleiding van dit onderzoek ben ik tot de conclusie gekomen 

dat een theosofische organisatie, die diende ter facilitering van de toekomstverwachtingen van 

de leden, een christelijke vorm kreeg en sterk leek op een christelijke adventistische beweging. 

De Orde van de Ster in het Oosten kreeg veel aanhang door de invloed van de aangewezen 

Wereldleraar Jiddu Krishnamurti’s, maar waarschijnlijk ook door de invloeden van de 

oprichters van de Orde, Annie Besant en George Arundale, die de Orde bewust een ‘christelijke’ 

Orde maakten. Het op die wijze vormen van een nieuwe religie wekte bij Krishnamurti veel 

weerstand op, waardoor hij in 1929 de Orde ophief.      

 De paradox in het streven naar verlichting is goed zichtbaar in de Orde van de Ster in 

het Oosten. De leden streefden naar een tijdperk van verlichting, maar Krishnamurti wees de 

leden erop de verlichting niet in de toekomst te zoeken maar in het huidige moment. Deze 

paradox zou echter alleen in het ‘streven’ kunnen zitten. Logischerwijs kan er in de toekomst 

een nieuw tijdperk aanbreken, voor zover wij die definiëren, als de mensheid het massaal voor 

elkaar krijgt spiritueel te ontwaken. Dat wil zeggen, de aandacht volledig weet te richten op het 

nu.               

  

 

 

 

 

 

 

 

   

 

 

  



64 

 

Bibliografie 
 

Primaire bronnen 

 

Borst, Kees, De Orde van de Ster in het Oosten en de huidige gebeurtenissen (Amsterdam 

1915). 

De Ster: Officieel orgaan van de Orde van de Ster in het Oosten, Amsterdam, 1914 tot en met 

1929. 

Krishnamurti, Jiddu, Now (Ommen 1929). 

Krishnamurti, Jiddu, Life in Freedom (Ommen 1928). 

 

Secundaire literatuur 

 

Blavatsky, Helena Petrovna, The Secret Doctrine (London 2015). 

Brolsma, Marjet, Het humanitaire moment. Nederlandse intellectuelen, de Eerste Wereldoorlog 

en de crisis van de Europese beschaving 1914-1930 (Amsterdam 2015). 

Easwaran, Eknath, The Bhagavad Gita (Tomales 2007). 

Nederlands Bijbelgenootschap, Groot Nieuws Bijbel (Haarlem 1999). 

Hammer, Olav en Mikael Rothstein, Handbook of the Theosophical Current (Leiden 2013). 

Hanegraaff, Wouter J., New Age Religion and Western Culture, Esotericism in the Mirror of 

Secular Thought (Leiden 1996).  

Hanegraaff, Wouter J., Western Esotiricism: A Guide for the Perplexed (Londen 2013). 

Hesselink, Katinka, Helena Petrovna Blavatsky: Collected Writings 1874-1878 (g.pl. g.d.). 

Hofstra, Sjoerd, ‘De Nieuwere Religieuze Bewegingen in ons Land’, Mens en Maatschappij, 

Volume 3, nr. 6 (1927) 519-543. 

Ingalls, Daniel H. H., ‘The Heritage of a Fallible Saint: Annie Besant's Gifts to India’, 

Proceedings of the American Philosophical Society, Vol. 109, No. 2 (Cambridge 1965) 85-88. 



65 

 

Kosseleck, Reinhart, Futures Past: On the Sementics of Historical Time (New York 2004). 

Laqueur, Thomas, ‘Why the Margins matter: Occultisme and the Making of Modernity’, 

Modern Intellectual History, vol. 3:1 (Cambridge 2006), 111-135. 

Leneman, Leah, ‘The Awakened Instinct: Vegetarianism and the Women’s Suffrage Movement 

in Britain’, Women’s History Review, vol. 6:2 (Edinburgh 2006) 271-287. 

Luttikhuizen, Gerard, De veelvormigheid van het vroegste christendom (Groningen 2002).  

Lutyens, Mary, Krishnamurti: The Years of Awakening (London. 1975). 

Lutyens, Mary, The Life and Death of Krishnamurti (London 1990). 

Romein, Jan, Op het breukvlak van twee eeuwen: De westerse wereld rond 1900 (Amsterdam 

1976). 

Rooy, Piet de, ‘Een hevig gewarrel. Humanitair idealisme en socialisme in Nederland rond de 

eeuwwisseling’, BMGN, CVI 4 (1991) 625-640. 

Tillet, Gregory John, Charles Webster Leadbeater 1854-1934: A Biographical Study (Online 

Edition) (g.pl 2008). 

Tolle, Eckhart, The Power of Now: A Guide to Spiritual Enlightment (Londen 2011).  

Trompf, Garry W. ‘History and the End of Time in New Religions’, The Cambridge Companion 

to New Religious Movements (Cambridge 2012) 61-79. 

Verhaar, J.P., De Moderne Theosofische Beweging (Hilversum 1931). 

Vernon, Roland, Star in the East. Krishnamurti: The Invention of a Messiah (g.pl 2000). 

Williams, Christine, A Biography of the Philosopher Jiddu Krishnamurti, a Paper to the 

Dialectic Interpretation of Religious Phenomena Conference (Canberra 2002). 

Williams, David T., ‘Kenosis and the Nature of the Persons in the Trinity’, Koers 69, vol.4 

(2004) 623-640. 

 

 


