‘De grote moderne kruistocht’

De herinnering aan de Middeleeuwen in Britse en Duitse legertijdschriften uit de Eerste
Wereldoorlog (1914-1918)

J.M. van Dijk
Thesis Master Maatschappijgeschiedenis
Erasmus Universiteit Rotterdam

29 juni 2020



‘De grote moderne kruistocht’*

De herinnering aan de Middeleeuwen in Britse en Duitse legertijdschriften uit de Eerste

Wereldoorlog (1914-1918)

Naam:
J.M. van Dijk

Studentnummer:
387348

E-mail adres:
jeroenmarijnvandijk@hotmail.com

Telefoonnummer:
06-47593147

! Deze titel is ontleend aan: 13" New Zealand Reinforcements. New Zealand Expeditionary Force, ‘The
Crusader’ in The Crusader 1 (1 augustus 1916) 1-2.

Studie:

Master Maatschappijgeschiedenis

Specialisatie:

Geschiedenis van Nederland in een

mondiale context

Universiteit:

Erasmus Universiteit Rotterdam

(ESHCC)

Adres:
Burgemeester Oudlaan 50
3062 PA Rotterdam

Begeleider:
Dr. Robbert-Jan Adriaansen

Tweede lezer:
Prof. dr. Arianne Baggerman

Inleverdatum:
29 juni 2020

Aantal woorden:
27.035

Annotatiemethode:
Historisch Ambacht
(achtste, herziene uitgave)



Woord vooraf

Toen ik aan het begin stond van mijn masteropleiding Maatschappijgeschiedenis aan de
Erasmus Universiteit Rotterdam, wist ik dat ik wederom een scriptie zou moeten gaan
schrijven. Enkele maanden eerder had ik voor mijn bacheloropleiding Geschiedenis reeds een
scriptie afgerond. Hierin vergeleek ik een aantal reisverslagen uit circa 1850 en circa 1700 van
Britse en Nederlandse reizigers door Italié met elkaar en onderzocht ik hoe zij over Italié en
het Italiaanse volk schreven. Het leren ontcijferen van de gedrukte lettertypes uit die tijd,
evenals het ontdekken van de beelden en ideeén waar deze reizigers op terug grepen in hun
beschrijvingen, beviel mij zo goed dat ik wist dat ik een soortgelijk onderzoek best nog een
keer zou willen uitvoeren.

Dat moest dan wel een onderzoek naar een andere periode zijn; ik wilde mijn kennis
namelijk nog wat verbreden. Maar welke periode? Aangezien ik een grote interesse heb in
alles wat met geschiedenis te maken heeft — wat u, gezien mijn keuze voor een
geschiedenisstudie, waarschijnlijk niet zult verbazen — was de keuze voor een bepaalde
periode aanvankelijk een lastige. Wel realiseerde ik mij dat ik mij graag eens zou willen
verdiepen in militaire historie, iets wat ik nog niet veel had gedaan. Dat hielp mij bij mijn keuze.
2018, het jaar waarin ik begon met het schrijven van deze scriptie, was namelijk het
honderdste jaar na het einde van de Eerste Wereldoorlog. Een uitgelezen kans, dus, om dieper
in te gaan op die periode.

En zo geschiedde. Voor u ligt het resultaat van het maandenlang ploeteren door
Engels- en Duitstalige bronnen uit de Eerste Wereldoorlog en meer recente literatuur over
hetzelfde onderwerp. Het zou echter niet eerlijk zijn om niet de personen te benoemen zonder
wie deze scriptie nooit dezelfde kwaliteit zou hebben gehad. Mijn dank gaat allereerst en
voornamelijk uit naar mijn begeleider, dr. Robbert-Jan Adriaansen. Zonder zijn uiterst
waardevolle en opbouwende kritiek, begripvolheid en enorme hoeveelheid kennis, zou deze
scriptie nooit een succes geweest zijn. Ook zijn geduld verdient lof; deze is ongetwijfeld
meermaals door mij op de proef gesteld. Zoals Adriaansen hielp om deze scriptie op een hoger
plan te trekken, zo ook werd zijn geduld zonder meer op een hoger plan getrokken.

Ik dank ook de medewerkers van de universiteitsbibliotheek van de Erasmus
Universiteit Rotterdam. Van de daar aanwezige faciliteiten en geboden diensten heb ik

dankbaar en ongegeneerd vaak gebruik gemaakt.



Mijn vrienden en oud-studiegenoten Maarten, Tim, Martijn en Maarten-Jan, die hun
master Maatschappijgeschiedenis voor mij al hadden afgerond, wil ik ook bedanken. Hun
plezierige karakters en hun grote enthousiasme hebben mij mede door mijn universitaire
studie geloodst. Dat zij hun scripties al hadden afgerond, motiveerde mij om hetzelfde te
doen.

Daarnaast ben ik eveneens veel dank verschuldigd aan mijn ouders en broers. Hun
steun, hun nieuwsgierigheid naar de voortgang van mijn scriptie en hun pogingen om mij zo
min mogelijk te storen op de momenten dat ik mijzelf een kluizenaar moest wanen, stelde mij
in staat om mij zo goed mogelijk te richten op het schrijven en afronden van deze scriptie.

En tot slot — ik zal de clichématige “last but certainly not least” achterwege laten, al is
hij hier nog zo toepasselijk — ben ik lieve Kelly dankbaarder dan ik ooit in woorden zou kunnen
uitdrukken. Haar onuitputtelijke en niet aflatende steun en begrip, alsook haar bereidheid om
plannen te verzetten als dat tot mijn grote spijt echt nodig was, waren in het gehele lees-,
denk- en schrijfproces voor deze scriptie van onschatbare waarde. Het is mede voor en door
haar dat ik deze scriptie heb afgerond.

Rest mij niets anders meer dan de hoop uit te drukken dat u, de lezer, dit bescheiden

boekwerk met interesse zult lezen. Ik heb daar mijn best voor gedaan. De rest is aan u.

Jeroen van Dijk

Geervliet, 17 juni 2020



Inhoudsopgave

Woord vooraf

H1 - Inleiding

1.1. Het onderzoeksonderwerp

1.2. De onderzoeksvraag en deelvragen

1.3. Theorieén en concepten

1.4. De onderzoeksopzet

1.4.1. Introductie van de primaire bronnen

1.4.1.1. Britse bronnen

1.4.1.2. Duitse bronnen

1.4.1.3. Selectiecriteria

1.4.2. Methodologie

1.5. Historiografie

1.6. Leeswijzer

H2 — Referenties aan de Middeleeuwen in kunst en literatuur uit WO1

2.1. Ridderlijke eigenschappen

2.2.  Christelijke idealen

2.3. llzer en staal

2.4. Onridderlijke vijanden van het Duitse Keizerrijk

2.5. De ‘knights of the air’

2.6. Duitse oorlogsmisdaden

2.7. De onbevreesde Brit en de maniakale Duitser

2.8. Conclusie

H3 - ‘Chivalry in the Great War’: het Britse perspectief

3.1. De Britten: opvolgers van de Maltezer Orde

3.2. De geallieerden op kruistocht

3.3. Ridderlijkheid en christelijk geloof geven kracht

3.4. De historische oorsprong van de Pruisen

3.5. Ridderlijkheid in de lucht

3.6. Conclusie

11
15
15
16
19
22
23
24
39

41
41
43
44
46
48
48
50
51

53
54
58
60
62
65
67



H4 - ‘Ritterlichkeit im Ersten Weltkrieg’: het Duitse perspectief

4.1. De Duitsers: aan het Duitse ridderlijk ideaal wordt niet voldaan
4.2. Duitsers onteren hun tegenstanders niet
4.3. De “ridderlijkheid” der Fransen
4.4. Deinvloed van de Germanen en de Middeleeuwen op hedendaags(e) Duits(ers)
4.5. De gehate Duitse piloot
4.6. Conclusie
H5 — Besluit

Literatuurlijst

Primaire bronnen

Secundaire literatuur

Bijlage 1 — Samenvatting

70
70
75
77

80
82

85

87
87
88

89



H1 —Inleiding
You’ve heard me, scornful, harsh, and discontented,
Mocking and loathing War: you’ve asked me why
Of my old, silly sweetness I've repented-
My ecstasies changed to an ugly cry.
You are aware that once | sought the Grail,
Riding in armour bright, serene and strong;
And it was told that through my infant wail
There rose immortal semblances of song.
But now [I’ve said good-bye to Galahad,
And am no more the knight of dreams and show:
For lust and senseless hatred make me glad,
And my killed friends are with me where | go.
Wound for red wound | burn to smite their wrongs;

And there is absolution in my songs.?

In 2018 was het honderd jaar geleden dat de Eerste Wereldoorlog (28 juli 1914 — 11 november
1918) werd beéindigd met een wapenstilstand, en vorig jaar was het 105 jaar geleden dat de
oorlog werd begonnen. Hoewel dit jaar (2020) veel aandacht uitgaat naar het feit dat de
Tweede Wereldoorlog 75 jaar geleden ten einde kwam, hebben de eerder genoemde jubilea
mede-historici en liefhebbers van geschiedenis aanleiding gegeven om ook de Eerste
Wereldoorlog opnieuw onder de loep te nemen en om collectieve herinneringen aan de Eerste
Wereldoorlog op te halen en toe te lichten. Er bestaan echter niet alleen collectieve
herinneringen aan de Eerste Wereldoorlog; ook tijdens de oorlog zelf bestonden er bepaalde
collectieve herinneringen, onder meer aan de Middeleeuwen. Dit is onder andere te zien in
bovenstaand gedicht, geschreven door de Britse soldaat Siegfried Sassoon in 1916. In het
gedicht voeren referenties aan de Middeleeuwen de boventoon, onder meer in de vorm van
verwijzingen naar de mythische Heilige Graal, bepantserde ridders en de legendarische

Galahad, één van de ridders van de ronde tafel van koning Arthur in de Arthur-legenden.

2 Siegfried Sassoon, ‘The poet as hero’, in Rupert Hart-Davis (ed.), The war poems of Siegfried Sassoon (1983)
61; Poetry Foundation, The poet as hero. By Siegfried Sassoon,
https://www.poetryfoundation.org/poems/57270/the-poet-as-hero (Geraadpleegd op 10 augustus 2018).



https://www.poetryfoundation.org/poems/57270/the-poet-as-hero

1.1. Het onderzoeksonderwerp

Deze masterthesis richt zich op hoe er tijdens de Eerste Wereldoorlog naar collectieve
herinneringen aan de Middeleeuwen werd verwezen. De nieuwe wijzen van oorlogvoering
waarmee in de Eerste Wereldoorlog voor het eerst kennis werd gemaakt, zoals
luchtgevechten en grootschalige artilleriebombardementen, moesten een plaats krijgen in de
beeldvorming onder zowel soldaten als burgers. Dit werd in het geval van luchtgevechten
bijvoorbeeld gedaan door naar deze te verwijzen als ridderlijke duels tussen nobele rivalen.
De oorlog zelf, waar men aanvankelijk vol goede moed aan begon omdat ze gezien werd als
“the war to end all wars”, oogde na verloop van tijd en na bloederige veldslagen waarbij amper
winst behaald werd steeds zinlozer. Echter, door te verwijzen naar middeleeuwse ideeén over
eer en opoffering werd getracht de beeldvorming van deze verschrikkelijke en uiterst
destructieve oorlog bij te stellen, om zo het beeld van de Eerste Wereldoorlog om te vormen
tot dat van een rechtvaardige strijd met een hoger doel. Onderzoek naar hoe er tijdens de
Eerste Wereldoorlog werd gerefereerd aan de Middeleeuwen heeft zich tot dusver echter
vooral gericht op schilderijen, muziek, romans en gedichten.?

In deze thesis kijk ik naar hoe de “gewone” soldaat deze middeleeuwse verbeelding
ook met zich meedroeg, door tijdschriften van legereenheden te onderzoeken. De
tijdschriften van legereenheden waren over het algemeen alleen bedoeld voor een militair
publiek en ‘truly constitute the voice of the unit’, aldus digitaal archiefbeheerder ProQuest.*
Dit onderzoek beslaat wat betreft periodisering alle oorlogsjaren van de Eerste Wereldoorlog
(28 juli 1914 — 11 november 1918) en maakt gebruik van primaire bronnen uit het Britse Rijk
en het Duitse Keizerrijk. Deze twee naties waren tegenstanders van elkaar gedurende de
Eerste Wereldoorlog, wat vergelijkingen tussen bronnen uit beide landen interessant maakt.
Maakten de twee elkaar vijandig gezinde naties bijvoorbeeld gebruik van dezelfde of
verschillende middeleeuwse denkbeelden om invulling te geven aan de oorlog en de manier

van oorlog voeren, en om de tegenpartij zwart te maken dan wel de eigen partij te

3 Zie voor enkele van de voornaamste werken op dit gebied bijvoorbeeld: Stefan Goebel, The Great War and
Medieval Memory. War, Remembrance and Medievalism in Britain and Germany, 1914-1940 (Cambridge 2009);
Samuel Hynes, A War Imagined: The First World War and English Culture (Londen 1990); Michael Paris, Warrior
Nation: Images of War in British Popular Culture, 1850-2000 (Londen 2000); Allen J. Frantzen, Bloody Good:
Chivalry, Sacrifice, and the Great War (Chicago 2004); Paul Fussell, The Great War and Modern Memory
(Londen 1979).

4 ProQuest, Trench Journals and Unit Magazines of the First World War,
http://microsite.proquest.com/page/trench (Geraadpleegd op 29 december 2017).



http://microsite.proquest.com/page/trench

verheerlijken? Daarnaast maak ik tevens een chronologische vergelijking: op welke wijze werd
er in de latere oorlogsjaren gerefereerd aan middeleeuwse ideeén en wereldbeelden en werd
dit op dezelfde manier gedaan als aan het begin van de oorlog? Zijn hierin ook kantelpunten
te ontdekken in verband met ingrijpende gebeurtenissen, bijvoorbeeld na de opkomst van de
onbeperkte duikbotenoorlog in 1915, de bloedige en voor de geallieerden weinig
winstgevende Slag aan de Somme in 1916, de toetreding van de Verenigde Staten tot de
oorlog in 1917 en de dood van Manfred ‘de Rode Baron’ von Richthofen in 19187 Dit zijn
allerlei vragen die in deze thesis aan bod komen.

Aangezien er al veel secundaire literatuur bestaat waarin onderzoek naar verwijzingen
naar de Middeleeuwen in bronnen als schilderijen, muziek, romans en gedichten centraal
staat, onderzoek ik dergelijke bronnen in deze thesis dan ook niet nogmaals. Een vergelijking
tussen die bronnen enerzijds en legertijdschriften anderzijds, berust in deze thesis op een
vergelijking tussen secundaire literatuur en de in deze thesis behandelde eigen analyses van

primaire bronnen.

1.2. De onderzoeksvraag en deelvragen
In deze masterthesis analyseer ik tien primaire bronnen: vijf artikelen uit Britse
legertijdschriften en vijf artikelen uit Duitse legertijdschriften uit de Eerste Wereldoorlog. In
paragraaf 1.4. benoem ik de gebruikte bronnen. In hoofdstukken 3 en 4 introduceer ik de
bronnen uitgebreider en licht ik deze toe. De onderzoeksvraag van deze masterthesis, aan de
hand waarvan deze bronnen geanalyseerd zullen worden, luidt:
= Op welke wijze vormen uitingen van collectieve herinneringen aan de
Middeleeuwen een referentiekader in Britse en Duitse legertijdschriften uit de

Eerste Wereldoorlog?

Zoals in de historiografie in paragraaf 1.5 van deze thesis wordt aangetoond, richten
bestaande onderzoeken zich voornamelijk op uitingen van collectieve herinneringen aan de
Middeleeuwen tijdens de Eerste Wereldoorlog in kunst en literatuur. Collectieve
herinneringen aan de Middeleeuwen van de soldaten aan het front, die over legertijdschriften
beschikten om verwijzingen naar deze herinneringen in te uiten, vormen een onderbelicht
onderzoeksgebied. Daarom koos ik voor juist dit onderbelichte medium. Onder paragraaf 1.4.

beschrijf ik de historische context van de opzet, totstandkoming, het publiek en de inhoud van



dit type bron. In paragraaf 1.3. licht ik het in de hoofdvraag voorkomende concept “collectieve
herinneringen” toe.

De keuze om de Middeleeuwen als periode aan te houden in het onderzoek naar
referenties aan het verleden, is mede gebaseerd op de relatief lange duur van deze periode.
Anders dan bijvoorbeeld de Renaissance, de Romantiek en de Verlichting, die één of enkele
eeuwen duurden, duurden de Middeleeuwen ongeveer duizend jaar. Dit is voor deze thesis
van belang, omdat er door de lange duur van de gekozen periode naar schatting een hogere
kans was om verwijzingen naar die periode te vinden. Daarbij spreken de Middeleeuwen ook
goed tot de verbeelding met typische symbolen als ridders, kastelen en de christelijke Kerk,

evenals met bekende gebeurtenissen als de kruistochten, et cetera.

Ter ondersteuning van de hoofdvraag van deze thesis zullen de volgende drie deelvragen aan
bod komen:
e Op welke wijze werd er volgens reeds bestaand historisch onderzoek tijdens de Eerste
Wereldoorlog gerefereerd aan de Middeleeuwen in kunst en literatuur?
e Welke uitingen van collectieve herinneringen aan de Middeleeuwen zijn er te
constateren in Britse legertijdschriften uit de Eerste Wereldoorlog?
e Welke uitingen van collectieve herinneringen aan de Middeleeuwen zijn er te

constateren in Duitse legertijdschriften uit de Eerste Wereldoorlog?

De eerste, algemene deelvraag aan de hand van de secundaire literatuur staat centraal in
hoofdstuk 2, en vormt de context van de daaropvolgende bronnenanalyse. Zoals reeds
vermeld heeft bestaand onderzoek over de herinneringscultuur in de Eerste Wereldoorlog
zich vooral gericht op schilderijen, muziek, romans en gedichten. Aan de hand van deze
deelvraag is onderzocht hoe verwijzingen naar de Middeleeuwen zich volgens de bestaande
literatuur precies uitten in deze werken. Hiermee zijn centrale thema’s gedestilleerd en is er
een raamwerk gecreéerd waarbinnen de analyse van de Britse en Duitse primaire bronnen
plaatsvindt.

De tweede deelvraag vormt de centrale vraag in hoofdstuk 3 en steunt op de
bronnenanalyse van de vijf geselecteerde artikelen uit Britse legertijdschriften uit de Eerste

Wereldoorlog. De onderzoeksresultaten van deze deelvraag worden samengevat in een

10



deelconclusie aan het einde van het bijbehorende hoofdstuk, om een overzichtelijke
vergelijking met de onderzoeksresultaten van de volgende deelvraag mogelijk te maken.

De derde deelvraag is de kern van hoofdstuk 4 en wordt beantwoord aan de hand van
de bronnenanalyse van de vijf artikelen uit Duitse legertijdschriften uit de Eerste
Wereldoorlog. Ook in dit vierde hoofdstuk is aan het einde ruimte voor een samenvatting van
de onderzoeksresultaten van deze deelvraag, zodat deze overzichtelijk vergeleken kunnen
worden met de onderzoeksresultaten van de tweede deelvraag.

De slotconclusie maakt de balans op van de twee bronnenanalyses en de
contextanalyse. In het besluit vergelijk ik de onderzoeksresultaten van de Britse en Duitse
bronnenanalyses met elkaar, alsook met de bevindingen in de literatuur die ik in hoofdstuk 2

behandel.

1.3.  Theorieén en concepten

Dit onderzoek maakt hoofdzakelijk gebruik van het concept “collectieve herinneringen”.
Volgens Astrid Erll, hoogleraar Engelstalige literatuur en cultuur aan de Goethe-Universiteit in
Frankfurt am Main, zijn uitingen van collectieve herinneringen een fundamenteel element van
de mens. De geschiedenis van het creéren van een gedeeld erfgoed en het denken over
herinnering kan dan ook worden herleid tot aan de klassieke oudheid, naar Homer, Plato en
Aristoteles.”> Pas relatief recent, in de twintigste eeuw, ontstond er echter wetenschappelijke
interesse in het fenomeen “herinnering”. In de jaren ‘20 van de vorige eeuw was Maurice
Halbwachs de eerste die zich toespitste op het concept collectieve herinneringen. Halbwachs,
een Franse socioloog en een student van Henry Bergson en Emile Durkheim, schreef drie
teksten waarin hij zijn definitie van het concept presenteerde. Volgens hem zijn alle
herinneringen, ook persoonlijke, in feite collectieve herinneringen die afhankelijk zijn van
sociale structuren — de mensen om ons heen. Via interactie en orale communicatie met
andere mensen kunnen collectieve herinneringen worden gevormd en doorgegeven; daarom
noemde Halbwachs “collectieve herinneringen” ook wel “communicatieve herinneringen”. Hij
beweerde hiermee dat er een samenleving nodig is om herinneringen op te roepen, te
herkennen en te plaatsen. Op het moment dat de verbinding met het verleden verbroken

wordt, bijvoorbeeld wanneer de laatste levende mensen die een bepaalde historische

5 Astrid Erll, Memory in culture (Basingstoke 2011) 13.

11



gebeurtenis hebben meegemaakt komen te overlijden, verliest men ook de herinnering aan
het verleden.®

De Duitse Jan Assmann weerlegt deze laatste bewering. Assmann verdeelt het concept
“collectieve herinneringen” zoals dat door Halbwachs was gedefinieerd, onder in twee
verschillende varianten van het concept.” Volgens Assmann is er, zoals Halbwachs ook reeds
beweerde, sprake van herinneringen die via alledaagse interactie tot stand komen en ook
langs die weg worden overgedragen. Deze “communicatieve herinneringen” bestaan uit de
historische ervaringen van tijdgenoten, waardoor dergelijke herinneringen alleen bestaan in
een beperkte en zich verschuivende tijdshorizon van zo’n tachtig tot honderd jaar. De inhoud
van “communicatieve herinneringen” is veranderlijk en bevat geen vaststaande betekenis.®
Hiertegenover staan de door Assmann geintroduceerde “culturele herinneringen”. Dit type
herinnering is volgens Assmann gebonden aan materiéle elementen en wordt doelbewust
gecreéerd en geceremonialiseerd. “Culturele herinneringen” bevatten een vaste set van
inhoud en betekenissen, zijn terug te vinden in vaste vormen en praktijken, maken gebruik
van een systeem van geheugensteunen zoals riten, mythen en monumenten en worden
onderhouden en geinterpreteerd door getrainde specialisten zoals priesters, archivisten en
historici, aldus Assmann.® Mythische gebeurtenissen uit een (ver) verleden die als
fundamenteel voor de maatschappij worden gezien, liggen volgens Assmann aan de basis van
“culturele herinneringen”. Anders dan wat Halbwachs beweert, is het overdragen van
culturele herinneringen volgens Assmann niet voorbehouden aan orale communicatie.
Volgens hem wordt het zelfbeeld en het bewustzijn van de eenheid en de particulariteit van
een gemeenschap bepaald door het corpus van herbruikbare teksten, beelden, mythen en
rituelen waar de “culturele herinnering” uit bestaat. Deze media van een gedeeld verleden
bieden volgens Assmann oriéntatie in het heden en hoop voor de toekomst.°

Een andere belangrijke bijdrage aan de vorming van het concept “collectieve
herinneringen” is het werk Imagined communities van de Britse antropoloog Benedict

Anderson. In dit boek verbindt Anderson “herinnering” aan het moderne nationalisme,

5 Erll, Memory in culture, 13-15.

7 Ibidem, 27-28.

8 Erll, Memory in culture, 28-30; Jan Assmann, ‘Collective Memory and Cultural Identity’, New German Critique,
65 (1995) 127.

9 Erll, Memory in culture, 28-30; Assmann, ‘Collective Memory and Cultural Identity’, 61.

0 Erll, Memory in culture, 29-34.

12



waarbij hij de natie omschrijft als een verbeelde gemeenschap. Anderson beweert dat naties
verbeeld zijn omdat de inwoners van zelfs de kleinste landen elkaar niet allemaal (kunnen)
kennen, en toch heerst bij iedereen de verbeelding dat ze een homogene gemeenschap
vormen.!! Deze ingebeelde gemeenschappen zijn gelimiteerd omdat ze allemaal eindige
grenzen hebben, met daarachter weer andere naties. Geen enkele natie beeldt zichzelf in als
representatief voor de gehele mensheid. Tot slot beweert Anderson dat naties
gemeenschappen zijn omdat er een diepe, horizontale kameraadschap in heerst waar de
afgelopen twee eeuwen miljoenen mensen niet alleen bereid voor waren om te moorden,
maar ook om er voor te sterven.!?

Een werk van Jay Winter, getiteld Remembering War: the Great War between Memory
and History in the 20" Century en verschenen in 2006, gaat in op het concept “herinnering”
en de handeling van het herinneren, die Winter “memory” en “remembrance” noemt. Winter
geeft in samenwerking met de Amerikaanse historicus Emmanuel Sivan uitgebreide en
werkbare definities van deze twee begrippen. Winter propageert het gebruik van herinneren
in plaats van herinnering als een strategie om trivialisering van de term herinnering te
voorkomen, aangezien laatstgenoemde in ongeveer elk aspect van de omgang met het
verleden gebruikt wordt.!*> Door “herinneren” te gebruiken wordt een specifieke agency
aangeduid, die beter antwoord geeft op de vragen wie zich wat herinnert, hoe, waar en
wanneer. Herinneringen worden hierdoor minder statisch en meer subjectief; volgens Winter
is herinneren een dynamisch en veranderlijk proces, afhankelijk van visies op de toekomst en
op het verleden. Ook voegt degene die herinnert vaak gevoelens, ideeén of kennis toe die hij
of zij pas heeft opgedaan na de daadwerkelijke ervaring die herinnerd wordt.** Collectieve
herinneringen zijn volgens Winter en Sivan geremedieerde of “collected” herinneringen.
Collectieve herinneringen bestaan niet autonoom, maar belichamen een sociale intentie en
hebben organisatie en begeleiding nodig. Herinneren is een proces en herinneringen zijn het
product. Van collectieve herinneringen kan dan ook alleen gesproken worden als groepen
mensen dit proces gezamenlijk en publiekelijk ondergaan. Maar volgens Winter en Sivan zijn

collectieve herinneringen niet hetzelfde als een verzameling individuele herinneringen. In het

11 Benedict Anderson, Imagined communities (Londen 2016) 6.

12 Anderson, Imagined communities, 6-7.

3 Jay Winter, Remembering War: the Great War between Memory and History in the 20" Century (New Haven
2006) 3.

% Winter, Remembering War, 4.

13



proces van herinneren worden individuele componenten samengevoegd tot een geheel
nieuw, collectief product, dat door individuen eigengemaakt wordt. De collectieve herinnering
aan iets is niet wat iedereen daarover denkt, maar het is een uitdrukking die gebruikt wordt
wanneer geprobeerd wordt het gedrag van verschillende groepen in het collectief te
ontrafelen.®

Hoewel er nog andere auteurs zijn die bij hebben gedragen aan de ontwikkeling van
het concept “collectieve herinnering”, sluit het in deze thesis gebruikte theoretische kader het
nauwst aan bij de theorieén van de hierboven besproken auteurs. Uitingen van collectieve
herinnering vonden tijdens de Eerste Wereldoorlog plaats via contact met andere mensen,
wat in die zin aansluit op de beweringen van Maurice Halbwachs. Ook in deze thesis worden
uitingen van collectieve herinneringen gezocht in sociale contacten, namelijk in door mensen
geschreven werken — legertijdschriften — die voor en door een specifieke doelgroep werden
geschreven en gelezen, namelijk soldaten en vrienden en familieleden van die soldaten.
Halbwachs verstond onder “interactie met andere mensen” echter voornamelijk oraal
contact, en was van mening dat boeken geen herinneringen kunnen overdragen omdat de
lezer niet in direct contact staat met het verleden. Wat dat betreft sluit het theoretisch kader
in deze thesis beter aan bij Jan Assmann, die beweert dat collectieve of culturele
herinneringen ook in tekst en beeld geuit en overgedragen kunnen worden. Omdat ik in deze
thesis een vergelijking maak tussen Britse en Duitse bronnen, sluit het theoretisch kader ook
aan bij Benedict Andersons “imagined communities”. En de theorie van Jay Winter en
Emmanuel Sivan biedt een uitgangspunt voor een chronologische vergelijking van collectieve
herinneringen aan de Middeleeuwen. Hiermee kan onderzocht worden in hoeverre deze
herinneringen veranderden naarmate de oorlog vorderde. Tevens kan hiermee onderzocht
worden in hoeverre de collectieve herinneringen aan de Middeleeuwen daadwerkelijk
“collectief” waren; hadden de verschillende soldaten aan het front wel dezelfde

herinneringen?

15 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 17; Jay Winter en Emmanuel Sivan, ‘Setting the Framework’,
in Jay Winter en Emmanuel Sivan (eds.), War and Remembrance in the Twentieth Century (Cambridge 1999) 9;
Assmann, ‘Collective Memory and Cultural Identity’, 61-65.

14



1.4. De onderzoeksopzet

1.4.1. Introductie van de primaire bronnen

Binnen de vele boeken, artikelen en andere historisch-wetenschappelijke werken over de
herinneringscultuur tijdens de Eerste Wereldoorlog, zijn legertijdschriften een type bron die
een onderbelicht onderzoeksgebied vormen. Voor een relevante wetenschappelijke bijdrage
lag het dan ook voor de hand om juist dit type bron te analyseren. Onder legertijdschriften
wordt in deze thesis verstaan: periodiek verschenen tijdschriften die opgesteld werden door
redacties die geheel of deels uit soldaten bestonden of die in elk geval nauw verbonden waren
aan mensen die in actieve dienst van het leger waren, en die zich bezighielden met aan oorlog
gerelateerde zaken.

De Britse en de Duitse legertijdschriften die ik in deze thesis heb onderzocht, hebben
een soortgelijke opmaak. De omvang van de onderzochte Britse tijdschriften varieert van
twaalf tot honderdachtenveertig pagina’s per tijdschrift. In de vijf Britse legertijdschriften
staan zowel op de eerste als op de laatste pagina’s verscheidene advertenties voor onder
meer militaire uitrusting, kledingstukken, pennen, meubelen, beleggingen, voedsel, motoren
en sieraden. Daarnaast bieden de vijf Britse tijdschriften ruimte voor het laatste nieuws over
de stand van zaken in de oorlog, historische achtergronden, gedichten en door soldaten
ingezonden stukken. In alle vijf de Britse tijdschriften zijn ook prenten te vinden, met in één
van de tijdschriften daarnaast ook nog groepsfoto’s van soldaten. In één van de Britse
legertijdschriften is ook een schaaknotatie te vinden.

De Duitse legertijdschriften tellen gemiddeld wat minder pagina’s dan hun Britse
tegenhangers: vier tot zesendertig pagina’s. Advertenties komen in de Duitse
legertijdschriften niet frequent voor; in slechts twee van de vijf Duitse tijdschriften zijn op de
laatste pagina(’s) enkele advertenties te vinden voor kledingstukken, boeken en
bioscoopkaartjes voor een twee uur durende film met orkestbegeleiding te Saint-Quentin. In
alle vijf de Duitse tijdschriften is ruimte voor nieuws over de oorlog, historische
achtergrondverhalen, gedichten, en voor stukken die door soldaten zijn ingezonden. Deze
laatste zijn veelal humoristisch van aard. In drie van de vijf Duitse legertijdschriften is
daarnaast ook ruimte voor afbeeldingen; twee bevatten prenten en één bevat naast prenten
ook foto’s van groepen soldaten. In diezelfde drie Duitse tijdschriften zijn tevens raadsels,

schaaknotaties en kruiswoordpuzzels te vinden.

15



1.4.1.1. Britse bronnen
Hieronder worden de titels en de publicatiedata van de vijf in deze thesis gebruikte Britse

legertijdschriften vermeld, alsook tot welke legereenheid de tijdschriften behoren. In

hoofdstuk 3 worden de individuele tijdschriften inhoudelijk uitgebreider geintroduceerd.

Legereenheid: Titel tijdschrift: Publicatiedatum:

British Expeditionary Force | “Khaki”: A monthly magazine and 1 mrt 1915
cabled news sheet for the over-sea
soldier bringing him as a gift — news

from home
New Zealand Expeditionary | The Crusader 1aug 1916
Force
British Expeditionary Force | “Khaki”: A monthly magazine and 1 mei 1917
cabled news sheet for the over-sea
soldier bringing him as a gift — news
from home
Egyptian Expeditionary The Palestine news: the weekly 16 mei 1918
Force newspaper of the Egyptian
expeditionary force of the British army
in occupied enemy territory
Royal Naval College, The Quirk: R.N.A.S. R.N. College, 29 jun 1918
Greenwich Greenwich

Zoals te zien is aan de namen van de legereenheden, zijn drie van de vier legereenheden —
specifiek: de British, New Zealand en Egyptian Expeditionary Forces — afkomstig uit dan wel
gericht op het Brits Gemenebest. Deze legereenheden bevatten koloniale troepen. Omdat
deze eenheden daarnaast echter ook Britse soldaten bevatten, of in nauw contact stonden
met of gecoodrdineerd werden door legereenheden uit Groot-Brittannié, worden de
tijdschriften van deze expeditielegers wel onder “Britse” bronnen geschaard. In de literatuur
van andere historici die ik in hoofdstuk 2 behandel, is hiervan ook sprake.

Ook professor Graham Seal, directeur van de Australia-Asia-Pacific-Institute (AAPI) en
oprichter van de WA Folklore Archive, beweert dat Britse en koloniale soldaten nauw
verbonden waren met elkaar. De uit verschillende naties afkomstige soldaten van het Britse

Rijk hielden zich volgens Seal wel ook bezig met hun eigen, nationale identiteit. Zo hadden

16



Australische soldaten tijdschriften als Aussie en Rising Sun, waarvan de namen gebaseerd
waren op de populaire afkorting van “Australian” en het kenmerkende embleem van een
opkomende zon op een insigne op de hoeden van soldaten van de Australian Imperial Force.'®
De verscheidene soldaten hadden volgens Seal ook namen voor elkaar. Britse troepen werden
over het algemeen “Tommies” genoemd, naar de beschrijving van de typische Britse soldaat,
Tommy Atkins. Zij werden door Nieuw-Zeelanders en Australiérs soms een “kitch” genoemd,
refererend aan Lord Kitchener, de opperbevelhebber van de Britse strijdkrachten van 1914 tot
1916. Australiérs stonden aanvankelijk bekend als “billjims”, hoewel vanaf 1917 de minder
flatterende “digger” haar intrede deed. Nieuw-Zeelanders heetten “Kiwis” en soldaten van de
Verenigde Staten werden veelal “yanks” genoemd.’

Desalniettemin waren Britse en koloniale soldaten eensgezind: ‘Although matters of
high politic ultimately determined his fate, the trench soldier was not engaged with such lofty
considerations (...) Likewise, the higher politics of empire and colonialism were not among his
concerns.”'® Volgens Seal was een gedeeld verlangen om Groot-Brittannié te beschermen een
krachtige motivator voor de Britse soldaten. Het idee om het moederland te beschermen was
ook een belangrijke reden voor velen, zelfs uit de verste uithoeken van het Rijk, om zich aan
te melden voor militaire dienst en mee te doen aan de Eerste Wereldoorlog.'® Hierom zijn
onder de Britse bronnen niet enkel tijdschriften van legereenheden uit Groot-Brittannié te
vinden, maar ook uit Britse kolonién als Nieuw-Zeeland.

Volgens Seal zorgde het ontzagwekkende aantal dodelijke slachtoffers tijdens de
Eerste Wereldoorlog ervoor dat maar weinig families niet getroffen werden door het verlies
van een familielid of vriend van de familie, wat de financiéle en emotionele levensvatbaarheid
van huiselijke relaties ondermijnde.?° De “Great War” was niet alleen “Great” vanwege de
omvang en intensiteit van de verwoesting die plaatsvond, maar ook vanwege het effect op de
bevolkingen van de participerende naties. Hierdoor ontstond er een behoefte aan een vorm
van publieke communicatie tussen het thuisfront en het oorlogsfront. Er werden weliswaar
veel brieven over en weer geschreven, maar deze waren een private vorm van communicatie

en bevatten vooral uitingen van affectie en persoonlijke informatie. De soldaatkranten of

16 Graham Seal, The soldiers’ press. Trench journals in the First World War (Basingstoke 2013) 178-179.
17 Seal, The soldiers’ press, 179-180.

18 Ibidem, 181-182.

19 Ibidem, 185.

20 Ipidem, 1.

17



“trench journals” werden ontwikkeld in een poging om enige orde aan te brengen in een
wanordelijk bestaan gedurende de oorlogsjaren, zeker nadat het geloof in glorie en
patriotisme nagenoeg was verdwenen. Hiertoe werd in de tijdschriften voornamelijk humor
gebruikt.?!

Het publiek van de legertijdschriften bestond uit de eerste plaats uit medesoldaten,
die wantrouwig waren tegenover officiéle nieuwsberichten en uitspraken van de legerleiding
en daarom hun behoefte aan informatie over onder meer het verloop van de oorlog via de
onofficiéle tijdschriften vervulden. Volgens Seal waren de legertijdschriften echter meer dan
de reflecties van wat soldaten dachten en voelden. Legertijdschriften bevatten geen
ongemedieerde inhoud maar juist een zorgvuldig geconstrueerde versie van de
oorlogservaring voor de lezers aan het thuisfront, die naast de medesoldaten ook tot het
lezerspubliek van de tijdschriften behoorden. Deze lezers bestonden uit politici, de reguliere
media, militaire bevelhebbers en de familieleden, vrienden en (oud-)collega’s van de soldaten
aan het front.?? Volgens Seal waren de legertijdschriften dan ook niet alleen een middel om
informatie uit te wisselen tussen soldaten onderling, maar waren ze evengoed een middel om
de standpunten van de soldaten over te brengen op diegenen aan het thuisfront die daar
hopelijk iets mee konden doen.

Hoewel de legertijdschriften inhoudelijk wel beklag, kritiek en bij tijd en wijle zelfs
directe confrontaties met militaire en politieke autoriteiten bevatten, zijn er volgens Seal
nergens oproepen tot protest of verraad te vinden.?3 Wel kon men in de tijdschriften lezen
over de omstandigheden — of vermeende omstandigheden — rond het dagelijks leven in de
loopgraven. Deze werden in de legertijdschriften geuit in de vorm van toespraken, liederen,
gedichten, verhalen, grappen, geruchten en bijgelovige uitspraken.?* Omdat er in de militaire
geschiedenis, de officiéle verheerlijkingen van oorlog en de volksverhalen over oorlogvoering
weinig tot niets te vinden was dat soldaten kon helpen om om te gaan met de traumatische
gebeurtenissen in de Eerste Wereldoorlog, was er in de legertijdschriften ook veel ruimte voor
verhalen over de loopgraven, prikkeldraad, tanks, gasaanvallen, wapens en een groot scala

aan andere, nieuwe technieken waar de soldaten aan het front mee te maken kregen.?

21 Ibidem, 1-2.

22 Ibidem, 3.

3 |pidem, 3, 7-12, 108-145.
2 Ibidem, 5.

% Ipidem, 6.

18



1.4.1.2. Duitse bronnen
In onderstaande tabel worden de titels en de publicatiedata van de vijf in deze thesis gebruikte

Duitse legertijdschriften vermeld, alsook tot welke legereenheid de tijdschriften behoren. In

hoofdstuk 4 worden de Duitse tijdschriften inhoudelijk uitgebreider geintroduceerd.

Legereenheid: Titel tijdschrift: Publicatiedatum:
German Army. German Am Lagerfeuer: Kriegsernst u. 5jan 1915

Navy. Kriegshumor fiir unsere Soldaten

2. Armee Armee-Zeitung der 2. Armee 12 feb 1916

11. Armee Kriegs-Zeitung der Elften Armee 17 aug 1916

4. Armee K. u. K. Feldzeitung der 4. Armee 11 apr 1917

3. Armee Der Champagne Kamerad: Feldzeitung | 26 mei 1918

der 3. Armee

Volgens professor Robert L. Nelson, docent aan de geschiedenisfaculteit van de University of
Windsor, Canada, ligt de oorsprong van Duitse legertijdschriften in de Napoleontische
oorlogen. In 1812 richtte dr. Rambach, een professor uit Tartu (beter bekend onder haar
historische Duitse naam: Dorpat), als eerste een Duits legertijdschrift op, in reactie op de
veroveringen door Napoleon.?® Zijn tijdschrift kende maar één editie, maar werd tussen 1813-
1814 opgevolgd door een legertijdschrift van het hoofdkwartier van het Pruisische leger.
Honderd jaar later, op 7 september 1914, werd in Oost-Pruisen voor het eerst in de Eerste
Wereldoorlog weer een Duits legertijdschrift opgericht, een week later gevolgd door de
totstandkoming van een Duits legertijdschrift aan het westerse front. Deze tijdschriften
werden volgens Nelson aanvankelijk opgericht vanwege een behoefte aan afleiding en
bevatten grappen en gedichten. De legertijdschriften werden al snel na eerste publicatie
populair onder de Duitse soldaten en officieren, en werden enkele maanden later ook
opgestuurd naar abonnees aan het thuisfront.?” Omdat de Duitse officieren en bevelhebbers

inzagen dat de legertijdschriften een stimulerende werking hadden op het moreel van de

26 Robert L. Nelson, German soldier newspapers of the First World War (Cambridge 2011) 18.
27 Nelson, German soldier newspapers, 18-19.

19



soldaten en nuttig konden zijn, werd de oprichting van nieuwe tijdschriften volgens Nelson
door hen dan ook gesteund.?®

De Duitse doctor en hoofd van de Scientific Library Services and Information Systems
binnen de Deutsche Forschungsgemeinschaft, Anne Lipp, beweert dat de Duitse legerleiding
in de Eerste Wereldoorlog niet alleen de oprichting van de legertijdschriften steunde, maar de
tijdschriften ook actief gebruikte om de meningsvorming onder de Duitse soldaten te
beinvioeden en te sturen.?® Volgens Lipp zagen de Duitse officieren en bevelhebbers de
noodzaak hiervoor toen de verwachte korte oorlog zich uitbreidde tot een grootschalige
oorlog die mensen en materieel zou verslinden voor een niet te voorziene periode.3® Het
uitbreken van de oorlog had volgens Lipp in eerste instantie alle politieke, confessionele en
sociale kampen verenigd in een uitgesproken wil om zich te verdedigen. Ook al werden de
ervaringen van augustus 1914 niet gekenmerkt door een enthousiasme voor de oorlog, toch
was er sprake van een bereidheid tot oorlog en verdediging. De collectieve bereidheid om te
verdedigen hield volgens Lipp echter enkele weken stand, niet maanden of zelfs jaren.3! In
augustus 1914 voorzag bijna niemand dat de Eerste Wereldoorlog vier en een kwart jaar zou
duren. Door de zich voortslepende oorlog kwam de stemming onder zowel strijders als niet-
strijders volgens Lipp onder grote druk te staan. Ten laatste na de oorlogswinter van 1915-
1916 erkende de militaire leiding “de stemming” als een belangrijke oorlogskwestie die
gecontroleerd en beinvloed moest worden, vooral aan het front.3? De Duitse legertijdschriften
waren hiervoor bij uitstek geschikt. Eén van de zorgen van de Duitse oorlogsjournalistiek was
volgens Lipp vanaf het begin het creéren van een tegenwicht tegen de opkomende en zich
verspreidende oorlogsmoeheid in kalmerende en eufemistische artikelen. Deze tendens werd
nog versterkt toen de Oberste Heeresleitung, de Duitse opperbevelhebbers, met de oprichting
van de veldpersdienst in 1916 rechtstreeks toegang kreeg tot de inhoud van de
legertijdschriften en deze op een gerichte manier begon bij te sturen. Toen de politieke en
sociale controverse over de doelstellingen van de oorlog het moreel van de Duitse soldaten in

de tweede helft van de oorlog blijvend dreigde te schaden, beval de militaire leiding

28 |pidem, 20.

2% Anne Lipp, Meinungslenkung im Krieg: Kriegserfahrungen deutscher Soldaten und ihre Deutung 1914 — 1918
(Gottingen 2003) 11.

30 Lipp, Meinungslenkung im Krieg, 11.

31 |bidem, 12-13.

32 Ibidem, 12-13.

20



bovendien om het meningsvormingsproces onder de soldaten systematisch te onderzoeken
en te sturen. Daartoe werd in de zomer van 1917 een nieuwe tak van de militaire dienstplicht
ingevoerd, dat al snel werd omgedoopt tot “patriottische opvoeding.”*®> Door deze
ontwikkelingen weerspiegelden de Duitse legertijdschriften vanaf 1917 dan ook het officiéle
interne militaire discours, volgens Lipp.34

Volgens Nelson bestond het lezerspubliek van de Duitse legertijdschriften bovenal uit
mannelijke soldaten, die bijna allen in bezet gebied leefden en op zoek waren naar een mix
van legitimering en escapisme.3> De tijdschriften werden, zeker in vergelijking met de Britse
legertijdschriften, in mindere mate gelezen door burgers aan het thuisfront, volgens Nelson.
Wel verschenen, anders dan in de Britse tijdschriften, ook stukken vanaf het thuisfront
— geschreven door bijvoorbeeld Duitse vrouwen of professoren — in de Duitse
legertijdschriften.3® Desalniettemin liep het aantal abonnees op het grote aantal Duitse
legertijdschriften op tot in de miljoenen. Volgens Nelson kwam dit mede doordat de Duitse
tijdschriften door veel meer soldaten aan het front gelezen werden dan de Britse
tegenhangers aan de geallieerde zijde, wat op zijn beurt weer mogelijk werd gemaakt door
het uitgebreider medianetwerk waar in Duitsland sprake van was.3’

Inhoudelijk waren in Duitse legertijdschriften volgens Nelson een viertal centrale
thema’s te vinden, die op vergelijkbare wijze als in de Britse legertijdschriften gepubliceerd
werden in de vorm van grappen, liederen, gedichten en verhalen. De inhoud van de Duitse
tijdschriften centreerde zich rond de rol van Duitsland in de oorlog en haar bezetting van
buitenlandse gebieden en bevolkingen, het concept van kameraadschap, het concept van
mannelijkheid, en de beeldvorming over vrouwen en de vijand. Vooral het eerste thema,
waarin de nadruk wordt gelegd op de legitimering van de oorlog als een defensieve strijd en
op het bezetten van buitenlandse gebieden, is volgens Nelson opvallend in vergelijking met
de inhoud van geallieerde tijdschriften. Dit is niet verbazingwekkend wanneer er gekeken
wordt naar de praktijk omtrent het strijdtoneel; hoewel de Britten zich technisch gezien op
buitenlands grondgebied bevonden, vochten zij grotendeels op het terrein van bondgenoten.

Volgens Nelson zagen de Britten zich daarom niet genoodzaakt om te bewijzen dat zij een

33 Ibidem, 14.

34 Ibidem, 11.

35 Nelson, German soldier newspapers, 4.
36 Ibidem, 39.

37 Ibidem, 16-39, 237.

21



defensieve en rechtvaardige oorlog voerden. Het Duitse Keizerrijk, daarentegen, vocht op
vijandelijk grondgebied en moest haar aanwezigheid aldaar zien te legitimeren — ook voor

haar eigen strijdkrachten, die wilden geloven dat ze vochten om hun families te beschermen.3®

1.4.1.3. Selectiecriteria

De schriftelijke, primaire bronnen waarvan ik in deze thesis gebruik maak, moesten in het
selectieproces voldoen aan enkele criteria. De voornaamste eis betrof het type bron.
Aangezien onderzocht wordt op welke wijze uitingen van collectieve herinneringen aan de
Middeleeuwen geconstrueerd werden door Britse en Duitse soldaten, moest de bron een
medium zijn dat deze uitingen adequaat kon faciliteren. Daarom is gekozen voor
legertijdschriften. De tijdschriften moesten afkomstig zijn uit het Britse dan wel het Duitse
leger en moesten door Britse dan wel Duitse auteurs in het Engels of Duits geschreven zijn.
Deze auteurs moesten daarnaast een militaire functie bekleed hebben ten tijde van de Eerste
Wereldoorlog, dus in de periode 1914-1918. De bronnen zelf moesten tevens in dezelfde
periode (1914-1918) geschreven en gepubliceerd zijn. Voor de selectie van de bronnen
maakte ik eerst gebruik van een verkennende leeswijze, waarmee ik aan het begin,
halverwege en aan het einde van het werk zocht naar bepaalde trefwoorden die in verband
staan met verwijzingen naar de Middeleeuwen. De gebruikte trefwoorden zijn afkomstig uit
secundaire literatuur die later in deze thesis behandeld wordt.

Zowel de Britse als de Duitse legertijdschriften zijn allen gevonden op de website van
digitaal archiefbeheerder ProQuest, die ruim vijftienhonderd legertijdschriften van
legereenheden uit onder meer de Verenigde Staten van Amerika, Groot-Brittannié, Duitsland,
Canada, Frankrijk, Australié en Nieuw-Zeeland heeft gedigitaliseerd en beschikbaar heeft

gemaakt op haar website, www.proguest.com. Binnen de onderzoeksperiode van deze thesis,

1914-1918, zijn exact twaalfhonderd tijdschriften te vinden op ProQuest. 632 hiervan zijn
Engelstalig en 188 zijn Duitstalig. Toegang tot de database Trench Journals and Unit Magazines
of the First World War van ProQuest was mogelijk via een lidmaatschap bij de Koninklijke
Bibliotheek Den Haag.

Het werken in en met ProQuest bracht echter enkele belangrijke beperkingen met zich

mee, die ook van invloed zijn geweest op de selectieprocedure van de primaire bronnen. Eén

38 Ibidem, 8-15, 237-242.

22



van de voornaamste beperkingen is dat de gescande teksten op de website enkel als
afbeelding zijn te downloaden en te lezen, waarbij van het grootste gedeelte van de relevante
tekstfragmenten bij een zoekopdracht ook geen voorvertoning beschikbaar is. Daarnaast
worden onder de Engelstalige bronnen in ProQuest ook legertijdschriften uit de Verenigde
Staten van Amerika geschaard, die echter niet binnen het onderzoekskader van deze thesis
vallen, aangezien deze zich richt op bronnen uit het Britse Rijk. Bij zowel de meeste
Engelstalige als de Duitstalige bronnen is, eenmaal gedownload, tevens sprake van een slechte
optische tekenherkenning (OCR), waardoor de teksten niet of nauwelijks doorzoekbaar zijn op
basis van automatische trefwoordherkenning — dit kan enkel in beperkte mate in de
zoekmachine van ProQuest zelf. Deze beperkingen maken een grootschalige inventarisatie
van de bronnen problematisch, zo niet onmogelijk, en zorgen ervoor dat elk tekstfragment
afzonderlijk gelezen moet worden. Het zorgt er tevens voor dat relevante teksten praktisch
gezien enkel gevonden kunnen worden met behulp van reeds bekende trefwoorden.

De Britse primaire bronnen vond ik met behulp van de trefwoorden ‘chivalry’,
‘chivalrous’, ‘medieval’, ‘Middle Ages’, ‘knight’, ‘knighthood’ en ‘noble’. De Duitse bronnen
werden gevonden met behulp van de trefwoorden ‘Ritterlichkeit’, ‘Edel’ en ‘Mittelalter’. Deze
gebruikte trefwoorden waren volgens secundaire literatuur de meest voorkomende
trefwoorden in referenties aan de Middeleeuwen ten tijde van de Eerste Wereldoorlog. Van
de zoekresultaten las ik tot slot eerst nog delen verkennend, om te controleren of de
gevonden trefwoorden wel werkelijk in verband staan met verwijzingen naar de
Middeleeuwen, alvorens ik de bronnen op de lijst van bruikbaar bronmateriaal voor de thesis
plaatste. De definitieve selectie bestond uiteindelijk uit tien artikelen uit de tien verschillende
legertijdschriften die onder paragraaf 1.4.1. zijn benoemd — vijf uit het Duitse Keizerrijk en vijf

uit het Britse Rijk.

1.4.2. Methodologie

Deze masterthesis is gebaseerd op een exploratief vergelijkend onderzoek dat met behulp van
een kwalitatieve inhoudsanalyse van primaire bronnen — specifiek: tien artikelen uit tien
verschillende tijdschriften van Britse en Duitse legereenheden — is uitgevoerd. Onder
paragraaf 1.4.1.3. zijn enkele beperkingen van het digitale archief ProQuest genoemd. Met
name het afzonderlijk moeten lezen van elk relevant tekstfragment, wat een arbeidsintensief

werk is, had tot gevolg dat ik binnen deze thesis methodologisch heb geopteerd voor

23



casestudies op basis van thema’s en trefwoorden die uit secundaire literatuur zijn
gedestilleerd. Voorafgaand aan de selectie en de analyse van de primaire bronnen las ik
verscheidene wetenschappelijke werken uit de afgelopen veertig jaar over hetzelfde
onderwerp als die in deze thesis centraal staat. Op basis van de bijdragen van Stefan Goebel,
Allen J. Frantzen, Paul Fussell, Michael Paris en George L. Mosse, die ik in de historiografie (zie
paragraaf 1.5.) en in hoofdstuk 2 bespreek, zijn twee thema’s gedestilleerd die in verband
staan met referenties aan de Middeleeuwen tijdens de Eerste Wereldoorlog. Deze twee
thema’s zijn: (1) het verheerlijken van de eigen en geallieerde troepen, en (2) het discrediteren
van de vijand. De in deze thesis gebruikte primaire bronnen heb ik hoofdzakelijk op basis van
deze twee thema’s geanalyseerd.

In deze masterthesis koppel ik de bronnenanalyses in hoofdstukken 3 en 4 en de
daaruit voortvloeiende bevindingen in hoofdstuk 5 aan reeds bestaande literatuur over het
onderwerp van de thesis, dat in de historiografie en het contexthoofdstuk (zie paragraaf 1.5.
en hoofdstuk 2) behandeld wordt. Een sterk punt van deze aanpak is dat de bronnenanalyse
hierdoor nauw wordt verwoven met, dan wel kan worden afgezet tegen bestaande theorieén.
Door de aard van het onderzoek in deze thesis — het betreft hier slechts een exploratief
onderzoek op basis van een klein aantal casussen — dient vermeld te worden dat de
onderzoeksresultaten in deze thesis niet per definitie representatief zijn voor het gehele

corpus van Britse en Duitse legertijdschriften uit de Eerste Wereldoorlog.

1.5.  Historiografie

In de afgelopen vier decennia zijn reeds enkele belangrijke en invlioedrijke werken verschenen
over de herinneringscultuur in de Eerste Wereldoorlog. De voornaamste literatuur hierover is
afkomstig van Stefan Goebel, Leslie J. Workman, Michael Paris, Samuel Hynes, Allen J.
Frantzen, Alex King, Jay Winter, Paul Fussell, George L. Mosse en Mark Girouard, wier
standpunten en bijdragen aan het historiografisch debat ik voorts zal bespreken. Zoals reeds
vermeld, heeft het onderzoek rondom hetzelfde onderwerp als deze thesis zich vooral gericht
op schilderijen, muziek, romans en gedichten — vaak samengevat onder het enigszins
problematische concept “hoge cultuur”, waarop het afgelopen decennium veel kritiek is
geweest. Het voornaamste en bekendste werk binnen dit kader is afkomstig van Stefan
Goebel. Goebel is een docent moderne Britse geschiedenis aan de University of Kent in

Canterbury en aan het Institute of Historical Research in Londen. In zijn in 2009 verschenen

24



boek, The Great War and Medieval Memory. War, Remembrance and Medievalism in Britain
and Germany, 1914-1940, maakt Goebel een vergelijking tussen de periode van
wereldoorlogen en de Middeleeuwen. Hij onderzoekt hoe middeleeuwse ideeén over oorlog
invioed hadden op de manier waarop naar de Eerste Wereldoorlog werd gekeken. Net zoals
in deze thesis wordt gedaan, onderzoekt ook Goebel het Britse perspectief en het Duitse
perspectief en vergelijkt hij deze met elkaar. In zijn boek wordt ingegaan op publieke
herdenkingen en oorlogsmonumenten, in een poging te achterhalen hoe Britten en Duitsers
op zoek gingen naar historische continuiteit en betekenis in de schaduw van die tot dan toe
ongekende menselijke catastrofe, genaamd: de Eerste Wereldoorlog.

‘In both countries, the survivors of the Great War pictured the conflict as the “Last
Crusade” and sought consolation in imagery that connected the soldiers of the age of total
war with the knights of the Middle Ages.”® Volgens Goebel was ‘medievalism’, zo genoemd
door John Ruskin rond 1850, het gedachtegoed waarin de Middeleeuwen werden
geidealiseerd en geromantiseerd. Deze term zou indicatief zijn voor het historische bewustzijn
in de negentiende eeuw. Volgens Leslie J. Workman betekent de term ‘the continuing process
of creating the Middle Ages.”*® De idealisering van de Middeleeuwen wees op een
ontevredenheid met de esthetische, morele en sociale situatie in de contemporaine
maatschappij, en op een verlangen om terug te keren naar de ingebeelde harmonie en
doelgerichtheid van het verre verleden. Volgens Goebel ontstond dit verlangen door de
Gotische opleving in de architectuur, het Romanticisme in de literatuur, ‘the cult of chivalry’
in de populaire cultuur, de Arthuriaanse opleving en de ‘Arts and Crafts’-beweging in de Britse
kunst, en het ‘Germanicism’ in de Duitse kunst en muziek.*! Het middeleeuwse verleden was
dan ook een prisma waardoorheen de negentiende-eeuwse tijdgenoten het heden bezagen.
Volgens Goebel was ‘medievalism’ voorafgaand aan de periode 1914-1918 een discourse van
identiteit, gevoed door de culturele wanhoop in een eeuw van industrialisatie.*?

Volgens Goebel ontstond door het bloedbad van de Eerste Wereldoorlog de opvatting
dat er een gat in de geschiedenis was ontstaan. Hij betoogt dat herdenkingsactiviteiten in het

publieke domein creatieve pogingen waren om historische continuiteit, voornamelijk met de

39 Goebel, The Great War and Medieval Memory, Summary.

40 Leslie J. Workman, ‘Preface’ in Studies in Medievalism 8 (1996) 1-2, geciteerd in Goebel, The Great War and
Medieval Memory, 14.

41 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 13.

42 Ibidem, 14.

25



Middeleeuwen, te bekrachtigen.*® ‘Medievalism’ transformeerde het oorlogstrauma in een
samenhangend narratief, waarin gesneuvelde soldaten betekenisvol werden verplaatst naar
de middeleeuwse geschiedenis. De individuele soldaten die in de anonieme Materialschlacht
waren omgekomen, de eerste massa-geindustrialiseerde oorlog ter wereld, werden hierdoor
zichtbaar gemaakt en in ere hersteld.** ‘Medievalism’ had zowel een retrospectieve als een
toekomstige dimensie. Het maakte een vlucht uit de onzekerheden van de oorlog en in de
mythologieén van een onveranderlijk verleden mogelijk. In welke omstandigheden een
soldaat ook stierf, diens nabestaanden konden erop rekenen dat de gesneuvelde een plaats
in de geschiedenis had verworven, naast de vele voorvaderlijke soldaten uit andere oorlogen.
Tegelijkertijd zouden toekomstige generaties hem daardoor blijven herinneren.* Het graf van
The Unknown Soldier in Westminster Abbey in Londen, waarin een onbekende, gewone Britse
soldaat in 1921 ter ruste werd gelegd, bestond bijvoorbeeld uit een kist naar zestiende-
eeuwse stijl, versierd met een kruisvaarderszwaard en met een inscriptie waarvan een deel
geleend was van de inscriptie op de doodskist van een in 1395 begraven bisschop: ‘They buried
him among the kings because he had done good toward God and toward his house’.#®
Volgens Goebel domineerde het concept ridderlijkheid de Britse verbeelding van de
Eerste Wereldoorlog. De soldaten waren niet alleen glorieus, maar ook een glorieus onderdeel
van een lange en geweldige lijn, waardoor ridderlijkheid en ridderschap, heldhaftigheid en
zelfopoffering van tijdperk tot tijdperk samen werden gebreid. Soldaten werden aldus als
glorieus beschouwd wanneer zij zich hielden aan de principes van ridderlijkheid, dat een
gedragscode inhield die niet specifiek verbonden was aan de Eerste Wereldoorlog, maar die
stevig verankerd lag in het Britse openbare leven voorafgaand aan 1914.%’ In Duitsland was
het discourse rond ridderlijkheid volgens Goebel ongecultiveerd en onderontwikkeld in
vergelijking met die in Groot-Brittannié. Desalniettemin was het gedrag van de soldaten in de
oorlog ook voor de Duitsers een gevoelige kwestie, omdat hun gedrag weerslag had op de
reputatie van de Duitse gemeenschap in het algemeen. ‘After all, the man of war was a death-

giver on behalf of society as a whole.”*® Verhalen over Duitse gruweldaden vanaf 1914 raakten

43 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 28-29; Samuel Hynes, A War Imagined: The First World War
and English Culture (Londen 1990) xi.

4 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 29.

4> Ibidem, 39.

4 Ibidem, 44.

47 Ibidem, 188-189.

48 Ibidem, 189.

26



dan ook een gevoelige snaar bij het Duitse thuisfront. Op hun beurt produceerden Duitse
oorlogs- en herdenkingsmonumenten dan ook een beeld van Unritterlichkeit van de vijand,
waardoor de nobelheid van de Duitse soldaten indirect herbevestigd werd. Aan beide zijden
kwamen zodoende referenties aan de Middeleeuwen naar de voorgrond. Ondertussen
identificeerden soldaten zich met ridderlijke sportmannen en werden piloten verheven tot
ridders van de hemel.*®

Volgens Goebel waren er ten tijde van de Eerste Wereldoorlog vijf eigenschappen die
een ridderlijk karakter definieerden. Dat waren: moed, plichtsbesef, eer, rechtvaardigheid en
geloof. Volgens Britse conventie waren middeleeuwse ridders ‘courageous, brave, gallant or
valiant — the four most popular adjectives in inscription lines and unveiling speeches.’*°
Gesneuvelde soldaten in de Eerste Wereldoorlog werden dan ook collectief herdacht als zij
“whose dauntless courage was the living breath of freedom and of chivalry and truth”, or
individually as “a man of courage, unshakable and chivalrous as strong”.”>! Net als de ridders
van weleer werden ook de Britse soldaten bij de oorlog betrokken uit noodzaak. Vroege Britse
oorlogspropaganda, bedoeld om vrijwilligers voor het leger op te roepen, sprak de ridderlijke
gevoelens van mannen aan. Een welbekend wervingsaffiche van het Parliamentary Recruiting
Committee uit 1915, met daarop de tekst “Britain needs you at once”, toonde
Sint-Joris, de beschermheilige van Groot-Brittanni€, gekleed in het ijzeren plaatpantser van
een ridder uit de late Middeleeuwen.>?

Ook in Duitsland werd er naar ridderlijke eigenschappen verwezen, hoewel dit volgens
Goebel zeldzamer was. Een ijzeren nagel ofwel een spijkermonument in Dortmund, onthuld
in 1915, representeerde Sint-Reinout, de beschermheilige van die stad, als een bepantserde
ridder met een groot zwaard rustend op zijn schouder. Maar anders dan in Groot-Brittannié
waren expliciete referenties aan de Ritterlichkeit van gesneuvelde soldaten in Duitsland
relatief zeldzaam en vaag.”® Tijdens de Eerste Wereldoorlog werd het gedrag van Duitse
soldaten door de Duitsers zelf ook als ridderlijk — en het gedrag van de vijanden, vooral de
Fransen en de Belgen, als onridderlijk — beschouwd. Duitse oorlogsmisdaden in Belgié werden

gelegitimeerd en later zelfs officieel toegestaan door het veronderstelde onridderlijke gedrag

4 Ibidem, 189.
50 Ibidem, 195.
5% Ibidem, 195.
52 Ibidem, 196-197.
53 Ibidem, 202-203.

27



van de Belgische francs-tireurs, irreguliere sluipschutters die op onridderlijke wijze de Duitsers
de dood injoegen.>* Ook de Britten vertoonden onridderlijk gedrag door via hun zeeblokkades
Duitse vrouwen en kinderen te laten verhongeren. Duitse onderzeebootkapiteins als Otto
Weddigen ondermijnden deze blokkades in ridderlijke, heldhaftige zeeslagen. Weddigen,
wiens onderzeeér in maart 1915 zonk na een aanvaring met een Britse slagschip, werd
herinnerd als een moderne versie van de middeleeuwse Siegfried, ““who succumbed to
malicious assault” by his foe’.>> Bij luchtgevechten voerden referenties aan de Middeleeuwen
eveneens de boventoon. Een medepiloot van Manfred “de Rode Baron” von Richthofen zou
gezegd hebben dat piloten ieder gevecht als een toernooi zagen — een ridderlijk of sportief
duel. De luchtoorlog werd volgens Goebel door velen dan ook gezien als de laatste arena voor
werkelijk ridderlijk gedrag in de machinale Eerste Wereldoorlog. Het stelde het soort strijd
voor zoals de oorlog in het algemeen volgens velen had moeten zijn: een eerlijk en
rechtstreeks man-tot-mangevecht.>®

Volgens Goebel ging ridderlijkheid in de Eerste Wereldoorlog hand in hand met het
christendom. Zo beweerde Arthur Winnington-Ingram, bisschop van Londen van 1901 tot
1939, in 1917 dat men niet hoefde op te houden een christen of een “gentleman” te zijn
omdat er gevochten moest worden. Volgens hem kwamen de ongeschreven regels van
ridderlijkheid overeen met christelijke dogma, waarbij ridderlijk gedrag in wezen de vertaling
van goede religie naar actie behelsde.>” Volgens Goebel schroomden fanatieke priesters niet
om Jezus de ene, perfecte ridder te noemen.

De bevindingen van de Britse oorlogshistoricus Michael Paris sluiten grotendeels aan
bij die van Goebel. In zijn boek Warrior Nation: Images of War in British Popular Culture
beweert Paris dat de Britten hun deelname aan de Eerste Wereldoorlog legitimeerden door
deze deelname als noodzakelijk voor te stellen. De oorlog was een ridderlijke strijd tegen
kwaadaardige krachten — een morele kruistocht, waarbij de geallieerde soldaten ten strijde
trokken zoals ‘the knights of old, full of anger against an enemy who was fighting unjustly’ dat

ook deden.>®

54 Ibidem, 211.

55 Ibidem, 212.

%6 |bidem, 223-224, 227.

57 Ibidem, 199.

8 Michael Paris, Warrior Nation: Images of War in British Popular Culture, 1850-2000 (Londen 2000) 111.

28



Dat juist ridders op zo’n grote schaal als voorbeeld dienden of geacht werden als
voorbeeld te dienen voor soldaten uit de Eerste Wereldoorlog, heeft volgens Paris te maken
met hoe het in het Victoriaanse tijdperk herontdekte en doorontwikkelde concept
ridderlijkheid ‘softened the potential barbarity of war.’”>® Ridderlijkheid was, zoals het woord
al impliceert, verbonden aan ridders; die waren volgens Paris idealiter moedig, loyaal, trouw
aan hun woord, beleefd, vrijgevig en genadig. Ze verdedigden de Kerk en de “wrongfully
oppressed”, maar respecteerden en eerden hun vijanden in oorlogstijd, zo lang die zich aan
dezelfde gedragscode hielden als zij.%° Ridderlijkheid verwijderde zodoende de wreedste
elementen van oorlogvoering door een strikte morele code te creéren voor de krijger, die Paris
ook wel de algemeen geaccepteerde “rules of war” noemt.®! De interesse in ridderlijkheid die
in de negentiende-eeuw opkwam, was volgens Paris grotendeels te danken aan de populaire
historische romans van Walter Scott — met name Ivanhoe en Quentin Durward, uit 1820 en
1823, respectievelijk. Deze werken hielpen volgens Paris bij het ontstaan van het heroische
stereotype omtrent ridderlijkheid. Maar terwijl Walter Scott ridderlijkheid als iets uit het
verleden zag, waren veel contemporaine schrijvers van mening dat ridderlijkheid een vitale en
relevante rol te spelen had in de eigentijdse maatschappij.®? Verwijzingen naar ridders waren
volgens Paris honderd jaar later, in de aanloop naar en tijdens de Eerste Wereldoorlog, dan
ook nog onverminderd populair. Met name de Duitse invasie van het neutrale Belgié was een
rijke voedingsbodem voor vergelijkingen tussen de te hulp schietende Britten en Fransen en
de middeleeuwse ridders die gezworen waren om de “wrongfully oppressed” te verdedigen.®3
Ridderlijkheid was volgens Paris ook een van de meest effectieve manieren om enthousiasme
voor de oorlog in stand te houden. Door de Eerste Wereldoorlog te bekleden met ridderlijke
termen gaf men de smerigheid en de slachting in de oorlog een hoger doel.

Het toekennen van een hoger doel aan de bloedige Eerste Wereldoorlog werd ook
gedaan in combinatie met religie, mede door de Kerk van Engeland. De Kerk van Engeland
vergeleek de Eerste Wereldoorlog volgens Paris dikwijls met een kruistocht. Volgens Paris en
volgens de Amerikaanse cultuur- en literatuurhistoricus Paul Fussell hield de Kerk lange tijd de

mythe in stand van de “Angels of Mons”. Deze engelen verschenen volgens een fictief verslag

%9 paris, Warrior Nation, 23.
%0 Ipidem, 23.

1 Ibidem, 23.

52 Ibidem, 23.

63 Ibidem, 110.

29



van de Slag bij Bergen in augustus 1914, de eerste grote confrontatie tussen de Britse en de
Duitse strijdkrachten in Belgi€é, om de terugtrekkende Britse soldaten te beschermen. De
engelen, in het oorspronkelijke verhaal geestverschijningen van boogschutters uit de Slag bij
Azincourt in 1415, waren opgeroepen door een soldaat die tot Sint-Joris had gebeden en
schoten pijlen af op de Duitsers.®* Hoewel de auteur van het fictieve verhaal al snel opwierp
dat zijn verslag niet echt was, geloofden veel mensen de christelijke mythe. Zij meenden dat
de geest van de middeleeuwse ridderlijkheid ook deel uitmaakte van de strijd. Het
zogenaamde bewijs dat God aan de kant van de geallieerden stond, bracht volgens Paris
teweeg dat ridderlijkheid nadien ook in andere werken gecombineerd werd met christelijke
elementen en idealen. Zo schreef de Britse dichter Henry Newbolt in het midden van de oorlog
enkele werken met ridderlijke thema’s. Hieronder viel ook The Book of the Happy Warrior,
een verhaal over middeleeuwse oorlogshelden, waarin hij de ridders aan het einde van het
boek vergeleek met de jongemannen die anno 1915-1916 dagelijks streden tegen de
“Hunnen” in Frankrijk en Vlaanderen. Deze strijd werd daarbij omschreven als ‘just another
chapter in the endless war between good and evil.’®

Een ander belangrijk werk is Bloody Good: Chivalry, Sacrifice, and the Great War van
Allen J. Frantzen, verschenen in 2004. Allen Frantzen is een professor Engels aan de Loyola
University Chicago. In zijn boek biedt Frantzen een verklaring voor de vraag waarom soldaten
zo lang en zo nutteloos bleven vechten in de Eerste Wereldoorlog, en hoe nabestaanden uitleg
gaven aan hun dood. Een belangrijk onderdeel van de verklaring die Frantzen hiervoor biedt,
is de opoffering van Jezus Christus aan het kruis, samen met het concept van middeleeuwse
ridderlijkheid.?® Het boek bestaat uit twee delen. In het eerste deel richt Frantzen zich op
Groot-Brittannié en Frankrijk en op het ontstaan van het concept van zelfopoffering en
ridderlijkheid gedurende de Kruistochten en de Honderdjarige Oorlog. In het tweede deel
onderzoekt Frantzen op welke wijze de middeleeuwse ideeén over ridderlijkheid en Christus’
opoffering zich manifesteerden in de Eerste Wereldoorlog. Hij doet dit aan de hand van de
ridderlijke iconografie die tijdens de oorlog werd geproduceerd in de vorm van
propagandaposters en ansichtkaarten, alsook de manier waarop de doden werden herdacht

in oorlogsmonumenten en militaire begraafplaatsen. Frantzen concludeert dat de

54 Paris, Warrior Nation, 133; Paul Fussell, The Great War and Modern Memory (Londen 1979) 115-116.
85 paris, Warrior Nation, 133.
% Allen J. Frantzen, Bloody Good: Chivalry, Sacrifice, and the Great War (Chicago 2004) 1-3.

30



middeleeuwse mythe van zelfopoffering gebruikt werd om de belangen van de staat te
bevorderen, maar dat ridderlijkheid — gebaseerd op zelfopoffering voor anderen — ook een
belangrijk aspect was van de mentaliteit van de meeste soldaten.®’

Frantzen beschrijft in het eerste deel de concepten “opoffering”, “anti-opoffering” en
“zelfopoffering”, en hoe deze in verhouding staan tot ridderlijkheid. Anti-opoffering betekent
volgens Frantzen dat iemand ervoor kiest om te sterven, bijvoorbeeld voor zijn geloof, in
plaats van er voor te vechten. Van zelfopoffering is sprake als iemand vrijwillig strijdend ten
onder gaat, in plaats van zich te laten opofferen door anderen. Volgens Frantzen is dit concept
verbonden met heroische masculiniteit. Door zichzelf op te offeren is de heldhaftige man de
enige verantwoordelijke voor de betekenis en het belang van zijn dood. Daarnaast beweegt
zelfopoffering anderen ertoe om de strijd voort te zetten in naam van het slachtoffer. Dit
laatste is gerelateerd aan de gedachtegang van veel soldaten uit WO1, aldus Frantzen.®®

In het tweede deel van zijn boek beschrijft Frantzen hoe zowel middeleeuwse ridders
als miljoenen soldaten in de Eerste Wereldoorlog geloofden dat oorlogvoering hen op een
bijzondere manier verbond met Jezus Christus. Jezus had zichzelf in populaire beeldvorming
immers vrijwillig opgeofferd, hoewel zijn dood ten tijde van de Eerste Wereldoorlog
paradoxaal genoeg ook wel, net als tegenwoordig, werd uitgelegd als een voorbeeld van anti-
opoffering. Door dit in de oorlog ook te doen, volgden de middeleeuwse ridders en de
moderne soldaten hetzelfde pad als Jezus.®® Frantzen beschrijft een Duitse ansichtkaart
getiteld “Durch Kreuz zur Krone” (door het kruis naar de kroon), waarop Jezus aan het kruis in
de met mortieren verlichte lucht boven het slagveld verschijnt, met een aantal Duitse soldaten
met Pruisische punthelm op de voorgrond. Op de kaart werd de strijd tegen de vijand
gelegitimeerd door de gekruisigde Jezus Christus, die aan de Duitsers verschijnt en niet aan de
Fransen. Maar de uitdrukking “Durch Kreuz zur Krone”, waarbij “Krone” symbool kan staan
voor zowel de wereldlijke kroon van de Duitse keizer als de hemelse kroon van Jezus Christus,
komt van het veel oudere, Latijnse “per crucem ad lucem” (door het kruis naar het licht), dat
al in de Middeleeuwen op minder dubbelzinnige wijze de relatie tussen lijden en verlossing
uitdrukte. Deze uitdrukking was een kloosterideaal dat het prototype werd voor ridderlijke

vroomheid. Volgens Frantzen was de volledige theologische en politieke betekenis van de

57 Frantzen, Bloody Good, 3-9, 13-30.
%8 Ibidem, 13-21.
% Ibidem, 29-39.

31



Duitse ansichtkaart daarom alleen herkenbaar binnen de context van de middeleeuwse
ideeén en beelden die het aanhaalt en oproept.’°

Ook de Britse historicus Alex King schrijft dat zelfopoffering een belangrijk aspect was
binnen het dominante gedachtegoed onder soldaten in de Eerste Wereldoorlog. King schrijft
echter explicieter dan Frantzen dat het verband tussen zelfopoffering en de lijdensweg van
Jezus Christus verwaterde gedurende de oorlog. De term “great sacrifice” werd nog wel
gebruikt in vergelijkingen met de zelfopoffering van Christus, vooral toen de Eerste
Wereldoorlog aanvankelijk nog gelegitimeerd werd met de suggestie dat de oorlog een
reinigend bloedoffer was dat de wereld zou zuiveren van al het politieke, sociale en morele
kwaad. Het waren voornamelijk degenen die de legitimering van de Eerste Wereldoorlog een
christelijke invulling wilden geven die suggereerden dat de soldaten Christus imiteerden, door
hun plichtsgetrouwheid en hun toewijding aan het welzijn van anderen.”! Maar gaandeweg
kreeg het concept een nationalistischer tint, waarbij het voor de meeste mensen, zowel
soldaten als burgers, uiteindelijk refereerde aan het vermeend vrijwillig en vrijgevig
neerleggen van hun levens, niet zozeer ten dienste van God, maar ter verdediging van hun
land en hun idealen.”?

Een ouder maar eveneens belangrijk werk is het in 1990 verschenen boek Fallen
Soldiers: Reshaping the Memory of the World Wars van George Lachman Mosse, een
Amerikaanse historicus en professor van Duits-joodse afkomst. In dit boek benoemt en
beschrijft Mosse de zogenaamde “Myth of the War Experience”, een vervorming van de
realiteit van de oorlogservaringen tussen 1914-1918. Deze mythe bezag de Eerste
Wereldoorlog als een betekenisvolle en zelfs heilige gebeurtenis en werd gebruikt om de
realiteit van de oorlog te maskeren en de oorlogservaring te legitimeren. De herinnering aan
de oorlog werd omgevormd tot een sacrale ervaring die de natie een dieper religieus gevoel
bood, waarbij werd verwezen naar heiligen, martelaren en erfgoed die men moest nabootsen
en -streven. Hierdoor werd het traditionele geloof in martelaarschap en herrijzenis ook van
toepassing binnen de natie, waarbij de natie als een allesomvattende civiele religie werd

gezien. De mythe had de meeste politieke invloed in landen die de Eerste Wereldoorlog

70 Ibidem, 30.

71 Alex King, Memorials of the Great War in Britain: The Symbolism and Politics of Remembrance (Oxford 1998)
129-130.

72 King, Memorials of the Great War in Britain, 129.

32



hadden verloren, waaronder Duitsland.” Volgens Mosse ontstond deze mythevorming echter
niet tijdens de Eerste Wereldoorlog, maar eerder; al tijdens de Franse revolutionaire oorlogen
(1792-1802) en de Duitse oorlogen tegen Napoleon (1813-1814) werd de basis gelegd voor de
“Myth of the War Experience”, die een behoefte vervulde die in voorgaande oorlogen niet
bestond. Tot aan de achttiende eeuw werden veel oorlogen namelijk gevoerd door huurlingen
die, buiten hun overleven en hun soldij, weinig aandeel hadden in het doel en het verloop van
de oorlog. De revolutionaire oorlogen aan het einde van de achttiende en het begin van de
negentiende eeuw waren de eerste oorlogen waarin gebruik werd gemaakt van
burgersoldaten, waarbij de legers aanvankelijk bestonden uit grote aantallen vrijwilligers die
toegewijd waren aan hun idealen en hun natie. Gesneuvelde soldaten waren zodoende niet
langer vreemdelingen, maar broers, zonen of bekenden. Hierdoor ontstond een behoefte om
hun opoffering te legitimeren en te rechtvaardigen, waarmee volgens Mosse de “Myth of the
War Experience” was geboren.”* Mosse schrijft net als Frantzen en King dat tijdens de Eerste
Wereldoorlog gesuggereerd werd dat soldaten hetzelfde lot als Jezus Christus was beschoren;
soldaten die hun levens opofferden in dienst van de natie zouden net als de Zoon van God
opnieuw verrijzen. De “Myth of the War Experience” maakte volgens Mosse dan ook gebruik
van de kracht van christelijke vroomheid, net zoals middeleeuwse ridders dat deden.”®

Net als Goebel en Frantzen stelt ook Mosse dat beschrijvingen van soldaten berustten
op verwijzingen naar ridderlijkheid en masculiene deugden. De German Youth Movement,
opgericht in 1901, beschreef de ideale Duitse man bijvoorbeeld als volgt: ‘he has a superbly
formed body and is in control of himself; he is modest, restrained, decent, and fair in daily life
as well as in battle and sport, and he is chivalrous toward women.”’® Mannelijkheid betekende
patriotisme, fysieke kracht, moed en wilskracht, maar in Groot-Brittannié werd ook nadruk
gelegd op “fair play” en ridderlijkheid.”” Mosse betoogt tevens dat de technologie die in de
oorlog gebruikt werd een spirituele en morele dimensie verkreeg en benoemt net als Goebel
de piloten, die al in de Eerste Wereldoorlog de “knights of the sky” genoemd werden en wier

ridderlijkheid legendarisch werd.”®

73 George L. Mosse, Fallen Soldiers: Reshaping the Memory of the World Wars (New York 1990) 7.
74 Mosse, Fallen Soldiers, 9-10.

7> Ibidem, 32.

76 Ibidem, 60.

77 Ibidem, 60.

78 Ibidem, 66.

33



Ook Mark Girouard, een Britse historicus en lid van de Society of Antiquaries of
London, poogt in zijn in 1981 uitgebrachte boek The return to Camelot. Chivalry and the
English gentleman te achterhalen hoe het komt dat het concept ridderlijkheid aan het begin
van de twintigste eeuw zo’n grote rol speelde in de verbeelding van de Eerste Wereldoorlog.
Volgens Girouard was in 1912, twee jaar voor het begin van de Eerste Wereldoorlog, al een
groot aantal voorbeelden te vinden van referenties aan de Middeleeuwen. Bepantserde
ridders, Sint-Joris, ridders die vrouwen in nood redden en het beschermen van vrouwen en
kinderen waren allemaal thema’s die in hetzelfde jaar in verschillende contexten te vinden
waren.”® Zo verscheen volgens Girouard aan het begin van 1912 een nieuw theaterstuk,
genaamd Where the rainbow ends, in het Savoy Theatre in Londen. In het stuk is één van de
hoofdrollen weggelegd voor de beschermheilige van Groot-Brittannié, Sint-Joris, die een
Britse vrouw in nood te hulp schiet, gekleed in glanzend pantser en compleet met zwaard en
een rood kruis.® De antagonist van het verhaal probeert de Britten te corrumperen, maar
Sint-Joris leidt hen terug naar hun ware lot, ‘which is to join the nations of the world and “fight
aggression and foul tyranny”.’8!

In hetzelfde jaar waren Robert Falcon Scott en vier metgezellen bezig met het laatste
deel van hun expeditie naar de Zuidpool. Op 17 januari 1912 arriveerden zij op hun
bestemming, alwaar zij erachter kwamen dat de Noorse expeditie onder leiding van R.E.G.
Armundsen hen voor waren geweest. Het Britse team moest in slechte fysieke conditie en met
een tekort aan proviand de bijna dertienhonderd kilometer lange terugreis naar hun
basiskamp afleggen. Niemand overleefde de terugtocht. In november 1912 werden het
lichaam van Scott en zijn dagboeken en brieven teruggevonden. In enkele van Scotts brieven
viel te lezen dat Scott vond dat zij als dappere, edele mannen stierven en dat zij een goed
voorbeeld waren voor hun landgenoten, en dat zij de reis wellicht hadden kunnen overleven
maar dat zij voor de zieken moesten zorgen.®? Toen het nieuws van de rampzalig geéindigde
Britse expeditie naar de Zuidpool in Groot-Brittannié werd ontvangen, werden de
expeditieleden volgens Girouard postuum tot nationale helden verheven. Tijdens een

herdenking werd Scott beschreven als ‘““firm in his friendship and chivalrous in his conduct”.’®3

7% Mark Girouard, The return to Camelot. Chivalry and the English gentleman (Londen 1981) 7.
80 Girouard, The return to Camelot, 2.

81 Ibidem, 2.

82 Ibidem, 2-4.

83 Ibidem, 4.

34



De spannende verhalen over de heldendaden van de expeditieleden gingen volgens Clements
Markham, Scotts beschermheer, hand in hand met daden van toewijding die ongeévenaard
werden in alle daden van ridderlijkheid uit het verleden.®*

In 1912 vond nog een andere rampzalige gebeurtenis plaats: het zinken van het schip
de Titanic. Hoewel later onderzoek heeft aangetoond dat de verslagen van ooggetuigen
weinig overeenkomen met hoe de ramp zich in werkelijkheid voltrok en de ramp in feite
voorkomen had kunnen worden als de juiste voorzorgsmaatregelen waren getroffen, werd
het gedrag van de passagiers en de bemanning van het schip destijds beschreven als ridderlijk.
Zo zou, toen duidelijk werd dat het schip aan het zinken was, het bevel zijn gegeven om
vrouwen en kinderen als eerste te evacueren. Zij werden daarbij geholpen door de mannen,
die verder trouw op hun post bleven staan en tot het einde aan toe kalm en beleefd bleven
doen wat er nodig was, bereid om te sterven als “gentlemen”.®> Nadien schreef de
Amerikaanse Logan Marshall dat “ridderlijk” een te milde beschrijving was van het gedrag van
de passagiers en de bemanning van de Titanic; ‘some of the vaunted knights of old were
desperate cowards by comparison. A fight in the open field, or jousting in the tournament, did
not call out the manhood in a man as did the waiting till the great ship took the final plunge.’8®

Volgens Girouard hield het doen en laten van de Britten anno 1912 verband met hoe
zij geloofden hoe middeleeuwse ridders leefden en stierven. Volgens Girouard wisten alle
“gentlemen” dat zij dapper moesten zijn, niet in paniek mochten raken, beleefd moesten zijn,
vrouwen en kinderen moesten beschermen, trouw moesten zijn aan hun kameraden en hun
dood, als het moment daar was, zonder aarzelen tegemoet moesten komen.®” Ridderlijkheid
was volgens Girouard verbonden aan de ridders van de Middeleeuwen. Het hield voor hen
een gedragscode in die strijd als een noodzakelijke en zelfs glorieuze activiteit zag, maar die
poogde de potentiéle barbaarsheid van strijd te verzachten door deze in de handen te leggen
van mannen die zich inzetten voor hoogwaardige gedragsnormen.® Net zoals Goebel, Paris,
Frantzen en Mosse beweren, werd de ideale ridder ook volgens Girouard voorgesteld als
dapper, trouw aan anderen en trouw aan zijn eigen woord, beleefd, gul en genadig. Hij

verdedigde de Kerk en de ten onrechte onderdrukten, maar respecteerde en eerde zijn

84 Ibidem, 4.

85 Ibidem, 4-5, 14.
86 Ibidem, 6.

87 Ibidem, 7.

88 Ibidem, 16.

35



tegenstanders zolang die zich aan dezelfde gedragscode hielden. Het niet naleven van de
geaccepteerde normen werd gezien als een schande, waaraan de dood de voorkeur had.®
Volgens Girouard waren de hogere klasse en het grootste deel van de middenklasse in
Groot-Brittannié gedurende de negentiende eeuw aangemoedigd om te geloven dat het
leveren van strijd voor een rechtvaardig doel één van de meest wenselijke en eervolle
activiteiten was waaraan men kon deelnemen. Er was geen eervoller of glorieuzer lot dan te
sterven voor iemands eigen natie.® In klaslokalen werd kinderen de heldhaftige daden van
oorlogshelden als Hector, Achilles, koning Arthur en zijn ridders, Richard | ‘Leeuwenhart’ en
Arthur Wellesley aangeleerd. Het concept rondom ridderlijkheid werd volgens Girouard
gebruikt om metaforen te leveren voor elk aspect van het dagelijks leven. Het leven was een
slagveld waarin de “gentleman” te allen tijden tegen onrechtvaardigheid moest vechten.*!
Volgens Girouard hadden velen aan het begin van de twintigste eeuw reeds geaccepteerd dat
een oorlog met Duitsland onvermijdelijk was. Hoewel onder anderen veldmaarschalk
Frederick Sleigh Roberts en luitenant-generaal en de oprichter van de Britse Scouts, Robert
Baden-Powell, voorbereidingen voor een oorlog propageerden om oorlog juist te voorkomen,
werkte dit volgens Girouard averechts. Toen de Eerste Wereldoorlog eenmaal begon, hadden
ridderlijke mensen volgens Girouard geen andere keuze dan om mee te doen in de strijd tegen

(u

het Duitse Keizerrijk. Zij waren moreel verplicht ‘““to give the big bully a knock-out blow, so
that other nations can live afterwards in peace and freedom.”.”??

Verwijzingen naar de Middeleeuwen waren volgens Girouard vooral terug te vinden in
de gedichten die tijdens de Eerste Wereldoorlog in groten getale verschenen. Zowel aan het
thuisfront als aan het oorlogsfront waren vele dichters te vinden, wier werk massaal
gepubliceerd werden in dag- en weekkranten, bloemlezingen en boeken. Hierin las men over
ridderlijkheid, dat veelal direct terugkwam in het gedicht in de vorm van ridders, nachtwaken,
Galahads en Heilige Gralen.® Net als Paris en Fussell haalt Girouard ook de mythe aan van de
engelen bij de Slag om Bergen in 1914. In het fictieve verslag van de slag dat in het in

september 1914 gepubliceerde artikel ‘The bowman’ centraal staat, schrijft auteur Arthur

Machen over een Britse soldaat die, op het moment dat alle hoop verloren is, zich een

8 Ibidem, 16.

%0 Ibidem, 276.
% Ibidem, 281.
%2 Ibidem, 282.
93 Ibidem, 283.

36



inscriptie herinnert die hij bij een afbeelding van Sint-Joris had zien staan. Nadat de soldaat
deze inscriptie uitspreekt, wordt de Slag om Bergen in het voordeel van de geallieerden
beslecht door de boogschutters van de Slag om Azincourt in 1415, wier hulp in het heden was
ingeroepen door Sint-Joris. Het artikel werd meteen na publicatie meerdere malen opnieuw
gedrukt en door velen voor waar aangenomen.® Niet lang daarna stroomden steeds meer
verhalen binnen van soldaten die meenden Sint-Joris te hebben gezien, die pijlwonden
hadden aangetroffen bij gesneuvelde Duitse soldaten, of die verslag deden van glanzende
gedaanten om hen heen.

Ook in herdenkingswerken kwamen veel referenties aan de Middeleeuwen in het
algemeen voor, en aan ridderlijkheid in het bijzonder, volgens Girouard. Deze
herdenkingswerken, voornamelijk in de onveranderlijke vorm van een biografisch relaas, een
inscriptie of een uittreksel van een condoleancebrief van een commandant, vriend of
strijdmakker, bevatten referenties aan de gesneuvelden die zich volgens Girouard door alle
niveaus van ridderlijke toespelingen bewogen.?> Gesneuvelde soldaten werden in elk geval
steevast “gallant gentlemen” of “chivalrous soldiers” genoemd. Soldaten uit de hogere klasse
maakten volgens Girouard meer kans om op directe wijze te worden vergeleken met

middeleeuwse ridders. Zo werden enkele gesneuvelde soldaten van hogere sociale komaf

(o v

beschreven als ““of all men the nearest to a knight of chivalry”,’ ‘one perfect gallant knight’ of
‘a young knight who would ride into battle with joy.’%®

Anders dan de andere in deze historiografie behandelde auteurs, beweert Girouard
echter dat ridderlijkheid vrijwel niets betekende voor de grote meerderheid van de miljoenen
soldaten die zich in de loopgraven bevonden. Een volgens Girouard veelzeggend voorbeeld
hiervan is dat de mythe rondom de “Angels of Mons” veranderde zodra deze op een populair
niveau kwam, waarbij Sint-Joris en de boogschutters verdwenen en werden vervangen door
engelen.’” Het waren vooral de duizenden “gentlemen” van de hogere en middenklasse, voor
wie ridderlijkheid veel betekende, die zich moesten aanpassen aan de onridderlijke realiteit

van de Eerste Wereldoorlog.?® Volgens Girouard werden vanaf halverwege de oorlog dan ook

steeds meer “anti-heroic” werken geschreven, waarin geen plaats was voor bepantserde

% Ibidem, 284.
%> Ibidem, 286.
%6 Ibidem, 287.
%7 Ibidem, 290.
%8 Ibidem, 290.

37



ridders en waarin generaals transformeerden van paladijnen in belachelijke dwazen die
slechts net intelligent genoeg waren om soldaten het bevel te geven om op te rukken en te
sterven.®® Alleen de activiteiten van piloten bleven vergeleken worden met die van

middeleeuwse ridders;

our airmen are singularly like the knights of the old romances (...) they go out day by
day, single or in twos and threes, to hold the field against all comers, and to do battle
in defence of those who cannot defend themselves. There is something especially
chivalrous about these champions of the air; even the Huns, whose military principles

are against chivalry, have shown themselves affected by it.1%°

De Amerikaanse historicus Jay Winter, tot slot, beschrijft in Sites of Memory, Sites of
Mourning. The Great War in European Cultural History uit 1998 een sterk voorbeeld van het
verband tussen soldaten uit de Eerste Wereldoorlog en Jezus Christus. Eén van de meest
krachtige en angstaanjagende visies van de Eerste Wereldoorlog is volgens Winter terug te
vinden in het einde van de film J'accuse van Abel Gance uit 1918. In deze film vertelt een
gewonde soldaat en dichter over een droom waarin de miljoenen soldaten die in de Eerste
Wereldoorlog zijn gesneuveld, opstaan uit de dood en terugkeren naar hun dorpen, om te zien
of hun opoffering niet voor niets is geweest. De acteurs in de film waren werkelijke Franse
soldaten ten tijde van de Eerste Wereldoorlog, waarvan een aantal na de opnames in de
laatste maanden van de oorlog nog om het leven waren gekomen.°! In een ietwat gewijzigde
versie van de film, vertoond in 1922, marcheren de overwinnende Franse soldaten na de
oorlog in een triomftocht langs de Arc de Triomphe in Parijs terwijl een leger van dode
soldaten in de lucht boven hun hoofden mee marcheert.1? Dergelijke beelden komen overeen
met de constateringen van Mosse, Frantzen en King, die schrijven dat de gesneuvelde soldaten
in de Eerste Wereldoorlog geacht werden net als Jezus Christus te zullen herrijzen.

Het werk van Goebel, Frantzen, Mosse, Girouard en Winter zetelen bijna uitsluitend

op onderzoek naar publieke primaire bronnen als gedichten, oorlogsmonumenten, militaire

% Ibidem, 290-291.

100 1pidem, 291.

101 Jay Winter, Sites of Memory, Sites of Mourning. The Great War in European Cultural History (Cambridge
1998) 15.

102 Winter, Sites of Memory, Sites of Mourning, 22.

38



begraafplaatsen, films, propagandaposters en overheidsdocumenten en -archieven. Slechts
enkele keren wordt gebruik gemaakt van egodocumenten zoals dagboeken van soldaten.
Goebel schrijft hierover dat hij zich heeft gericht op de meest zichtbare en volgens hem meest
significante  manifestatie van collectieve herinnering: oorlogsmonumenten  of
Kriegerdenkmdiler. Privédocumenten zoals memoires, brieven en gedichten heeft hij bewust
niet onderzocht tenzij deze via publicatie of citatie in het publieke domein te vinden zijn.
Ook Mosse erkent dat hij privédocumenten bewust heeft buitengesloten van zijn onderzoek,
dat voornamelijk gebaseerd is op de aandachtrekkende poézie en proza van minderheden
wier werk deel uit ging maken van het patriottistische canon die de Eerste Wereldoorlog
legitimeerde.'%3 Volgens Mosse is onderzoek naar hoe vrijwilligers dachten over de oorlog niet
uit te voeren, want ‘they left few public records, and the number of private letters and papers
written over the years is too vast to be properly examined even by a team of historians.’1%4
Mijn eigen thesis vult deze lacune hopelijk op door tijdschriften, geschreven door en voor

soldaten, te onderzoeken.

1.6. Leeswijzer

In dit inleidende hoofdstuk heb ik een beknopte introductie van het onderzoeksonderwerp
van deze thesis gegeven. Daarbij zijn de hoofd- en deelvragen aan bod gekomen, die
gezamenlijk het fundament van de scriptie vormen. Vervolgens heb ik het theoretisch kader
waar deze thesis gebruik van maakt, gedefinieerd en toegelicht. Tot slot heb ik de
methodologie van het onderzoek en de bronnen waar het onderzoek zich op richt, behandeld,
met daarbij ook een toelichting op de selectieprocedure van de primaire bronnen en een
verantwoording voor het onderzoek in het geheel.

In het volgende hoofdstuk schets ik de historische context van dit onderzoek. Aan de
hand van enkele van de belangrijkste bijdragen in de secundaire literatuur op dit
onderzoeksveld, beschrijf ik hoe er tijdens de Eerste Wereldoorlog naar de Middeleeuwen
werd verwezen in kunst en literatuur. De hieruit voortvloeiende bevindingen vergelijk ik in
een later stadium met de resultaten van mijn analyse van de Britse en Duitse primaire
bronnen. De derde en vierde hoofdstukken vormen de kern van deze thesis. Daarin komen de

bronnenanalyses aan bod van de Britse respectievelijk Duitse legertijdschriften. Aan het einde

103 Mosse, Fallen Soldiers, 8.
104 1pidem, 17.

39



van beide hoofdstukken is plaats voor een deelconclusie aan de hand van het empirisch
onderzoek, waardoor vergelijkingen tussen de bronnenanalyses onderling, en tussen de
resultaten van het empirisch onderzoek enerzijds en de bevindingen uit de secundaire
literatuur anderzijds, vergemakkelijkt worden.

Die vergelijkingen presenteer ik in het laatste hoofdstuk, het besluit. Vervolgens
worden er op basis van de vergelijkingen conclusies getrokken, die een antwoord vormen op
de hoofdvraag van deze masterthesis. Daarna rest weinig meer dan een overzichtelijke lijst
van al het primaire bronmateriaal en de secundaire literatuur waar in deze thesis gebruik van

is gemaakt.

40



H2 — Referenties aan de Middeleeuwen in kunst en literatuur uit WO1

Volgens Allen J. Frantzen waren de Eerste Wereldoorlog en de Middeleeuwen onlosmakelijk
met elkaar verbonden via ridderlijkheid: een eigenschap die volgens Frantzen zowel
dapperheid als principes en idealen in oorlogvoering symboliseerde. De gepantserde ridder,
die erop uit ging om de zwakken te verdedigen, om de eer van de koning hoog te houden en
om glorie te vinden in de strijd, leverde volgens de historicus een krachtig model voor de
moderne soldaat anno 1914.1% Het is dan ook niet verwonderlijk dat er gedurende de Eerste
Wereldoorlog veelvuldig naar ridders werd verwezen. In veel verschillende werken,
waaronder op wervingsaffiches, ansichtkaarten, schilderijen, propagandaposters, grafstenen,
standbeelden en in gedichten en muziek, werden er volgens Frantzen vergelijkingen getrokken
tussen de twintigste-eeuwse soldaten en de middeleeuwse ridders. In dit hoofdstuk worden
de thema’s behandeld die volgens secundaire literatuur in de Britse en Duitse
herinneringscultuur tijdens de Eerste Wereldoorlog centraal stonden bij referenties aan de
Middeleeuwen. De deelvraag aan de hand waarvan deze contextanalyse is gedaan, luidt: op
welke wijze werd er volgens reeds bestaand onderzoek tijdens de Eerste Wereldoorlog

gerefereerd aan de Middeleeuwen in kunst en cultuur?

2.1.  Ridderlijke eigenschappen

Eén van de meest voorkomende thema’s in verwijzingen naar de Middeleeuwen aan de Britse
zijde, is het benoemen van eigenschappen qua uiterlijk en gedrag die als ridderlijk beschouwd
werden. Volgens Stefan Goebel vond de herontdekking van ridderlijkheid al aan het begin van
de negentiende eeuw plaats, dus ruim voor de Eerste Wereldoorlog.% Dit concept werkte
volgens Goebel vanaf de negentiende eeuw op twee onderling verbonden niveaus. Aan de
ene kant manifesteerde ridderlijkheid zich als een esthetisch verschijnsel onder de regerende
klassen. Het Eglinton Tournament, gehouden op 30 augustus 1839, was hier volgens Goebel
een voorbeeld van. Dit toernooi, dat plaatsvond nabij Eglinton Castle in Ayrshire, Schotland,
was een re-enactment: een middeleeuws steekspel en middeleeuwse festiviteiten werden
nagespeeld.’?” Bals met de Britse koningin Victoria en prins Albert en de historische romans

van Walter Scott waren volgens Goebel ook goede voorbeelden van de manifestatie van

105 Frantzen, Bloody Good, 13.
106 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 189.
107 1pjdem, 189.

41



ridderlijkheid in de esthetiek, evenals schilderijen van de zogeheten “prerafaélieten”. De
prerafaélieten waren Engelse kunstenaars in het Victoriaanse tijdperk die terug wilden naar
de eenvoud van de kunst van voor de tijd van de beroemde Italiaanse kunstenaar Raffaello
Sanzio, beter bekend als Rafaél. In schilderijen kozen de leden van de Pre-Raphaelite
Brotherhood, het genootschap van de prerafaélieten, daarbij vaak voor Bijbelse of historische
taferelen, veelal uit de Middeleeuwen. Aan de andere kant transformeerden romantische
beelden van ridderlijkheid volgens Goebel in een normatieve kracht. Middeleeuwse
ridderschap en ridderlijkheid functioneerden daarbij als een hulpbron voor mensen die de
bestaande wereld wilden verbeteren.!% Het Britse concept van de “gentleman” was volgens
Goebel dan ook een adaptatie van het middeleeuwse idee van ridderlijkheid, gemoderniseerd
en ontwikkeld voor het alledaagse leven.® De gentleman, een moderne ridder, werd volgens
Goebel gekenmerkt door een gedragscode die een reeks deugden voorschreef, zoals
eerlijkheid, vriendelijkheid en loyaliteit. Het vermogen om te voldoen aan deze standaarden
werd gezien als een functie van het karakter, en het was het ridderlijke of “gentlemanly”
karakter dat de moderne ridder onderscheidde van de gewone mensheid, aldus Goebel.10
Een ridderlijk karakter en ridderlijke esthetiek waren volgens Goebel daarom
prominent aanwezig in kunst en cultuur. Zo werd er in 1903 in het Britse stad Leeds een
standbeeld onthuld van Eduard van Woodstock, de prins van Wales, bijgenaamd de “Zwarte
Prins”. Eduard werd hierbij te paard en volledig gekleed in staalplaten pantser afgebeeld. In
hem zagen de bewoners van Leeds volgens Goebel een man ‘who was universally considered
as the best type of the Age of Chivalry, and whose character was adorned by so manly and
unselfish virtues which in all times go to make the true gentleman.’!'! Daarnaast waren ook
mythische soldaat-heiligen als Sint-Joris en Arthuriaanse ridders ‘common currency’ onder
kunstenaars, volgens Goebel.''? Visuele representaties van middeleeuwse ridders en
twintigste-eeuwse Britse soldaten drukten volgens Goebel echter niet vaak heroisme of moed
uit. De gelaatstrekken van standbeelden van onder meer Sint-Joris waren veelal peinzend of

somber, of drukten rouw uit.’'3 Goebel beweert dat dit komt doordat het concept van moed

108 1pjdem, 189.
109 1pjdem, 189.
110 1pjdem, 189-190, 194.
111 1pidem, 190.
112 1pidem, 190.
113 1pjdem, 196.

42



in het Britse Rijk intrinsiek verbonden was met het idee van plichtsgetrouwe dienst aan de
gemeenschap. Ook dit werd verbonden aan ridderlijke idealen. Middeleeuwse ridders werden
verondersteld een strikt plichtsbesef te hebben en klaar te staan om te dienen. In het in 1919
gepubliceerde lied ‘O Valiant Hearts’ werden gesneuvelden die onbaatzuchtig gediend hadden

dan ook bejubeld met de woorden ‘tranquil you lie, your knightly virtue proved’.14

2.2.  Christelijke idealen

In Britse gedichten in de honderd jaar voorafgaand aan, maar ook tijdens de Eerste
Wereldoorlog, werden soldaten volgens Michael Paris vaak geidentificeerd als ‘warriors of
Christ’.1%> Ook Goebel en Paul Fussell beweren dat beschrijvingen van soldaten uit de Eerste
Wereldoorlog hand in hand gingen met christelijke idealen. Inscripties op monumenten in
Groot-Brittannié eerden gesneuvelde soldaten met teksten als ‘[they] upheld the cause of
justice and true Christian chivalry’.}'® Christus zelf werd voorgesteld als een ridderlijke
krijger.’'” Volgens Goebel is de connectie tussen ridderlijkheid en het christendom vooral
opvallend bij oorlogsmonumenten en standbeelden of afbeeldingen van ridders met hun
zwaard voor zich uitgestoken maar met de punt omlaag, zodat het gevest en de kling de vorm
aannemen van een christelijk kruis.*'8 Soldaten uit de Eerste Wereldoorlog werden door de
Britten ook veelvuldig vergeleken met kruisvaarders. De premier van Groot-Brittannié,
Herbert Henry Asquith, sprak in zijn legitimering van de Britse deelname aan de oorlog van
een morele kruistocht, waarin de Britten de rol van voorvechters voor rechtvaardigheid en eer
te spelen hadden.'® Verwijzingen naar de kruistochten traden ook op de voorgrond tijdens
de Britse militaire campagnes in Mesopotamié en Palestina, die volgens Paris beschouwd
werden als onderdelen van “the Last Crusade”, omdat de christelijke Britten er niet alleen de
Ottomanen versloegen maar ook de heilige stad Jeruzalem “bevrijdden”. De Britse
“bevrijders” werden hierdoor in verscheidene romans dan ook de ““new” crusaders’ genoemd,

terwijl de Ottomanen werden vergeleken met de aloude religieuze aartsvijand, de “Turk”.12°

114 1pidem, 196-197.

115 paris, Warrior Nation, 15.

116 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 199.

117 Frantzen, Bloody Good, 37-39.

118 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 199-200.
113 paris, Warrior Nation, 110.

120 1pjdem, 117-119.

43



2.3.  lzerenstaal

In Duitsland was het tijdens de Eerste Wereldoorlog volgens Goebel vooral de “ijzeren vuist”
die centraal stond in de herinneringscultuur omtrent de Middeleeuwen. De “ijzeren vuist” is
een impliciete referentie aan het verhaal van Gotz von Berlichingen met de ijzeren hand, een
toneelstuk uit 1773 van Johann Wolfgang Goethe dat was gebaseerd op het leven van de
zestiende-eeuwse ridder Gottfried von Berlichingen. Deze ridder zou in de strijd zijn hand
hebben verloren, waarna hij deze verving met een ijzeren prothese.'?! Verwijzingen naar dit
personage kwamen volgens Goebel in 1915 op de voorgrond, toen Duitse uitdrukkingen over
een opmars werden vervangen door uitdrukkingen over ‘holding out or resilience’.1??
Duitsland zou haar vijanden in het noorden, oosten, zuiden en westen vasthebben in een
ijzeren vuist, volgens Duitse kranten.?*> Ook Wilhelm Il zou volgens Goebel naar de ijzeren
vuist hebben verwezen in een van zijn redevoeringen in 1897 tijdens de Duitse bezetting van
de Chinese stad Qingdao. Het beeld van de ‘mailed fist’ van Duitsland, dat volgens Goebel
veelvuldig werd gebruikt in Duitse propaganda, werd in het buitenland echter zeer negatief
opgevat.'?* De ijzeren vuist werd door de Britten geassocieerd met Duitse meedogenloosheid
en vernietiging. De Britten zouden dit symbool dan ook nog jaren na de Eerste Wereldoorlog
bespotten.'?> Direct aan het begin van de Eerste Wereldoorlog werd de gevreesde ijzeren vuist
van de Duitsers volgens Paris al gebruikt om de Britse deelname aan de oorlog te legitimeren.
Zo schreef de Britse Frederick Sadleir Brereton, een kinderboekenschrijver en een

gedecoreerde soldaat tijdens de Eerste Wereldoorlog, in de eerste van zijn oorlogsromans het

volgende over de oorlog:

It was a war (...) that the Germans had been planning for years, a war that would make

them “masters of the world”, and the “fingers of the mailed fist were already stretched

out to snatch in vast possessions”.?®

121 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 156.
122 1pjdem, 156.

123 |pidem, 156.

124 1pidem, 156.

125 Ipidem, 156-157.

126 paris, Warrior Nation, 111.

44



Dit fragment is een goed voorbeeld van de poging om de Britse deelname aan de Eerste
Wereldoorlog te legitimeren aan de hand van het beeld van de Duitse ijzeren vuist. De ‘mailed
fist’ wordt duidelijk gekoppeld aan de Duitsers en staat symbool voor hun nietsontziende
honger naar macht. De Duitsers hadden volgens Brereton al jarenlang plannen om de wereld
te overheersen, en met hun ijzeren vuist, die in het citaat als een soort grijpgrage klauw wordt
beschreven, zouden hun plannen werkelijkheid worden.

Volgens Goebel waren ijzer en staal sowieso prominent aanwezig in Duitse referenties
aan de Middeleeuwen. Duitse soldaten die tot aan hun persoonlijke grenzen werden geduwd
door politici en generaals, vonden volgens Goebel symbolische compensatie in het gebruik
van “koude staal” om zichzelf mee te beschrijven. Zenuwslopende vuurgevechten werden
tegengegaan door ijzeren wilskracht, terwijl een ijzeren vastberadenheid angst tegen zou
gaan. Dergelijke opvattingen werden gesymboliseerd in werken waarin een in pantser geklede
krijger op een gigantisch zwaard rustte, te midden van het slagveld. Dit moest het Duitse
ideaal van kalmte in de strijd representeren, volgens Goebel.??” Veel kunstwerken in Duitsland
die in 1915 en 1916 geplaatst werden, waren dan ook werken die de “ijzeren verdedigers”
representeerden. Zo werd volgens Goebel in januari 1916 de “Iron Defender” onthuld in
Halberstadt. Dit standbeeld bestond uit een mannelijk figuur, niet in een agressieve houding
en klaar voor de strijd, maar met het schild omlaag en het zwaard in de schede. Desalniettemin
was de figuur gekleed in volledig bedekkend pantser, om aanvallen te kunnen weerstaan.
Meer van dergelijke kunstwerken verschenen in geheel Duitsland.??® Ook de in 1916 onder de
Duitse soldaten geintroduceerde “Stahlhelm”, een opvallende stalen helm met platte
bovenkant die de decoratieve maar inefficiénte Pruisische punthelm verving, droeg bij aan
vergelijkingen tussen Duitse soldaten en de met staal bepantserde ridders uit de
Middeleeuwen. Op posters kwamen veelvuldig afbeeldingen te staan van Duitse soldaten met
de nieuwe stalen helm in combinatie met middeleeuws pantser.1?°

Anne Lipp onderschrijft deze beweringen van Goebel. Volgens Lipp gaf de Duitse
veldpers er tot 1916 de voorkeur aan om de ‘unbedarften und sympatischen
Landwehrmann’*30 af te beelden met de Pruisische punthelm. In de tweede helft van de oorlog

verschenen er echter steeds meer heroische oorlogsallegorieén in de legerkranten.

127 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 157-158.
128 Ipidem, 158-161.

129 Ipidem, 163-164.

130 | ipp, Meinungslenkung im Krieg, 156.

45



Afbeeldingen van Duitse soldaten, die te maken kregen met kleine en grote mislukkingen,
aanvallen van de vijand, de grillen van hun superieuren en de tegenslagen van het alledaagse
leven aan het front, werden vanaf 1917 steeds overmaatser. De eenvoudige en zorgeloze
Duitse soldaat, die de eerder genoemde tegenspoed pareerde met humor, scherpzinnigheid
en sluwheid, nam daarbij volgens Lipp steeds vaker de vorm aan van een reusachtig,
gepantserd figuur.'3! Zowel de overdreven grote afmetingen als de ijzeren bepantsering,
stonden volgens Lipp symbool voor de onkwetsbaarheid van de Duitse soldaten uit de Eerste
Wereldoorlog.'3? Daarnaast beweert ook Lipp dat de nieuwe “Stahlhelm” veelvuldig werd
gekoppeld aan de Middeleeuwen. Bewakers van een fabriek die deze helm droegen, waren
op afbeeldingen tevens gekleed in ridderuitrustingen en leunden op een zwaard. Ook de
Vredesengel, de Beierse kroonprins Rupprecht in ridderlijk harnas, de Duitse variant van
aartsengel Michaél en soldaten die aan het bidden waren voor de kribbe van Jezus Christus,
werden allen afgebeeld met de Duitse stalen helm.33 In portretten werd de hardheid van de
stalen helm ook overgebracht op de gelaatstrekken en het uiterlijk van de dragers. Volgens
Lipp werden de kernwoorden “plicht”, “wil” en “sterke zenuwen” als het ware in beeld
gebracht in de baardloze gezichten van de Duitse soldaten. Met behulp van ijzeren schilden,

ten slotte, waren de soldaten daarnaast zelfs van buitenaf onschendbaar.3*

2.4.  Onridderlijke vijanden van het Duitse Keizerrijk

Vanaf 1914 raakten verhalen over Duitse oorlogsmisdaden een gevoelige snaar bij het Duitse
thuisfront, volgens Goebel. Op hun beurt produceerden Duitse literaire werken en
kunstwerken dan ook een beeld van de Unritterlichkeit van de vijand, wat de nobelheid van
de Duitse soldaten tevens indirect (her)bevestigde.’®> De Britten vertoonden onridderlijk
gedrag door via hun zeeblokkades Duitse vrouwen en kinderen te laten verhongeren. Duitse
onderzeebootkapiteins als Otto Weddigen ondermijnden deze blokkades in ridderlijke,
heldhaftige zeeslagen. Weddigen, wiens onderzeeér in maart 1915 zonk na een aanvaring met

een Britse slagschip, werd herinnerd als een moderne versie van de middeleeuwse Siegfried,

131 1pjdem, 156-157.
132 1pjdem, 157-159.
133 Ipjdem, 159-161.
134 Ibidem, 159-162.
135 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 189.

46



‘““who succumbed to malicious assault” by his foe’.!36 Tegelijkertijd werd er ook in Duitsland
naar ridderlijke eigenschappen verwezen, hoewel dit volgens Goebel zeldzamer was. Een
ijzeren nagel- (of spijker)monument in Dortmund, onthuld in 1915, representeerde de
middeleeuwse Sint Reinoldus, de beschermheilige van de stad, als een bepantserde ridder
met een groot zwaard rustend op zijn schouder. Maar anders dan in Groot-Brittannié waren
expliciete referenties aan de Ritterlichkeit van soldaten in Duitsland relatief zeldzaam en
vaag.’®” Het gedrag van Duitse soldaten werd door de Duitsers zelf als ridderlijk — en het
gedrag van de vijanden, vooral de Fransen en de Belgen, als onridderlijk — beschouwd. Duitse
oorlogsmisdaden in Belgié werden gelegitimeerd en later zelfs officieel toegestaan door het
veronderstelde onridderlijke gedrag van de Belgische francs-tireurs, sluipschutters die op
onridderlijke wijze de Duitsers de dood injoegen.'3® De francs-tireurs waren irreguliere
soldaten ten tijde van de Frans-Duitse oorlog in 1870-1871. Deze guerrillastrijders verstoorden
de Duitse toevoerlijnen en zouden veel Duitse slachtoffers gemaakt hebben tijdens de Duitse
belegering van Parijs in 1870.13° Dit ging in tegen de Duitse opvatting van ridderlijkheid en kan
ook gezien worden in direct verband met de Britse opvatting van ridderlijkheid, waarbij
ridders volgens Paris de Kerk en de “wrongfully oppressed” verdedigden, maar hun vijanden
in oorlogstijd respecteerden en eerden, ‘as long as they obeyed the same code’ *4°

Het afschilderen van de Britten en Fransen als “onridderlijk” geschiedde volgens Lipp
ook op basis van het feit dat de Britse en Franse legers voor een belangrijk deel werden
aangevuld met koloniale soldaten. Om de nationale en culturele superioriteit van het Duitse
Keizerrijk ten opzichte van de vijand te demonstreren, baseerden beschrijvingen van de
Britten en Fransen zich volgens Lipp op de racistische stereotypen van de vooroorlogse
periode. De aanwezigheid van niet-Europese soldaten in de Britse en Franse legers lokte zowel
neerbuigende arrogantie als nieuwsgierige rillingen uit.'*! Vooral de beschrijving van het
hulppersoneel, zoals de niet-Europese soldaten bij voorkeur werden genoemd, kon volgens
Lipp niet gevarieerd en exotisch genoeg zijn en werd versterkt door het soort oorlogsvoering

dat werd toegeschreven aan niet-Europese soldaten. De Franse hulpvolkeren werden wreed

136 Ipjdem, 212.

137 Ibidem, 202-203.

138 |pidem, 211.

133 |pidem, 211.

140 paris, Warrior Nation, 23.

141 ipp, Meinungslenkung im Krieg, 225-226.

47



en ongedisciplineerd, moordenaars, plunderaars en ontheiligers genoemd. ‘Hun
minderwaardigheid kwam overeen met hun inferieure raciale karakter’'#?, zo viel te lezen in
een uitgave van de Champagne-Kriegszeitung. Om hun agressiviteit te vergroten, zouden de
gekleurde soldaten dronken worden, waardoor deze “kinderen van de natuur” zouden
veranderen in duivelse beesten die buiten alle verantwoordelijkheid en menselijkheid vielen.
In andere beschrijvingen werd de naiviteit en domheid benadrukt van deze ongelukkige

mensen die als vee naar de slachtbank werden gedreven.!43

2.5. De ‘knights of the air’

In de beschrijvingen van piloten is wat betreft de toon — positief of negatief — enige variatie te
vinden, volgens Goebel. Goebel beweert dat dit komt omdat er in de populaire verbeelding
gedurende de Eerste Wereldoorlog twee soorten piloten waren: aan de ene kant waren er
jachtvliegers, die het in eerlijke en rechtstreekse man-tot-man gevechten tegen elkaar
opnamen. In kunst en literatuur werd dit type piloot verbeeld als de ‘knight of the air’.14
Anderzijds waren er de piloten die bommenwerpers bestuurden en op wrede en laffe wijze
burgers, zelfs vrouwen en kinderen, bombardeerden. Goebel schrijft dat dit type piloot
beschouwd werd als de belichaming van de anti-ridder. In aanplakbiljetten werden
bommenwerperpiloten afgeschilderd als oorlogsmisdadigers, bijvoorbeeld in een Brits biljet
waarop de Duitse generaals Hindenburg en Ludendorff met elkaar over Duitse piloten praten.
Op de achtergrond van het biljet bombarderen Duitse vliegtuigen een gebouw waarop

onmiskenbaar het logo van het Rode Kruis gemarkeerd staat.!4®

2.6.  Duitse oorlogsmisdaden

Het verwijzen naar dergelijke oorlogsmisdaden die door de vijand gepleegd werden, was een
ander vaak voorkomend thema in Britse kunst en literatuur, volgens Goebel, Paris en Fussell.
Gedurende de Eerste Wereldoorlog vonden horrorverhalen over de verkrachting van en
moord op Belgische burgers door de Duitsers hun weg naar onder meer de Britse

nieuwskranten. Journalisten noemden de Duitse keizer en diens troepen de “Hunnen”, en

142 1pidem, 226.

193 Ipidem, 226-227.

144 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 226-227.
195 Ibidem, 227.

48



beschouwden de Duitse invasie van Belgié als ‘““The March of the Hun” reincarnate.’'*® Deze
denigrerende benaming voor de Duitse soldaten was een verwijzing naar Attila de Hun en zijn
krijgers, die aan het begin van de vijfde eeuw op verwoestende wijze door Frankrijk en Italié
trokken en daarmee het begin van de Middeleeuwen inluidden. De Duitse keizer Wilhelm I
had in 1900 in een toespraak voor de Duitse troepen, die op het punt stonden om te
vertrekken naar China om de Bokseropstand aldaar neer te slaan, zelf de vergelijking gemaakt
tussen Duitsers en de Hunnen. Volgens Wilhelm Il moesten de Duitsers geen genade tonen
tegenover de Chinezen en moesten zij in China eenzelfde reputatie verwerven als de
Hunnen.#

Britse oorlogspropaganda speelde hier volgens Goebel op in door de Duitser te
stigmatiseren als een wrede, wilde bruut, die net als zijn Hunnische “voorouders” buiten de
grenzen van fatsoen en menselijkheid leefde.'*® De Britten werden in wervingsaffiches
dringend opgeroepen om in dienst te gaan, omdat de Hunnen, die meisjes en vrouwen
vermoordden, tegengehouden moesten worden.'*° Een andere vermeende oorlogsmisdaad
was de “Kadaver Anstalt” door de Duitsers. In dit bevel werden de Duitsers opgedragen om
alle dierlijke karkassen over te dragen aan fabrieken die er talg van konden maken. Door een
— volgens Fussell vermoedelijk bewuste — foutieve vertaling hiervan, ontstond de mythe dat
de Duitsers alle lijken, zowel dierlijke als menselijke, reduceerden tot talg in een duistere
fabriek, bijgenaamd “The Destructor”.*>® Daarnaast zouden de Duitsers ook bajonetten met
een zaagachtig uiteinde gebruiken om het lijden van de Britten te vergroten — een
verondersteld typisch instrument voortvloeiend uit Hunnisch sadisme. Nog een andere
vermeende oorlogsmisdaad was de kruisiging van een Canadees door de Duitsers — een
fictieve gebeurtenis die breed uitgemeten werd in Britse kunst en literatuur en die in velerlei
varianten te vinden was, volgens Fussell. Hierbij zouden één of meerdere Canadese
gevangenen, die aan de zijde van het Britse Rijk streden, in het volle zicht van hun
strijdmakkers gekruisigd zijn, met bajonetten in hun handen en voeten, waardoor ze een
langzame en pijnlijke dood stierven. In andere varianten werden de Canadezen vervangen

door Britse krijgsgevangenen, het kruis door een boom, en bleven de Duitse soldaten om hen

146 Ipidem, 209.

147 Ibidem, 209-210.

148 Ipidem, 210.

143 paris, Warrior Nation, 135.

150 Fyssell, The Great War, 116-117.

49



heen staan totdat ze gestorven waren.*>! Mede door dergelijke verhalen, die refereerden aan
de kruisiging van Jezus Christus, omarmden de Britse soldaten gemakkelijk het idee van de
Eerste Wereldoorlog als eenzelfde soort lijdensweg die Christus onderging, waardoor het

lijden en de zelfopoffering van de soldaten een hoger doel leken te hebben.!>?

2.7. De onbevreesde Brit en de maniakale Duitser

Ook in romans werden de slechte karakteristieken van de Duitsers — en de goede
karakteristieken van de Britten — veelvuldig uitgelicht, volgens Paris. Zo valt in With French at
the Front, gepubliceerd in 1915, te lezen hoe de Britse diplomaten van de Britse ambassade
in Berlijn geévacueerd moesten worden. Hiervoor moesten de Britten een gevaarlijke tocht
ondernemen naar het treinstation, waar ze zich eerst door een vijandige Duitse menigte
moesten manoeuvreren alvorens op het perron te komen. De auteur vergelijkt de Britten die
door de menigte proberen te komen met de ‘overweight and hysterical Germans’.*>3 Eén van
de Britten wordt beschreven als een jonge, kalme en onbevreesde man met ‘the head and
shoulders of our islanders’ en een klein snorretje op een knap gezicht, dat niets weg had van
de stijfheid van de bierdrinkende onderdanen van de Duitse keizer.*>* Op een ander moment
in het verhaal worden de “Tommies”, de Britse soldaten, beschreven als een ‘thin khaki line
of heroes, the cool, calm, cheery sons of the Empire’ en als goedgehumeurde en moedige
strijders die graag bereid waren om hun leven te geven voor de koning en het rijk.'>> Hun
tegenstanders, de Duitsers, waren saai, robotachtig en barbaars. De Britten moesten te allen
tijde klaar staan om het zwaard van hun vaders op te pakken, omdat er altijd kans zou blijven
op het uitbreken van oorlog zolang er wilde beesten, barbaren, maniakken, autocraten en
aanbidders van Wodan — de oppergod van de Germaanse goden in de Germaanse mythologie
—rondliepen op Aarde. Met al deze belasterende benamingen werden de Duitsers bedoeld.>®
Dergelijke pogingen om de Duitsers zwart te maken vonden ook laat in de oorlog en direct na
de oorlog, in 1917, 1918 en 1919, nog plaats in literatuur. Zo werden de Duitsers in Under

Foch’s Command: A Tale of the Americans in France, gepubliceerd net na de oorlog, in 1919,

151 1pidem, 117.

152 1pjdem, 117-118.

153 paris, Warrior Nation, 112-113.
154 Ipidem, 113.

155 |pidem, 113.

156 |pidem, 133-134.

50



beschreven als de meest meedogenloze vijand die ooit de vrijheid van de mensheid heeft
bedreigd.’>” De Amerikanen, die zich in 1917 bij de geallieerden hadden gevoegd, werden
tegelijkertijd beschreven als generaal John Pershings kruisvaarders, die hun plek hadden
ingenomen naast de andere dappere geallieerden in de ‘Great War for civilization and for
democracy.’1>8

Op oorlogsposters waren alle bovenstaande elementen — de positief beschreven
Britten gekleed in middeleeuws pantser, strijdend tegen de Duitse Hunnen die
oorlogsmisdaden begingen — veelvuldig te vinden.'® Volgens Paris waren oorlogsposters de
meest wijdverbreide vorm van visuele representatie van de Eerste Wereldoorlog. Het Britse
Rijk werd vaak gerepresenteerd als een bepantserde Sint-Joris die tegen de Pruisische draak
streed of Vlaamse jonkvrouwen redde. Britse soldaten werden verbeeld als goed gevormde,
goedaardige en gretige krijgers. De Duitsers werden ondertussen afgebeeld als kwaadaardige
Hunnen die zielige en hulpeloze slachtoffers, veelal vrouwen en kinderen, met bruut geweld
probeerden te vermoorden.’®® Scenes van werkelijke gevechten vonden echter niet vaak
plaats op oorlogsposters. Volgens Paris komt dit omdat de Britse overheid er gedurende de

oorlog, maar vooral in de eerste jaren, een strikt censuurbeleid op nahield.6?

2.8. Conclusie

Samenvattend kan gesteld worden dat de meest voorkomende thema’s in kunst en literatuur
aan Britse zijde zich centreren rond het uitlichten van de positieve eigenschappen van de eigen
strijdkrachten en die van de bondgenoten enerzijds, en het in diskrediet brengen van de vijand
anderzijds. Ook aan Duitse zijde komen deze twee thema’s het meest voor. Britse soldaten
waren naar eigen zeggen kalm, moedig, goedgehumeurd, onbaatzuchtig en hadden veel weg
van de middeleeuwse ridders. Ze verdedigden de zwakken en gingen op kruistocht tegen de
wrede en onridderlijke vijand. Duitse soldaten waren naar eigen zeggen ook kalm en moedig,
en waren vastberaden en volhardend. Daarnaast werd “ijzer” veelal betrokken bij
beschrijvingen van Duitse soldaten; zij bezaten een ijzeren wilskracht en een ijzersterke

verdediging. De Engelsen beschreven hun Duitse vijand als barbaars, wreed, onfatsoenlijk en

157 Ibidem, 132-133.
158 |pidem, 133.
159 Ibidem, 140.
180 1pidem, 140.
181 1pjdem, 139-141.

51



beestachtige dan wel onmenselijke oorlogsmisdadigers, die tot doel hadden om de gehele
wereld aan zich te onderwerpen. De Ottomaanse vijanden werden vergeleken met de
middeleeuwse Turken en Saracenen, de aloude vijanden van de Britse christenen. De Duitsers
beschreven hun Engelse en Franse vijanden als onridderlijke, agressieve, hatelijke en listige

zwakkelingen, die er veel aan deden om de Duitsers ten onrechte zwart te maken.

52



H3 — ‘Chivalry in the Great War’: het Britse perspectief
(...) the Turk—with a few notable exceptions—appears as the incarnation of cruelty; a
cruelty so wanton, unashamed, and hideous, that the White Cross Knights were the
more fervently inspired to battle resolutely against it. Just as to-day the martyrdom of
the Belgian nation at the hands of Germany has wakened, aroused, and united the
British Empire, so in the fifteenth and sixteenth centuries the brutalities committed by
the Turks produced the effect not of paralysing but of further strengthening the strong

arm of chivalry.5?

In dit citaat, afkomstig uit een artikel uit een Britse legertijdschrift uit 1915, schrijven de Britse
auteurs over de Duitse invasie van Belgié in 1914, die zij vergelijken met de begane
“wreedheden” van de Ottomanen in de vijftiende en zestiende eeuw. Zij beweren dat beide
gebeurtenissen de Britten alleen maar hebben gesterkt in hun overtuigingen en hun
bereidheid om mee te vechten in de Eerste Wereldoorlog. Dergelijke uitspraken waren vaak
te vinden. Zoals in het vorige hoofdstuk is geconstateerd, werd in Britse kunst en literatuur
veelvuldig verwezen naar Duitse oorlogsmisdaden, werden de Duitsers en Ottomanen onder
andere “wreed” en “barbaars” genoemd, en werden zij vergeleken met de middeleeuwse
Ottomanen.'®3 In het bovenstaande citaat uit ‘Chivalry and the wounded: The Hospitallers of
St. John of Jerusalem 1014-1915’ zijn ook al deze elementen terug te vinden.

In dit hoofdstuk wordt aan de hand van vijf casussen, zijnde vijf artikelen uit vijf
verschillende Britse legertijdschriften, geanalyseerd of dergelijke of andere verwijzingen naar
de Middeleeuwen te constateren zijn. Hierbij staat de volgende vraag centraal: welke uitingen
van collectieve herinneringen aan de Middeleeuwen zijn er te constateren in Britse
legertijdschriften uit de Eerste Wereldoorlog?

Voor de bronnenanalyses die in dit hoofdstuk behandeld worden, is gebruik gemaakt
van vijf artikelen uit verschillende Britse legertijdschriften. Hiervan is de eerste de reeds
genoemde ‘Chivalry and the wounded: The Hospitallers of St. John of Jerusalem 1014-1915’,

afkomstig uit het tijdschrift "Khaki": A monthly magazine and cabled news sheet for the over-

162 British Expeditionary Force, British Army, ‘Chivalry and the wounded: The Hospitallers of St. John of
Jerusalem 1014-1915’ in "Khaki": A monthly magazine and cabled news sheet for the over-sea soldier bringing
him as a gift - news from home 1 (1 maart 1915) 67-68.

163 paris, Warrior Nation, 110-119, 133-140; Goebel, The Great War and Medieval Memory, 209-227.

53



sea soldier bringing him as a gift - news from home. Het tweede artikel heet ‘The Crusader’ en
is afkomstig uit het gelijknamige tijdschrift The Crusader. Als derde analyseer ik het artikel ‘The
death of Roland: the hero of the oldest French epic’ uit het tijdschrift "Khaki": A monthly
magazine and cabled news sheet for the over-sea soldier bringing him as a gift - news from
home. Ten vierde wordt ‘Beersheba to Beeroth’ behandeld. Dit artikel is afkomstig uit The
Palestine news: the weekly newspaper of the Egyptian expeditionary force of the British army
in occupied enemy territory. Tot slot volgt de analyse van het artikel ‘Chivalry in the air’, uit
The Quirk: R.N.A.S. R.N. College, Greenwich. Voor het leesgemak zullen de tijdschrifttitels

voorts iets afgekort worden.

3.1. De Britten: opvolgers van de Maltezer Orde
Op 1 maart 1915 verscheen de eerste uitgave van het Britse legertijdschrift “Khaki”: A monthly
magazine and cabled news sheet for the over-sea soldier bringing him as a gift - news from
home. De uitgeverij van het tijdschrift zat in het Imperial House aan de Kingsway in Londen.
Volgens de redactie was de uitgave van “Khaki” geen commercieel project maar was het een
puur patriottische inspanning.1®* De naam van het tijdschrift, “Khaki”, was afkomstig van de
kleur van de militaire uniforms van de Britse soldaten ten tijde van de oorlog. Het beleid was
naar eigen zeggen ‘to serve in the fighting line, to cheer and encourage all, to be a companion
at home [and] to be a link of Empire’ en het voornaamste doel was ‘to keep Overseas Troops
in touch with their Homes’.1%> Te dien einde werden exemplaren van het tijdschrift gratis
geleverd aan alle overzeese Britse soldaten. Burgers konden “Khaki” kopen tegen de prijs van
£1,05. Winsten werden uitgekeerd aan liefdadigheidsinstellingen.6®

In de uitgave van 1 maart 1915 is een achtergrondverhaal te vinden over de Orde van
Sint-Jan. Deze ridderorde ontstond in het jaar 1100 en staat tegenwoordig ook wel bekend als
de Maltezer Orde, of onder haar Engelse naam: the Knights Hospitalier. “Khaki” begint met
historische informatie over hertog Godfried van Bouillon, die op 7 juni 1099 tijdens de Eerste
Kruistocht met een kruisvaardersleger voor Jerusalem stond en eiste dat de stad opgegeven
zou worden. De Ottomaanse militaire gouverneur die tijdens het Beleg van Jeruzalem het

bevel over de stad voerde, weigerde volgens “Khaki” echter in te gaan op deze eis van ‘the

164 British Expeditionary Force, British Army, ‘Chivalry and the wounded’, 43.
165 bidem, 43-45.
186 1hjdem, 126.

54



allied forces of the Christian nations.”'®” Volgens het tijdschrift kwam het daarom tot een
treffen tussen Bouillons leger, dat het tijdschrift een leger van veel verschillende
nationaliteiten noemt, en de verdedigers van Jerusalem. In het gevecht bevonden veel van de
baronnen en kapiteins zich volgens het tijdschrift op de gevaarlijkste plekken van het front om
hun mannen te inspireren. Na het succesvolle Beleg van Jeruzalem werd Godfried van
Bouillon, die weigerde om tot koning van Jeruzalem gekroond te worden, uitgeroepen tot
Advocatus Sancti Sepulchri — beschermer van het Heilig Graf. Na zijn dood werd zijn broer,
Boudewijn [, in 1100 tot de eerste koning van Jeruzalem gekroond.

Na de beschrijving van het Beleg van Jeruzalem vervolgt het tijdschrift door te stellen
dat de Maltezer Orde, die in 1113 in Jeruzalem als de Orde van Sint-Jan van Jeruzalem gesticht
werd, de beschermer van het christendom was. Volgens “Khaki” waren de ridders,
jonkvrouwen, kapelaans en broeders in dienst van de Maltezer Orde afkomstig uit allerlei
naties, en het was hun doel om fysiek en mentaal de strijd aan te gaan met de barbaarse
agressie — afkomstig van de Ottomanen, die door het tijdschrift de “Turken” genoemd worden
— die anders in vernietigende golven de hele geciviliseerde wereld zou overspoelen.'®®
Gedurende de Middeleeuwen speelde de Orde van Sint-Jan, die zich na de val van het
Koninkrijk van Jeruzalem genoodzaakt zag om in 1530 naar Malta te verhuizen en daaraan de
naam “Maltezer Orde” te danken heeft, een belangrijke rol in de strijd tegen de Ottomaanse
expansie in het Mediterrane gebied. “Khaki” beweert daarom dat veel Britten ten tijde van de
Eerste Wereldoorlog vergeten waren dat de civilisatie waar zij voor vochten, veel te danken
had aan de militaire en maritieme macht van de oude ridderorde. De daden van de nederigste
soldaat of matroos, en zijn bereidheid om te sterven voor het doel van ridderlijkheid, kon
volgens het tijdschrift dan ook vergeleken worden met de daden van de middeleeuwse
Maltezer ridders. Ridderlijkheid wordt hierbij omschreven als de bereidheid van de sterken
om de zwakken te verdedigen.%?

Het tijdschrift verhaalt hoe de ridders van de Maltezer Orde onder leiding van
Grootmeester Jean Parisot de La Valette met een leger van negenduizend man sterk het eiland
Malta tijdens het Beleg van Malta in 1565 verdedigden tegen dertigduizend Ottomanen, die

volgens “Khaki” destijds op het hoogtepunt van hun militaire macht waren. Hierbij wordt over

187 |bidem, 65.
188 1pidem, 66.
189 1hidem, 66.

55



Grootmeester De La Valette, een Franse edelman, geschreven dat hij organisatorisch even
sterk was als de in de Eerste Wereldoorlog actieve Britse veldmaarschalk Lord Kitchener.'”°
De middeleeuwse Ottomanen nemen in het verhaal over deze historische gebeurtenissen
volgens “Khaki” een vergelijkbare rol in als de Pruisen ten tijde van de Eerste Wereldoorlog.
De Turken waren in 1565 volgens “Khaki” de meest talentvolle artilleristen van de wereld. Hun
gebruik van zware wapens en hun oorlogsethiek ‘were to the standards of sixteenth-century
warfare what the Prussians are to the rest of Europe during the present tremendous
contest.”'’! Maar de Ottomanen waren volgens het tijdschrift, op enkele uitzonderingen na,
tevens de incarnatie van wreedheid. Hun oorlogsdaden waren zo onbeschaamd en afgrijselijk
dat de Maltezer ridders er volgens “Khaki” tijdens het Beleg van Malta des te meer op gebrand
waren om hen te weerstaan. Het tijdschrift maakt hierbij wederom een expliciete vergelijking
met de contemporaine situatie. De Duitsers hadden in 1914 de neutraliteit van Belgié
geschonden en begingen er volgens het tijdschrift grove oorlogsmisdaden. Het
“martelaarschap” van de Belgische natie aan de hand van de Duitsers had het Britse Rijk
volgens “Khaki” dan ook wakker geschud en verenigd, net zoals de wandaden van de Turken
in de vijftiende en zestiende eeuw het effect hadden ‘of further strengthening the strong arm
of chivalry.”t72

De overwinning op de Turken door de verdedigers van Malta in 1565 was volgens
“Khaki” een van de meest wonderbaarlijke overwinningen in de militaire geschiedenis van de
wereld, en bewijst volgens het tijdschrift dat oorlog, hoewel die uitgevochten wordt met
materiéle wapens, voornamelijk een kwestie van de geest is.1’? De daden van de ridders van
de Orde van Sint-Jan moeten dan ook als voorbeeld gezien worden tijdens de cruciale periode
van dodelijke strijd genaamd de Eerste Wereldoorlog, aldus het tijdschrift. De taak van de
Maltezer Orde om de zeeén vrij te houden van vijanden was volgens “Khaki” anno 1914 in
handen gevallen van de Britse marine, die samen met de Britse landmacht nog altijd één
spirituele waarheid deelden met leden van de middeleeuwse ridderorde. Deze “spirituele
waarheid” was afkomstig uit de Bijbel, en luidt volgens het tijdschrift: ‘greater love hath no

man than this, that a man lay down his life for his friends.”*’# Deze vertaling is afkomstig uit

170 1bidem, 66.
171 Ibidem, 66.
172 1pidem, 68.
173 |bidem, 68.
174 British Expeditionary Force, British Army, ‘Chivalry and the wounded’, 68; John 15:13-17 KJV.

56



de King James Version, die in 1611 voor het eerst gepubliceerd werd en die al snel de
belangrijkste versie werd voor Engels sprekende Protestanten.!’>

Het is duidelijk dat dit legertijdschrift uit de Eerste Wereldoorlog veel bewuste
verwijzingen maakt naar de Middeleeuwen. De Britse soldaten en de marine zouden volgens
het tijdschrift vergelijkbaar zijn met hun middeleeuwse tegenhangers, de leden van de
Maltezer Orde. De Duitsers daarentegen zouden vergelijkbaar zijn met de wrede
middeleeuwse Ottomanen. In die zin zou de Eerste Wereldoorlog een herhaling van de
middeleeuwse geschiedenis zijn, ook al werd deze oorlog uitgevochten met modernere
wapens en tactieken. Dat juist de twintigste-eeuwse Duitsers en niet de contemporaine
Ottomanen met de middeleeuwse Ottomanen vergeleken worden, kan verklaard worden
door de veronderstelde verschillen in oorlogvoering tussen beide partijen. Terwijl de
Ottomanen zich in 1914 aan de kant van de Duitsers schaarden, hielden zij zich volgens Paris
wel op bewonderenswaardige wijze staande: ‘The Turks get off surprisingly lightly; they fight
bravely and observe the rules of warfare. Most animosity is reserved for their German
“masters”’ .1’ De Duitsers, die zich blijkens hun invasie van het neutrale Belgié en de daar
begane oorlogsmisdaden niet hielden aan de “rules of warfare”, leken zodoende meer op de
middeleeuwse Ottomanen.

Het valt daarnaast op dat er door “Khaki” verscheidene historische aspecten uitgelicht
worden die vergelijkbaar zijn met de politieke en militaire situatie ten tijde van de publicatie
van het tijdschrift, in 1915. Uit de woordkeuze voor het leger van de Maltezer Orde,
bijvoorbeeld “the allied forces”, valt op te maken dat deze aspecten in elk geval niet geheel
zonder bedoeling behandeld werden. De strijdkrachten van Groot-Brittannié en haar
bondgenoten, de Triple Entente, stonden tijdens de Eerste Wereldoorlog immers ook bekend
als “the allied forces”. Ook explicietere vergelijkingen komen voor. Zo wordt er geschreven
dat het doel van de ridders, jonkvrouwen, kapelaans en dienende broeders in dienst van de
Maltezer Orde ook in 1915 goed te begrijpen viel: ‘a unity in diversity we can easily understand
to-day.’'’” Ook dit is vergelijkbaar met de situatie in 1915, toen mannelijke Engelse soldaten
zijde aan zijde stonden met Fransen en koloniale troepen en gesteund werden door vrouwen

die het arbeid van de naar het front vertrokken soldaten overnamen.

175 Biblegateway, King James Version.
https://www.biblegateway.com/versions/King-James-Version-KJV-Bible/ (geraadpleegd op 20 juli 2018).
176 paris, Warrior Nation, 119-120.

177 British Expeditionary Force, ‘Chivalry and the wounded’, 66.

57


https://www.biblegateway.com/versions/King-James-Version-KJV-Bible/

De verwijzingen in dit tijdschrift lijken ook overeen te komen met Benedict Andersons
theorie omtrent “imagined communities”. Anderson verbindt in zijn boek Imagined
communities “herinnering” aan het moderne nationalisme, waarbij hij de natie omschrijft als
een verbeelde gemeenschap. Door collectieve herinneringen en een diepe, horizontale
kameraadschap waren miljoenen mensen bereid om niet alleen te moorden, maar ook om te
sterven voor hun natie.l’® Het tijdschrift lijkt door collectieve herinneringen aan de
Middeleeuwen aan te halen, met name herinneringen aan het conflict tussen de
middeleeuwse Orde van Sint-Jan en de Ottomanen, te proberen om de twintigste-eeuwse
Britten ertoe te bewegen om te blijven strijden en indien nodig het grootste offer te brengen

in dienst van het Britse Rijk.

3.2. De geallieerden op kruistocht
Het legertijdschrift The Crusader kent één uitgave, die op 1 augustus 1916 gepubliceerd werd.
De redactie van het tijdschrift beweert zich te houden aan de traditie onder de soldaten uit
Nieuw-Zeeland, die aan boord van ieder troepenschip een kleine tijdschrift gepubliceerd
hebben, variérend van een klein, aan boord van het schip afgedrukt blad, tot de meer
pretentieuze tijdschriften die aan wal gedrukt werden.'”® Hoewel The Crusader aanvankelijk
beperkt zou worden tot maximaal zestien pagina’s die aan boord van het schip “Tofua”, ofwel
H.M.N.Z.T. No. 55, gedrukt zouden worden, besloot de redactie om het blad toch aan wal te
printen.® Dit werd uiteindelijk gedaan bij de drukkerij Spottiswoode Ballantyne and Co. Ltd.
in Londen. De doelgroep van The Crusader bestond volgens de redactie uit de vrienden en
familieleden van de soldaten aan boord van de Tofua, evenals eventuele abonnees met
interesse in een aandenken aan de ‘long but not uninteresting trip’ van de Nieuw-Zeelandse
soldaten.8!

In deze uitgave is een inleidend artikel te vinden over het tijdschrift, met uitleg over de
herkomst van de naam. Het tijdschrift beweert haar naam waardig te zijn omdat de

legereenheid waar het tijdschrift van afkomstig is, verenigd was in haar haat tegen dezelfde

onderdrukking, vervolging en hebzucht als die waar de historische kruisvaarders eeuwen

178 Anderson, Imagined communities, 6.

179 13 New Zealand Reinforcements, New Zealand Expeditionary Force, ‘The Crusader’ in The Crusader 1/1 (1
augustus 1916) 1.

180 13t New Zealand Reinforcements, New Zealand Expeditionary Force, ‘The Crusader’, 1.

181 1pjdem, 1.

58



geleden tegen ten strijde trokken.'®? Volgens het tijdschrift waren het de Turken die in de
Middeleeuwen christenen vervolgden, net zoals het ‘none other than our present enemy, the
Turk’ was die de christelijke Armenen tijdens de Eerste Wereldoorlog aan schokkende
gruweldaden onderwierp.8 In Europa was echter een moderne “supertiran” opgekomen, de
Pruis, die poogde om Noord- en Zuid-Europa te onderwerpen — net zoals de Turken lange tijd
met Zuid-Europa hadden gedaan. Volgens het tijdschrift was sprake van een moderne
kruistocht tegen de oude en nieuwe tirannieke machten, de Turken en de Pruisen.'®*

Het tijdschrift vervolgt met de mededeling dat men hoopte dat deze moderne
kruistocht succesvoller zou zijn dan haar eerdere tegenhangers, waarvan enkele door een
gebrek aan discipline, organisatie en samenhang jammerlijk faalden. Onenigheid en
verdeeldheid zorgden er in 1149 en 1191 voor dat de kruistochten van destijds tot mislukken
gedoemd waren.'®> In 1191 konden ‘our own Richard Coeur de Lion and his Knights of St. John
and Knights Templar’ hun overwinning in de Slag bij Arsoef niet verzilveren doordat ze
verraden werden door hun bondgenoten — door het tijdschrift aangeduid met “Allies” — die
een aparte vrede sloten met de vijand en zich terugtrokken uit de militaire campagne.!

Volgens The Crusader zou daar anno 1916 geen sprake van zijn:

There is no fear of want of unity among our Allies in this Crusade. All are of the same
mind as to what the result must be, and all are determined that there shall be no
separate “peace.” So it is with all hope of success that we go forward to take our share

in “The Great Modern Crusade.”8”

Het artikel in The Crusader sluit naadloos aan bij de bevindingen van Michael Paris, die
beweert dat de Britten hun deelname aan de Eerste Wereldoorlog legitimeerden door de
oorlog voor te stellen als een noodzakelijke, ridderlijke strijd tegen kwaadaardige krachten;
de Eerste Wereldoorlog was een morele kruistocht, en de participerende soldaten vochten

net als de middeleeuwse ridders vol haat tegen een onrechtvaardige vijand.®® De

182 1pjdem, 1-2.

183 |pjdem, 2.

184 1pjdem, 2.

185 Ipidem, 2.

186 |pidem, 2.

187 Ibidem, 2.

188 paris, Warrior Nation, 111.

59



bewoordingen van het tijdschrift komen hier vrijwel geheel mee overeen. De legereenheid
waar het tijdschrift over schrijft zou verenigd zijn in haar haat tegen de onderdrukking,
vervolging en hebzucht, afkomstig van hun onrechtvaardige vijand, de Turken — iets wat
volgens het tijdschrift en volgens Paris ook kenmerkend zou zijn voor de ridders van weleer.
Ook de verwijzing naar de bondgenoten van de Engelse koning Richard | ‘Leeuwenhart’, door
het tijdschrift aangeduid als de “Allies”, valt op, omdat de bondgenoten van Groot-Brittannié
en de Britten zelf in 1916 gezamenlijk ook de “Allies” genoemd werden.

Dat het tijdschrift de Eerste Wereldoorlog ook expliciet benoemt als “The Great
Modern Crusade” sluit nauw aan bij de bevindingen van Stefan Goebel, die beweert dat zowel
de Britse als de Duitse soldaten uit de Eerste Wereldoorlog het conflict als een kruistocht, zo
niet de “Last Crusade” zagen, en troost zochten in vergelijkingen tussen enerzijds soldaten uit
de eeuw van totale oorlog en anderzijds ridders uit de Middeleeuwen.'®® De lezers van The
Crusader, bestaande uit de familie en vrienden van de Nieuw-Zeelandse soldaten en de
soldaten zelf, ondervonden vermoedelijk eenzelfde werking op henzelf. Ook daarmee sluit het
tijdschrift aan op de bevindingen van Goebel, die stelt dat verwijzingen naar de Middeleeuwen
ook gebruikt werden om continuiteit tussen de Eerste Wereldoorlog en de Middeleeuwen
mee te bekrachtigen. Hierdoor konden nabestaanden van soldaten, in welke omstandigheden
die ook stierven, erop rekenen dat de gesneuvelde een plaats in de geschiedenis had
verworven, naast de vele voorvaderlijke soldaten uit andere oorlogen. Tegelijkertijd zouden

toekomstige generaties hen daardoor blijven herinneren.*®

3.3. Ridderlijkheid en christelijk geloof geven kracht

In een andere uitgave van “Khaki”, gepubliceerd op 1 mei 1917, is een artikel te vinden met
een achtergrondverhaal over Roland, een van de eerste paladijnen onder koning Karel de
Grote in de achtste eeuw en tegenwoordig vooral bekend vanwege zijn hoofdrol in het
Roelantslied. “Paladijn” was in de Middeleeuwen een term die gebruikt werd voor een lid van
de paleiswacht van Karel de Grote. In de middeleeuwse hoofse literatuur werden paladijnen
vaak gerepresenteerd als eenzame strijders voor het goede, die bekend stonden als toonbeeld
van ridderlijkheid en hoffelijkheid. In het Roelantslied vormt Roland hierop geen uitzondering.

In deze uitgave van “Khaki” staat de dood van Roland centraal.

189 Goebel, The Great War and Medieval Memory, Summary.
190 1pidem, 39.

60



Volgens “Khaki” behoeven de regelmatige lezers van het legertijdschrift geen
introductie van Roland, omdat zelfs degenen die amper iets afweten van buitenlandse
geschiedenis Roland niet alleen zullen kennen als de kampioen van Frankrijk en het
christendom in de achtste eeuw, maar ook als een van de beste voorbeelden van ridderlijkheid
aller tijden.’® Roland was volgens “Khaki” een geboren leider, inspirerend, resoluut en
standvastig, zowel in zijn meest triomfantelijke overwinningen als op het moment van
onvermijdelijke nederlaag. “Khaki” vermoedt dat het leven en de dood van het
hoofdpersonage in het Roelantslied al eeuwenlang soldaten aanspreekt omdat de strijd die in
het verhaal centraal staat, in verscheidene vormen altijd weer terugkomt.'®? De strijd in
kwestie betreft volgens “Khaki” niet die van Roland tegen de buitenlandse vijand, die hem nog
nooit had weten te verslaan, maar die tegen zijn eigen bondgenoten. In het Roelantslied wordt
Roland verraden door zijn medestrijder en stiefvader, Ganelon, die in het verhaal bekend staat
als een gewetenloze, temperamentvolle egoist die instinctief jaloers is op de doelbewuste en
onbaatzuchtige man van actie.’®® Doordat Ganelon samenspande met de vijand, de Moren,
wisten de laatstgenoemden Roland te overrompelen en te verslaan. “Khaki” beweert echter
dat Roland de ramp van zijn nederlaag wist om te zetten in een morele overwinning door
middel van zijn moed, vastberadenheid en de inherente nobelheid van zijn ziel. Al werden
Roland en diens hele leger afgeslacht, zijn laatste, geweldige gevecht zorgde ervoor dat deze
voor eeuwig bekend kwam te staan als een voorbeeld van ‘heroic right against treacherous
and cruel might.’?%*

Volgens “Khaki” was Roland tevens een goede christen, die zowel op het meest
duistere moment als tijdens de meest glansrijke overwinning geloofde in en vertrouwde op
God. Zijn onvoorwaardelijke geloof gaf Roland volgens “Khaki” de kracht om tientallen
Saracenen tegelijk te weerstaan en om vijanden te paard met een enkele slag van zijn zwaard
van top tot teen, met paard en al, in tweeén te splijten. Toen Roland gewond raakte en op zijn
hoorn blies om de hulp van de rest van het leger onder leiding van koning Karel de Grote in te

roepen, bracht een engel het geluid van de hoorn naar de oren van de keizer. Ganelon raadde

191 British Expeditionary Force, British Army, ‘The death of Roland: the hero of the oldest French epic’ in
"Khaki": A monthly magazine and cabled news sheet for the over-sea soldier bringing him as a gift - news from
home 1 (1 mei 1917) 233-234.

192 British Expeditionary Force, British Army, ‘The death of Roland’, 234.

193 |pidem, 234.

194 Ibidem, 234.

61



de koning echter af om actie te ondernemen, en wordt daarom ook wel vergeleken met Judas
die Jezus Christus verraadde.'®> Toen Roland bezweek aan zijn verwondingen, werd zijn ziel
door engelen weggedragen ‘into the everlasting peace of the Heavenly Kingdom of unending
joy.’19

Hoewel in dit artikel slechts een enkele directe vergelijking is te vinden tussen het
middeleeuwse verleden en de Eerste Wereldoorlog, is het desalniettemin veelzeggend dat het
verhaal over Roland is opgenomen in het tijdschrift en dat zijn eigenschappen en daden als
een van de beste voorbeelden van ridderlijkheid aller tijden wordt genoemd. Alle vier meest
populaire bijvoeglijke naamwoorden die volgens Goebel gedurende de Eerste Wereldoorlog
gebruikt werden bij referenties aan ridders — ‘courageous, brave, gallant or valiant’*®’ — zijn
terug te vinden in dit artikel. Daarbij wordt Roland beschreven als plichtsgetrouw en bereid
om zijn leven te geven voor zijn koning en zijn land; dezelfde soorten beschrijvingen zien ook
Goebel en Michael Paris frequent terugkomen in kunst en literatuur uit de Eerste
Wereldoorlog.*®® De inhoud van het artikel komt daarnaast ook overeen met de bevindingen
van Goebel en Frantzen, die beweren dat ridderlijke strijd geacht werd nauw verbonden te

zijn met het christelijk geloof.**®

3.4. De historische oorsprong van de Pruisen

Op 16 mei 1918 werd de elfde uitgave van het tijdschrift The Palestine news gepubliceerd. Dit
tijdschrift verscheen wekelijks op donderdag bij het Britse militaire hoofdkwartier in Palestina,
dat zich tot 1917 in Cairo bevond maar ten tijde van de publicatie van deze uitgave nabij de
stad Ramla te vinden was. De Britten waren sinds 1915 militair aanwezig in Egypte, na de
Ottomaanse poging tussen 26 januari en 4 februari 1915 om het door de Britten beheerste
Suezkanaal onder controle te krijgen. Het tijdschrift werd in het hele Palestijnse gebied
verkocht in locaties van de Young Men’s Christian Association (“Y.M.C.A.”). Exemplaren

konden ook per post verstuurd worden naar abonnees, tegen de prijs van 13 Egyptische

195 Ibidem, 236-237.

1% |pjdem, 237.

197 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 195; British Expeditionary Force, British Army, ‘The death of
Roland’, 234.

198 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 189-195; Paris, Warrior Nation, 112-140.

199 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 199; Frantzen, Bloody Good, 29-39; British Expeditionary
Force, British Army, ‘The death of Roland’, 234, 236-237.

62



piaster bij bezorging binnen het Palestijnse gebied of voor 20 piaster bij bezorging elders ter
wereld.

In de elfde uitgave van het tijdschrift is een artikel over de historische achtergrond van
Pruisen te vinden. Het artikel is getiteld ‘Beersheba to Beeroth’, naar de route van de Britse
militaire campagnes tijdens de Eerste Wereldoorlog, en begint met informatie over de situatie
in het koninkrijk Jeruzalem in het jaar 1271. Na de inname van Jeruzalem door het
kruisvaardersleger van Godfried van Bouillon in 1099, werd in 1100 het christelijke koninkrijk
Jeruzalem opgericht. Van hieruit streden kruisvaarders tot 1291, toen de laatst overgebleven
stad van het koninkrijk verloren ging, tegen de verscheidene Islamitische staten in het gebied.
Omstreeks het jaar 1271 was het gebied van de koning van Jeruzalem geslonken tot weinig
meer dan de stad Akko en de kuststrook ten noorden van Atlit, onder meer door
burgeroorlog.??® In 1271 landde de latere koning Eduard | van Engeland in Akko, om bij te
dragen aan de Negende Kruistocht. Terwijl prins Eduard zich nog in Akko bevond, werd het
kasteel Montfort, het hoofdkwartier van de Teutoonse ridders, aangevallen door sultan
Baibars, van het sultanaat van Cairo. De Teutoonse Orde, ook wel de Duitse Orde, was een
ridderorde die na de Derde Kruistocht (1189-1192) opgericht werd. De Latijnse benaming,
Ordo domus Sanctae Mariae Theutonicorum Hiersolymitanorum, leverde de oorsprong van de
naam “Teutoonse” Orde. Gedurende de Derde Kruistocht waren de Teutoonse ridders
aanwezig bij de pogingen om Jeruzalem te heroveren op de Islamitische generaal Saladin, die
Jeruzalem in 1187 had veroverd op de kruisvaarders. Tijdens de belegering van Montfort
zagen de verdedigers van het kasteel zich na enkele dagen genoodzaakt om zich gewonnen te
geven en het kasteel op te geven aan sultan Baibars, die hen vervolgens liet vertrekken.?%!

The Palestine news beweert dat het interessant is om naar deze historische
gebeurtenis te kijken, omdat het de oorsprong van Pruisen, één van de oprichtende
koninkrijken van het Duitse Keizerrijk in 1871, zou verklaren. Volgens het tijdschrift waren de
Duitse — ook wel Teutoonse — ridders gedwongen om zich na het verlies van kasteel Montfort
terug te trekken uit het tegenwoordige Israél, waarna ze zich bij de heidense Pruisen aan de
Baltische kust voegden. Dit leidde volgens The Palestine news uiteindelijk tot de oprichting

van de Pruisische staat en de vorming van de moderne Pruisen. Volgens het tijdschrift werden

200 Egyptian expeditionary force, ‘Beersheba to Beeroth’ in The Palestine news: the weekly newspaper of the
Egyptian expeditionary force of the British army in occupied enemy territory 1/11 (16 mei 1918) 5.
201 Egyptian expeditionary force, ‘Beersheba to Beeroth’, 5.

63



de Teutoonse ridders gehaat vanwege hun hoogmoed en hun wreedheid. Oorspronkelijk
voerden de Teutoonse ridders volgens The Palestine news eenzelfde soort werkzaamheden
uit onder de Duitse gewonden en zieken in Palestina als het Rode Kruis tijdens de Eerste
Wereldoorlog. Desondanks kwamen de tirannieke ridders van de Teutoonse Orde uiteindelijk,
‘by a typically modern Prussian development’ bekend te staan om hun wreedheid, om hun
enorme welvaart en om hun overheersing over een boerenpopulatie aan de Baltische kust
‘whom they treated worse than if they were brute-beasts.’?%?

In deze uitgave van The Palestine news is het opvallend dat het tijdschrift de Teutoonse
ridders beschouwt als de voorlopers van de Pruisen. De Pruisen worden daarbij zwart
gemaakt, doordat de Teutoonse ridders worden beschreven als wrede en tirannieke
overheersers. Dergelijke pogingen van de Britten om hun twintigste-eeuwse vijanden in
diskrediet te brengen, kunnen gezien worden als overeenkomend met Stefan Goebel en
Samuel Hynes’ beweringen dat tijdens de Eerste Wereldoorlog getracht werd een historische
continuiteit met de Middeleeuwen te bekrachtigen.?% Het komt ook overeen met Goebels en
Paris’ bevindingen dat veelal werd verwezen naar de oorlogsmisdaden van historische
volkeren, zoals de “barbaarse Hunnen” en de wrede Ottomanen, in pogingen om de vijand
zwart te maken.?* Door het trauma van de Eerste Wereldoorlog, die ongekend destructief
was in vergelijking met eerdere oorlogen, leek een gat in de geschiedenis te zijn ontstaan.
Artikelen als die in The Palestine news waren volgens Goebel pogingen om het oorlogstrauma
in een samenhangend narratief te transformeren en kunnen ook gezien worden als een vlucht
in de mythes van een verondersteld onveranderlijk verleden.?0

De vergelijking tussen de moderne Pruisen en de middeleeuwse Teutoonse ridders zou
ook gezien kunnen worden als een poging om de Britten aan te sporen om te blijven strijden.
Met name het einde van het artikel, waarin gesteld wordt dat de wrede en tirannieke ridders
van de Teutoonse Orde hun onderdanen verschrikkelijk behandelden, belooft immers weinig
goeds voor de Britten indien zij zich gewonnen zouden geven aan de opvolgers van de
Teutonen: de Duitsers. Hiermee werd tevens getracht om de Britten aan te sporen om de strijd

voort te zetten.

202 1pjdem, 5.

203 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 28-29; Hynes, A War Imagined, xi.

204 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 209-210; Paris, Warrior Nation, 135; Fussell, The Great War,
116-117.

205 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 29, 39.

64



3.5. Ridderlijkheid in de lucht

In deze zevende uitgave van The Quirk, gepubliceerd op 29 juni 1918, staat een artikel over
Britse en Duitse piloten in de Eerste Wereldoorlog centraal. Het artikel, getiteld ‘Chivalry in
the air’, beschrijft het contrast tussen Britse en Duitse piloten. Het doet dit aan de hand van
eerder in 1918 gepubliceerde biografische werken: Captain Ball, V.C., over de Britse Albert
Ball, en The red air fighter, over de Duitse Manfred von Richthofen.

Beide piloten typeerden volgens The Quirk het beste van hun landgenoten. De Duitse
Von Richthofen bezat namelijk iets van de “chivalric spirit” die in het algemeen niet aanwezig
was onder de Duitsers. De uitstekende karaktereigenschappen van Ball, aan de andere kant,
bestonden volgens het tijdschrift uit zijn heroische simpliciteit gelieerd aan een eenvoudig
geloof.2% Ball, die er naar eigen zeggen van hield om dingen te doen maar er niet van hield
om die dingen te bejubelen, was volgens The Quirk het tegenovergestelde van de
egocentrische Von Richthofen, die zijn gehele vliegtuig rood liet verven opdat de hele wereld
wist wie en wat hij was.??” “Deutschland tiber alles” leek volgens het tijdschrift inherent te zijn
in alles wat Von Richthofen deed, en materialisme leek diens hoogste ideaal te zijn. Er was
geen sprake van de zachte charme van een dolende ridder, noch van een avontuurlijke geest
in Von Richthofens excursies door de blauwe lucht. Volgens Von Richthofen zelf draaide alles
om de “agressieve geest”, die erg sterk was onder de Duitsers.2%® Het tijdschrift vergelijkt dit
met uitspraken van Ball, die in brieven naar het thuisfront liet weten dat hij enkel vocht omdat
dat zijn plicht was. Hij dacht niet slecht over zijn Duitse tegenstanders. Ball voelde zich vreselijk
als hij een Duitse piloot neer zag gaan, maar omdat het een geval was van ‘either them or me’,
moest hij wel zijn best doen om de ander neer te halen. Als hem dat lukte, was het zijn
gewoonte om een paar woorden tot God te richten.?%?

Anders dan Von Richthofen, wiens gedrag beinvloed werd door zijn materialistische
gedachtegoed, haalde Ball volgens The Quirk zijn oppermacht juist uit zijn spiritualistische
gedachtegoed. Er was volgens het tijdschrift dan ook geen beter voorbeeld voor jonge piloten
dan Albert Ball, die omschreven wordt als een zachtaardige ridder op een avontuurlijke

gueeste die zijn — moeilijke en soms weerzinwekkende — plichten en taken doelgericht

206 Royal Naval College, Greenwich, British Royal Naval Air Service, ‘Chivalry in the air’ in The Quirk: R.N.A.S.
R.N. College, Greenwich 1/7 (29 juni 1918) 8.

207 Royal Naval College, Greenwich, British Royal Naval Air Service, ‘Chivalry in the air’, 8.

208 1pidem, 8.

209 1pjdem, 8.

65



uitvoerde, ‘but always in the spirit of chivalry and charity.”?1° Von Richthofen, daarentegen,
leek volgens het tijdschrift enkel interesse te hebben in de nummer één zijn. Het belangrijkste
voor Von Richthofen was om de tegenstander neer te halen, ongeacht of je daarmee ook
gecrediteerd werd of niet. Manfred von Richthofen bezat volgens The Quirk dan ook niets van
de ‘finer qualities of knight erranty.”?!! Hoewel het tijdschrift erkent dat van alle oorlogen
gezegd kan worden dat ze wreed zijn, en dat Richthofen wellicht alleen maar een levend
voorbeeld was van de geest van vernietiging die nodig was om het doel van de Duitsers te
behalen, zijn er desalniettemin zelfs in oorlogvoering dingen waar geciviliseerde volkeren zich
van weerhouden. De overwinning zou behaald kunnen worden zonder beestachtige en
gewetenloze handelingen als het doelbewust bombarderen van ziekenhuizen of het
moedwillig vernietigen van civiele doelwitten. De Duitsers, bijgenaamd “de Hunnen”,
maakten zich volgens het tijdschrift echter schuldig aan beide oorlogsmisdaden. Hoewel lang
gedacht werd dat ridderlijkheid in de lucht gemeengoed was onder alle naties, bleek volgens
The Quirk dat Duitse piloten er geenszins moeite mee hadden om ridderlijkheid tijdens de
strijd terzijde te schuiven als daarmee een materieel voordeel behaald kon worden.?*?
Opvallend is dat The Quirk meermaals expliciet refereert aan knight-errantry en de
knight-errant, vrij vertaald de “dolende ridder”, bijvoorbeeld in de beschrijving van Von

Richthofen:

He was a fine specimen of the German Kultur, a strong man modelled in the Prussian
school of thought, a superman animated solely with the lust of the conqueror, with

none of the finer qualities of knight erranty.?13

Hierbij wordt Manfred von Richthofen, die geen van de kwaliteiten van een knight-errant
bezat, afgezet tegen Albert Ball, die wel op een knight-errant leek. Dit type ridder, die het land
door trok op zoek naar avontuur — vaak duels — om zijn ridderlijke deugden te bewijzen, was
gebaseerd op de mythische Ridders van de Ronde Tafel in de Arthurlegenden. Het tijdschrift
lijkt in dit soort ridders, die in de twaalfde-eeuwse literatuur opkwamen en in de veertiende

eeuw hun naam kregen (als knyght erraunt in het gedicht Sir Gawain and the Green Knight),

210 1pidem, 8.
211 1pidem, 8.
212 1pidem, 8.
213 |pjdem, 8.

66



een voorbeeldfunctie te zien voor de Britse soldaten aan het begin van de twintigste eeuw.
Dit sluit aan bij de bewering van Stefan Goebel dat vanaf halverwege de negentiende eeuw
sprake was van een Arthuriaanse opleving.?!* Het lijkt erop dat deze opleving zich voortzette
tot in 1918, in elk geval in The Quirk. Het tijdschrift sluit ook aan bij de bewering van Goebel
en Michael Paris dat uitingen van collectieve herinneringen aan de Middeleeuwen in de Eerste
Wereldoorlog ten dele berustten op vergelijkingen tussen het plichtgevoel van middeleeuwse
ridders en dat van de twintigste-eeuwse soldaten. Goebel en Paris stellen dat in werken uit de
Eerste Wereldoorlog gesuggereerd werd dat Britse soldaten uit noodzaak bij de oorlog
betrokken werden en dat ze enkel vochten omdat dat hun plicht was — net zoals de ridders uit
de Middeleeuwen ten strijde trokken omdat dat hun morele en religieuze plicht was. The Quirk
sluit hier bij aan door een uitspraak van de Britse Albert Ball aan te halen, waarin Ball zegt dat
hij enkel vocht omdat dat zijn plicht was. Het tijdschrift vergelijkt Ball ook met de (fictieve)
middeleeuwse knight-errant; beiden voerden hun plichten, in dit geval hun plicht om te

vechten als dat benodigd was, doelgericht uit.?%®

3.6. Conclusie

In dit hoofdstuk staat de vraag welke uitingen van collectieve herinneringen aan de
Middeleeuwen zijn er te constateren in Britse legertijdschriften uit de Eerste Wereldoorlog?
centraal. In het licht hiervan zijn er een aantal verschillende, opvallende zaken te
onderscheiden in de wijze waarop er in de hiervoor behandelde bronnen naar de
Middeleeuwen wordt verwezen. Eén van de opvallendheden is het anachronisme waarmee
enkele tijdschriften zich bedienen. In verwijzingen naar de middeleeuwse legers die het aan
het einde van de elfde eeuw opnamen tegen de verdedigers van Jeruzalem, spreekt “Khaki”
bijvoorbeeld over ‘the allied forces’.?1¢ Zo werd het kruisvaardersleger destijds niet genoemd,
maar de strijdkrachten van Groot-Brittannié en haar bondgenoten in de Eerste Wereldoorlog
wel. De soldaten van dat leger zouden volgens het tijdschrift ook afkomstig zijn van veel
verschillende ‘Christian nations’.?’ Hiermee lijkt “Khaki” te impliceren dat er in de

Middeleeuwen al sprake was van een vergelijkbare politiek-maatschappelijke situatie als in de

214 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 13.

215 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 195-197; Paris, Warrior Nation, 111; Royal Naval College,
Greenwich, ‘Chivalry in the air’, 8.

216 British Expeditionary Force, ‘Chivalry and the wounded’, 65.

217 Ibidem, 65.

67



twintigste eeuw, toen legers verbonden waren aan afzonderlijke natiestaten als Groot-
Brittannié, Frankrijk, het Duitse Keizerrijk, het Ottomaanse Rijk, et cetera. Natiestaten
bestonden echter nog niet omstreeks het jaar 1100; wel in de Eerste Wereldoorlog. Daarnaast
gebruikt The Crusader de term “crusade” om de Eerste Wereldoorlog mee aan te duiden,
terwijl The Quirk een van de nationale oorlogshelden van Groot-Brittannié, de Britse piloot
Albert Ball, een ‘gentle knight’ noemt.?!8

Ook expliciete historische vergelijkingen komen veelvuldig voor. Zo beweert “Khaki”
dat het Britse leger en de Britse marine de opvolgers waren van de Maltezer Orde.?’®
The Crusader vergelijkt daarnaast de Pruisen en de Ottomanen uit het jaar 1916 met de
middeleeuwse Turken, en de Britse strijdkrachten met ridders. Zo zouden de Britse soldaten
anno 1916 ten strijde trekken tegen dezelfde onderdrukking, vervolging en hebzucht,
afkomstig van de Pruisen en Ottomanen, als die waar de historische kruisvaarders eeuwen
geleden tegen ten strijde trokken.??° The Quirk vergelijkt één van de nationale helden van
Groot-Brittannié, Albert Ball, met de fictieve middeleeuwse knight-errant.??!

Gedurende de Eerste Wereldoorlog werd via verwijzingen naar de Middeleeuwen ook
geprobeerd om de vijand in diskrediet te brengen. Zo prijst The Quirk de ridderlijke
eigenschappen van de Britse piloot Albert Ball, terwijl het over de Duitsers schrijft dat zij
absoluut geen ‘chivalric spirit’ bezaten.??? “Khaki” beweert zelfs dat de Ottomanen en Pruisen
uit 1915 vergelijkbaar waren met de middeleeuwse Turken, die door het tijdschrift de
‘incarnation of cruelty’ genoemd worden.??> Ook The Palestine news poogt de Duitsers zwart
te maken, hoewel op minder expliciete wijze, door hen voor te stellen als de directe opvolgers
— zowel sociaalpolitiek als qua gedrag — van de wrede en tirannieke Teutoonse ridders.??*
The Crusader noemt de moderne Pruisen en Turken tirannieke machten en vergelijkt hen met

de voornaamste tirannieke macht ten tijde van de kruistochten: de onderdrukkende en

hebzuchtige middeleeuwse Ottomanen.??®

218 13t New Zealand Reinforcements, ‘The Crusader’, 2; Royal Naval College, Greenwich, ‘Chivalry in the air’, 8.
219 British Expeditionary Force, ‘Chivalry and the wounded’, 68.

220 13th New Zealand Reinforcements, ‘The Crusader’, 2.

221 Royal Naval College, Greenwich, ‘Chivalry in the air’, 8.

222 |pidem, 8.

223 British Expeditionary Force, ‘Chivalry and the wounded’, 66.

224 Egyptian expeditionary force, ‘Beersheba to Beeroth’, 5.

225 13t New Zealand Reinforcements, ‘The Crusader’, 2.

68



Tot slot zijn ook nog een aantal propagandafuncties te onderscheiden, op
maatschappelijk, militair en politiek gebied. Zo stellen “Khaki” en The Quirk bijvoorbeeld dat
de denkwijze en de daden van de middeleeuwse ridders als voorbeelden moeten worden
gezien voor de Britse soldaten ten tijde van de Eerste Wereldoorlog.??® Op militair gebied
werden verwijzingen naar de Middeleeuwen meermaals gebruikt om de soldaten uit de Eerste
Wereldoorlog aan te sporen om de strijd voort te zetten. Dit is het geval in “Khaki”, die
bijvoorbeeld stelt dat middeleeuwse ridders bleven vechten tot hun dood, en dat ook de
Britten zouden moeten blijven vechten — en indien nodig bereid zouden moeten zijn om te
sterven om de zwakkeren te beschermen.??” Dat was niet alleen de morele en religieuze plicht
van de ridders uit de Middeleeuwen, maar ook die van de Britse soldaten uit de Eerste
Wereldoorlog. Op politiek vlak werden collectieve herinneringen aan de Middeleeuwen ook
gebruikt om de Britse deelname aan de Eerste Wereldoorlog te legitimeren. Zo stellen The
Crusader en The Quirk de Eerste Wereldoorlog voor als een noodzakelijke, ridderlijke strijd en
een morele kruistocht tegen kwaadaardige krachten, waarbij de soldaten net als de ridders
uit de Middeleeuwen tegen hun wil in tegen een onrechtvaardige en wrede vijand vochten.??8

Er valt ter beantwoording van de deelvraag te concluderen dat uitingen van collectieve
herinneringen aan de Middeleeuwen in Britse legertijdschriften uit de Eerste Wereldoorlog in
vier verschillende vormen terug te vinden zijn: in anachronistische bewoordingen, in expliciete
historische vergelijkingen, in discreditering van de vijand, en in propaganda op
maatschappelijk, militair en politiek gebied. Ook komen enkele centrale thema’s naar voren.
Met name de middeleeuwse kruistochten en ridders zijn thema’s waar veelvuldig naar wordt
verwezen. Daarnaast vormen historische oorlogs(mis)daden een populair thema in de

discreditering van de vijand.

226 British Expeditionary Force, ‘Chivalry and the wounded’, 68; Royal Naval College, Greenwich, ‘Chivalry in the
air’, 8.

227 British Expeditionary Force, ‘Chivalry and the wounded’, 66; British Expeditionary Force, British Army, ‘The
death of Roland’, 234.

228 13t New Zealand Reinforcements, ‘The Crusader’, 2; Royal Naval College, Greenwich, ‘Chivalry in the air’, 8.

69



H4 — ‘Ritterlichkeit im Ersten Weltkrieg’: het Duitse perspectief

In dit hoofdstuk analyseer ik de inhoud van de Duitse legertijdschriften. Hierbij staat de
volgende vraag centraal: welke uitingen van collectieve herinneringen aan de Middeleeuwen
Zijn er te constateren in Duitse legertijdschriften uit de Eerste Wereldoorlog?

Ter beantwoording van deze deelvraag heb ik gebruik gemaakt van vijf artikelen uit vijf
verschillende legertijdschriften. Het eerste artikel is ‘Ritterlichkeit’ uit het tijdschrift Am
Lagerfeuer: Kriegsernst u. Kriegshumor fiir unsere Soldaten. Het tweede artikel heet
‘Ritterlichkeit gegen den Feind. Eine Erinnerung aus dem Leben Kaiser Wilhelms I’ en is te
vinden in Armee-Zeitung der 2. Armee. Ten derde wordt het artikel ‘Franzoésische
“Ritterlichkeit” uit het tijdschrift Kriegs-Zeitung der Elften Armee behandeld. Het vierde artikel
is getiteld ‘Kleine Chronik’ en afkomstig uit K. u. K. Feldzeitung der 4. Armee. En tot slot volgt
‘Die “ritterlichen” Franzosen!’, afkomstig uit Der Champagne Kamerad: Feldzeitung der 3.
Armee. Waar mogelijk kort ik de titels van de tijdschriften iets af, ten behoeve van het

leesgemak.

4.1. De Duitsers: aan het Duitse ridderlijk ideaal wordt niet voldaan
Op 5 januari 1915 verscheen de elfde uitgave van het Duitse legertijdschrift Am Lagerfeuer:
Kriegsernst u. Kriegshumor fiir unsere Soldaten. Dit tijdschrift, dat tweemaal per maand
verscheen, kon individueel of in grotere aantallen worden gekocht door boekhandels tegen
de prijs van tien Pfennig (penning). Soldaten konden het tijdschrift per post verkrijgen en
konden zich ook abonneren op het tijdschrift, tegen een abonnementsprijs van negentig
Pfennig per kwartaal.??®

In de elfde uitgave van Am Lagerfeuer valt een artikel te lezen over het — volgens het
tijdschrift — ridderlijke gedrag van het Duitse volk, in het bijzonder tegenover de vrouw. Het
tijdschrift haalt de Romeinse senator en historicus Tacitus aan, die in zijn tijd over de
Germanen schreef dat zij het huwelijk met grote ernst beschouwden. Volgens Am Lagerfeuer
beweerde Tacitus dat met name het morele gedrag van deze “Duitsers” moest worden
geprezen, omdat de Duitser van alle barbaren bijna de enige was die tevreden was met een

vrouw. Am Lagerfeuer stelt hier de Germanen waar Tacitus over schrijft, een verzameling

229 German Army, German Navy, ‘Ritterlichkeit’ in Am Lagerfeuer: Kriegsernst u. Kriegshumor fiir unsere
Soldaten 11 (5 januari 1915) 1.

70



volkeren die ten tijde van de Romeinen in het noorden van Europa leefden, consequent gelijk
aan de twintigste-eeuwse Duitsers. Volgens het tijdschrift bevatten de woorden van Tacitus
veel lof, want ‘denn man kann den Edelsinn und den sittlichen Wert eines Volkes beurteilen
nach der Behandlung, die bei ihm die Frau erfahrt.”?3° De Duitse jeugd en Duitse mannen
hebben altijd zachtaardigheid en ridderlijkheid tegenover het vrouwelijk geslacht aan de dag
gelegd, beweert Am Lagerfeuer. Al in de tijd van de Germanen stonden de zuivere maagd, de
trouwe huisvrouw en de eerbiedwaardige priesteres hoog in aanzien. In de Middeleeuwen
was het verdedigen van vrouwenrechten volgens het tijdschrift é¢én van de mooiste taken van
de Duitse ridder.?3 Am Lagerfeuer beweert hiermee dat er al sedert de Germanen sprake was
van een ridderlijk ideaal wat betreft de omgang met vrouwen, en dat er daarmee al
eeuwenlang sprake was van ridderlijkheid onder het Duitse volk.

Volgens Am Lagerfeuer moest deze ridderlijkheid ook de Duitse soldaten anno 1915
begeleiden in hun gedrag tegenover meisjes en vrouwen. Het tijdschrift haalt een gedicht uit
1799 van de Duitse schrijver Friedrich Schiller aan: ‘Wohltatig ist des Feuers Macht, wenn sie
der Mensch bezdhmt, bewacht.”?3? Volgens Am Lagerfeuer zijn deze woorden ook van
toepassing op het levensinstinct van de mens, vooral van jonge mannen. Zonder de macht van
liefdadigheid zou men niet in de onschuldige ogen van een kind kunnen kijken, zou men niet
kunnen genieten van nobele mensen en zouden veel conflicten al snel de ruggengraat van de
mens breken. Het tijdschrift schrijft vervolgens dat ook de rest van het gedicht van Schiller
toepasselijk is: ‘Doch furchtbar wird die himmelstraft, wenn sie der Fessel sich entrafft. Sehe,
wenn sie losgelassen, wachsend ohne Widerstand.’?33 Volgens Am Lagerfeuer kan de macht
van liefdadigheid in de mens een bijdrage leveren aan de vreugde van het leven, maar het kan
ook de ondergang zaaien —in het bijzonder als ware ridderlijkheid ontbreekt in het gedrag van
een man ten opzichte van een vrouw.

Volgens het tijdschrift is van dit laatste helaas maar al te vaak sprake. Am Lagerfeuer
citeert een veteraan, die over zichzelf zei dat hij door zijn dienst in het leger in een kliniek is
beland. Hoewel niet duidelijk wordt gemaakt om wat voor kliniek het gaat, betreft het hier

waarschijnlijk, met het oog op de volgende beschrijving, een ziekenhuis waar onder meer

230 German Army, German Navy, ‘Ritterlichkeit’, 9-10.
21 Ipidem, 10.
232 |pidem, 10.
233 pidem, 10.

71



seksueel overdraagbare aandoeningen behandeld werden.?3* Volgens de veteraan kon men
in de kliniek mannen aantreffen die met bittere pijn terugblikten op hun verspilde vitaliteit,
mannen die in hun jeugd vergiftigd waren door hun “hete drang” of lustgevoelens, die hun
huwelijksgeluk hadden vernietigd voordat zij er zelfs maar van hadden kunnen genieten en
onheil hadden afgeroepen over zichzelf, hun vrouw en hun kinderen.?® In de kliniek kwam
men ook meisjes tegen die zich in blind vertrouwen aan een man hadden gegeven en
vervolgens waren achtergebleven met hun kind, blootgesteld aan schaamte en leed, met
tranen in hun ogen en wanhoop in hun hart. Er waren meisjes te vinden die door de begeerte
van een man diep in de put zaten, maar de hand die hen probeerde te redden, afwezen. Men
vond er moeders op zoek naar hun verloren kinderen, kinderen die hun vader niet hadden
gekend en geen enkele goede kwaliteiten hadden gezien in hun moeder, en kinderen die de
liefde en het respect voor een echtelijk kind waren ontzegd.?*® Dit alles was volgens Am
Lagerfeuer het gevolg van “onbehoorlijk gedrag” van sommige Duitse mannen, terwijl Duitse
mannen over het algemeen juist nobel, behulpzaam en goed waren. Dergelijke eigenschappen
verwachtte keizer Wilhelm 1l volgens Am Lagerfeuer ook ‘von seinen mutigen und tapferen
Soldaten.?3” Ofwel, hoewel sommige Duitsers zich bedenkelijk gedroegen, waren de Duitse
soldaten toch in elk geval nobel, behulpzaam, moedig, dapper en goed!

Desalniettemin lijkt Am Lagerfeuer zich er bewust van te zijn dat veel Duitsers zich
bedenkelijk gedroegen. In de rest van het artikel in Am Lagerfeuer valt te lezen wat de
consequenties waren voor de Duitse vrouwen die het slachtoffer waren geworden van
Duitsers die zich bedenkelijk gedroegen — door het tijdschrift “verleiders” genoemd. ‘Wie oft
ist die Verflihrung der erste Schritt auf der abschiissigen Bahn,” aldus Am Lagerfeuer.?38 Velen
belandden volgens het tijdschrift in de prostitutie. Andere vrouwen werden uit dienstverband
ontslagen en werden verstoten door hun ouders en familie. Dit had volgens Am Lagerfeuer
vaak tot gevolg dat deze vrouwen zich tot niemand meer konden wenden. Hierdoor
belandden ze of in de gevangenis als kindermoordenaar, of ze omarmden de ondeugd.?*®

Maar de verantwoordelijkheid van de mentale en fysieke teloorgang die deze vrouwen

234 Lisa M. Todd, Sexual treason in Germany during the First World War (2017) 29.
235 German Army, German Navy, ‘Ritterlichkeit’, 10-11.

236 |pidem, 11.

237 |pidem, 11.

238 |pidem, 11.

239 Ipidem, 11-12.

72



ondergingen, lag volgens het tijdschrift niet bij de vrouw maar bij de man; bij de verleider die
zich al licht in het hoofd begon te voelen bij het zien van een ooglid van een vrouw. En hoewel
er hier en daar wel vrouwen waren die de schuldige partij waren, ging verleiding door de man
er in veel gevallen aan vooraf. Dergelijke praktijken waren volgens het tijdschrift fataal voor
het respect, het eerbied en het vertrouwen die de Duitse soldaten verdienden.?*°

Opvallend is dat Am Lagerfeuer beweert dat ridderlijkheid inherent zou moeten zijn
aan het Duitse volk — zo niet het hele Duitse volk, dan toch minstens het overgrote deel
ervan.?*! Dat de Duitsers zich volgens Am Lagerfeuer al geruime tijd meester hadden gemaakt
van deze eigenschap — zelfs al voordat “ridderlijk gedrag” als zodanig opkwam in de
Middeleeuwen — blijkt volgens het tijdschrift uit de woorden van Tacitus (circa 56 - 120 n.Chr.),
een Romeinse senator en historicus, die in het rond 98 n.Chr. verschenen historische en
etnografische werk De origine et situ Germanorum over de Germaanse stammen buiten het
Romeinse Rijk schreef. De beschrijvingen van de oude Germanen door Tacitus werden reeds
lange tijd voor de Eerste Wereldoorlog gebruikt in vergelijkingen met de moderne Duitsers.
Volgens Christopher B. Krebs, professor in Klassieke Studies aan de Stanford University, vindt
dit fenomeen zijn oorsprong in het feit dat er tot aan de oprichting van het Duitse Keizerrijk
op 18 januari 1871 geen verenigd “Duitsland” bestond. Tot de oprichting van het Keizerrijk —
en kort daarvoor, van 1867 tot 1871, de Noord-Duitse Bond — bestond “Duitsland” uit een
lappendeken van kleine staatjes die voortdurend met elkaar in conflict waren op militair,
economisch en politiek gebied.?*> Om toch een gevoel van verbondenheid te creéren, werd
daarom volgens Krebs eeuwenlang verwezen naar het gedeelde verleden van de verschillende
Duitse volkeren, die terugging tot de door Tacitus beschreven Germanen ten tijde van de
Romeinen. Hoewel het werk van Tacitus minder dan dertig pagina’s telde, beschreef en
complimenteerde hij daarin de ‘German ancestors: simple, brave, loyal, pure, just and
honorable.”?** Deze kernwoorden impliceerden voor veel Duitse intellectuelen een Duitse

superioriteit; een implicatie die zij maar al te graag voor waar aannamen.?%

240 Ipidem, 12.

241 Ipjdem, 9-10.

242 Christopher B. Krebs, A most dangerous book: Tacitus’s Germania from the Roman Empire to the Third Reich
(New York 2012) 18-21.

243 Krebs, A most dangerous book, 17-21.

244 Ibidem, 17-25.

73



Impliciet beweert Am Lagerfeuer door eerdergenoemd citaat aan te halen ook dat de
Duitsers wat betreft ridderlijkheid tegenover de vrouw al sinds de klassieke oudheid
vooruitliepen op de meeste andere volkeren.?*> Maar ten tijde van de Eerste Wereldoorlog
voldeden veel Duitsers volgens het tijdschrift niet meer aan het ridderlijk ideaalbeeld van hoe
men zich diende te gedragen tegenover vrouwen. Het tijdschrift benoemt de Duitse ridders
uit de Middeleeuwen daarom als voorbeelden voor de Duitse soldaten uit de Eerste
Wereldoorlog, zoals blijkt uit de bewering door Am Lagerfeuer dat de ridderlijkheid van de
middeleeuwse ridders de Duitse soldaten anno 1915 moest begeleiden in hun gedrag
tegenover het vrouwelijk geslacht. Bij het ontbreken van ridderlijk gedrag zou men zelfs ten
onder kunnen gaan, volgens Am Lagerfeuer.?*® Deze beweringen komen deels overeen met
de constatering door Stefan Goebel dat de Eerste Wereldoorlog soms werd gezien als een
moderne variant van een middeleeuwse kruistocht, waarbij soldaten uit de Eerste
Wereldoorlog vergeleken werden met ridders uit de Middeleeuwen.?*” In het artikel uit Am
Lagerfeuer werd de oorlog echter niet voorgesteld als een kruistocht.

Eveneens opvallend is dat het vermeende ridderlijke karakter van de Duitse soldaten
uit de Eerste Wereldoorlog wat betreft bijbehorende eigenschappen weinig verschilde van die
van de Britse soldaten. Volgens Goebel werden soldaten als ridderlijk beschouwd als zij moed,
plichtsbesef, eer, rechtvaardigheid en geloof bezaten, en waren middeleeuwse ridders
volgens Britse conventie ‘courageous, brave, gallant or valiant.”?*® Volgens Am Lagerfeuer
bezaten de Duitse soldaten uit de Eerste Wereldoorlog in elk geval moed en eer, terwijl het
tijdschrift dezelfde karaktereigenschappen toewees aan de Duitse ridders uit de
Middeleeuwen als die hun Britse tegenhangers toegewezen kregen.?*® Het tijdschrift lijkt
daarmee in te gaan tegen de bewering van Goebel dat het discourse rond ridderlijkheid in
Duitsland ongecultiveerd en onderontwikkeld was in vergelijking met die in Groot-

Brittannié.2%0

245 German Army, German Navy, ‘Ritterlichkeit’, 10.

246 Ibjdem, 10.

247 Goebel, The Great War and Medieval Memory, Summary.

248 |pidem, 195.

249 German Army, German Navy, ‘Ritterlichkeit’, 10-11; Goebel, The Great War and Medieval Memory, 195.
250 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 189.

74



4.2. Duitsers onteren hun tegenstanders niet

In het artikel ‘Ritterlichkeit gegen den Feind. Eine Erinnerung aus dem Leben Kaiser Wilhelms
I’, afkomstig uit het op 21 februari 1916 verschenen tijdschrift Armee-Zeitung der 2. Armee,
wordt er geschreven over hoe keizer Wilhelm 1 zich tijdens diens leven in oorlogstijd had
opgesteld tegenover de Fransen. Van 19 juli 1870 tot 10 mei 1871 hadden de Fransen enerzijds
en een door Pruisen geleide coalitie van een aantal Duitse staten anderzijds, de Frans-Duitse
Oorlog uitgevochten. Dit gewapende conflict resulteerde in een overwinning voor Pruisen en
leidde tot de oprichting van het Duitse Keizerrijk. Tot aan het einde van de oorlog was Wilhelm
| koning van Pruisen. Na afloop werd hij de eerste Duitse keizer sinds de ontbinding van het
Heilige Roomse Rijk.

Volgens het tijdschrift waren er tijdens de Eerste Wereldoorlog, met al haar
verschrikkingen, altijd momenten waarop teruggedacht werd aan de tijd waarin de
verschillende mogendheden de dapperheid van hun tegenstanders nog erkenden en konden
waarderen. Vooral tijdens luchtgevechten was sprake van gebruiken die men aan de
‘ritterliche Zweikampfe alter Zeit’ herinnerden.?*! Een ander sprekend voorbeeld, volgens
Armee-Zeitung der 2. Armee, was het neerleggen van twee identieke kransen door keizer
Wilhelm Il op 18 oktober 1915, ter nagedachtenis aan zowel gesneuvelde Duitse soldaten als
gesneuvelde Franse soldaten.?*? Volgens het tijdschrift liet Wilhelm Il hierbij, net als tijdens
veel andere gelegenheden, zien dat hij een echte telg uit Huis Hohenzollern was. Volgens de
auteur van ‘Ritterlichkeit gegen den Feind’ verdiende echter ook keizer Wilhelm |
lofbetuigingen.

De auteur deelt in het tijdschriftartikel daarom een anekdote, die zijn vader Ferdinand
Becker, een pastoor verbonden aan een legerdivisie tijdens de Frans-Duitse Oorlog, met hem
had gedeeld. Tijdens de militaire campagne van 1870-1871 had Becker een Franse vlag
bemachtigd, afkomstig van een volledig verwoest stadhuis. Aan het bezit van de vlag werd
volgens Armee-Zeitung der 2. Armee geen militaire waarde toegekend, dus hield Becker de
vlag voor zichzelf. Dit kwam de historieschilder Wilhelm Camphausen in Diisseldorf ter ore,
die zich vervolgens naar Becker begaf met het verzoek om de Franse vlag van hem over te

nemen. Camphausen had namelijk de opdracht gekregen om een portret van keizer

512, Armee, German Army, ‘Ritterlichkeit gegen den Feind. Eine Erinnerung aus dem Leben Kaiser Wilhelms I’
in Armee-Zeitung der 2. Armee 169 (12 februari 1916) 5.
2522 Armee, German Army, ‘Ritterlichkeit gegen den Feind’, 5.

75



Wilhelm | te schilderen, dat in het paleis in Berlijn naast de portretten van de Pruisische hertog
Frederick Willem | van Brandenburg (“Der Grosse Kurfiirst”) en de Pruisische koning Frederik
Il (“Alte Fritz”) zou komen te hangen.?>3 De schilder had het idee om Wilhelm |, de overwinnaar
van de Slag bij Sedan, af te beelden op het slagveld. Op de grond wilde hij een Franse vlag
schilderen, om de Duitse overwinning bij Sedan op een zinvolle manier te representeren. De
Franse vlag die Becker had meegenomen, zou bovendien een toepasselijke buit zijn voor de
keizer, dacht Camphausen. Zodoende kreeg de schilder de vlag, waaraan nog een aantal
insignes waren bevestigd, in zijn bezit, volgens Armee-Zeitung der 2. Armee.?>*

Een tijd later diende Becker zich aan bij Camphausen, om naar diens voortgang met
het schilderij en naar de vlag te vragen. Camphausen antwoordde hierop dat hij zijn schets
naar Berlijn had gestuurd, zodat het aan Wilhelm | kon worden gepresenteerd. Als antwoord
kreeg Camphausen van het keizerlijk kabinet te horen dat keizer Wilhelm | zeer tevreden was
en bijna alles goedkeurde, maar wel aandrong op één verandering: de Franse vlag onder de
hoeven van het paard van de keizer moest worden verwijderd, omdat Wilhelm | niet wilde dat
‘die Hufe meines Pferdes die Farben des Uberwundenen Gegners berihren.’?>> In
‘Ritterlichkeit gegen den Feind’ schrijft de auteur dat hij, sinds hij dit verhaal hoorde, elke keer
dat hij naar het schilderij keek moest denken aan de ridderlijkheid van de oude keizer, die de
vertrapte vlag van de overwonnenen had laten verwijderen.?°¢

‘Ritterlichkeit gegen den Feind’ komt overeen met de beweringen van Stefan Goebel
en George Mosse dat er in beschrijvingen van soldaten uit de Eerste Wereldoorlog veel
gesproken werd over ridderlijkheid en sportiviteit. In dit geval geldt dat ook voor Wilhelm II,
die als keizer van Duitsland officieel ook aan het hoofd stond van het Duitse leger, al waren
het in de praktijk vooral veldmaarschalk Paul von Hindenburg en generaal Erich Ludendorff
die het voor het zeggen hadden. Armee-Zeitung der 2. Armee spreekt over de ridderlijkheid
van de oude keizer, dat aan hem toegeschreven kon worden door zijn sportieve optreden —
namelijk door de verslagen tegenstander niet verder te beledigen door zijn vlag te onteren.?>’

Daarnaast refereert het tijdschrift ook aan ‘ritterliche Zweikdampfe’, ridderlijke duels, in de

253 Ibjdem, 5.

254 Ibidem, 5.

255 |pidem, 5.

256 |pidem, 5-6.

257 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 189; Mosse, Fallen Soldiers, 60; 2. Armee, German Army,
‘Ritterlichkeit gegen den Feind’, 5-6.

76



beschrijving van luchtgevechten tussen piloten, wat aansluit bij de constatering door Goebel
en Mosse dat beschrijvingen van de luchtgevechten tijdens de Eerste Wereldoorlog veelal

gebruik maakten van verwijzingen naar ridders en ridderlijke duels.?>®

4.3. De “ridderlijkheid” der Fransen
In een op 17 augustus 1916 verschenen exemplaar van het tijdschrift Kriegs-Zeitung der Elften
Armee staat in het artikel ‘Franzésische “Ritterlichkeit”” een getuigenis centraal van een Duitse
officier die voor een (onbekende) tijd een krijgsgevangene van de Fransen was geweest. De
aanhalingstekens bij het woord “ridderlijkheid” dienen om duidelijk te maken dat de titel van
het artikel sarcastisch bedoeld is. Volgens de Duitse officier werd hij tijdens zijn
krijgsgevangenschap namelijk alles behalve ridderlijk bejegend. Enkele gewonde Duitse
krijgsgevangenen werden samen met de officier naar een Frans hospitaal gebracht, waar hun
epauletten, knopen en bretels tot hun ontsteltenis van hen werden afgenomen. De officier
werd gedwongen om te lopen, ook al had hij een vijfentwintig centimeter lange wond. De
kolonel van een Frans regiment ontnam hem zijn portemonnee, een sigarettendoos, een
schaar en andere persoonlijke eigendommen, en vertelde hem dat hij deze wel terug zou
geven aan een Duitse brigade. Daarna werd de officier gedwongen om weer verder te lopen,
totdat een Franse artillerieofficier hem een stoel en wat water gaf.?*°

Dat was volgens Kriegs-Zeitung der Elften Armee echter nog niet het einde van de
lijdensweg voor de Duitse krijgsgevangenen. Volgens de Duitse officier moest hij tijdens het
transport per truck naar een ziekenhuis twee uur lang blijven staan, ondanks zijn wond.
Soldaten spogen in zijn gezicht, terwijl een tolk de gevangenen overweldigde met belediging
na belediging, waarbij hij het ook niet naliet om de Duitse keizer te vervloeken. Op alle
plaatsen waar het transport naartoe ging, werden de Duitsers volgens de officier ‘von der
Bevolkerung und den Soldaten mit wiistem Lirm empfangen.’?®® Op een onbekende plaats
werden de officier en zijn medegevangenen urenlang bespot en bedreigd door Franse
soldaten en spoorwegarbeiders. Eén Franse soldaat vroeg hen waarom ze nog niet dood

waren. In Dijon werden de krijgsgevangenen haast door een menigte ruw uit de wagen

258 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 189; Mosse, Fallen Soldiers, 66; 2. Armee, German Army,
‘Ritterlichkeit gegen den Feind’, 5.

259 11. Armee, ‘Franzdsische “Ritterlichkeit” in Kriegs-Zeitung der Elften Armee 178 (17 augustus 1916) c.
260 11, Armee, ‘Franzosische “Ritterlichkeit”’, c.

77



getrokken. Op het treinstation van Macon werden ze bijna een uur aan het publiek getoond.
In de gevangenis in Chalons-sur-Saone werden ze bij de ramen beledigd en bespuugd, terwijl
Franse soldaten hen met stenen bekogelden. Zelfs de zusters van het Rode Kruis staken hun
tong naar hen uit.?®? In het station van Marseille werden de gevangenen begroet met woest
gehuil en op straat werden stenen in de wagen gegooid. In fort St. Nicolas werden ze met
zeshonderd criminelen, waaronder twee moordenaars, in een militaire gevangenis vol
ongedierte gegooid. In Bastia, op Corsica, werden ze door een menigte bespuugd en bekogeld
met stenen en paardenmest. En tot slot werden de gevangenen op de boot op de terugweg
naar Frankrijk continu bespioneerd door Franse soldaten als ze even een luchtje wilden
scheppen.?6?

In dit artikel wordt enkel in de titel expliciet gerefereerd aan de Middeleeuwen,
waarmee in combinatie met de rest van het artikel de Fransen — opvallend genoeg niet alleen
militairen maar ook burgers uit alle lagen van de samenleving — als onridderlijk af worden
geschilderd. Volgens Stefan Goebel waren de pogingen van de Duitsers om hun vijanden in
diskrediet te brengen door hen als “Unritterlich” af te schilderen echter een manier om de
ridderlijkheid van de Duitse soldaten indirect te bevestigen.?®®> Daarnaast lijken de
volhardende Duitse krijgsgevangenen ook te voldoen aan het beeld van “de ridderlijke
soldaat”, die volgens Goebel gezien werd als ““a man of courage, unshakable and chivalrous
as strong”.”?¢4 Door hun krijgsgevangenen zo te mishandelen, bewezen de Fransen dat niet zij
maar de Duitsers ridderlijk waren. Dit beeld wordt nog verder versterkt door het lijdzaam
ondergaan door de Duitsers van alle vernederingen en mishandelingen die de Fransen hen

aandeden, zonder dat de Duitse krijgsgevangenen daardoor mentaal of fysiek braken.

4.4, Deinvloed van de Germanen en de Middeleeuwen op hedendaags(e) Duits(ers)

Op 11 april 1917 verscheen een uitgave van het Duitse legertijdschrift K. u. K. Feldzeitung der
4. Armee. In deze uitgave is een artikel te lezen over de herkomst van een aantal uitspraken
in de Duitse taal die gerelateerd zijn aan oorlog en de voorouders van de moderne Duitsers,

afkomstig uit de Middeleeuwen en de Klassieke Oudheid. Volgens K. u. K. Feldzeitung zijn de

261 |pidem, c.

262 |pidem, c.

263 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 189, 211.
264 |hjdem, 195.

78



Duitsers dank verschuldigd aan de middeleeuwse ridders voor enkele van de mooiste
beeldspraken in hun eigen taal.?®> Talloze figuratieve uitdrukkingen die in het dagelijks leven
van vandaag gebruikt worden, vinden volgens K. u. K. Feldzeitung hun oorsprong in de tijd van
de Duitse voorouders. “Ridders” en “ruiters” betekenden oorspronkelijk hetzelfde. Het korte
zwaard dat door de ridders gebruikt werd, werd “sahs” genoemd, waarmee de Saksen volgens
K. u. K. Feldzeitung hun naam verkregen. Van het scherpe, gepolijste zwaard komen de
uitdrukkingen “Schneide haben” en “schneidig”.?®® Zelfs het woord “Germanen” vindt zijn
oorsprong in wapentuig: de speer die de Germanen gebruikten, werd een “Ger” genoemd.
Met “Germanen” werd dan ook “speerdragers” bedoeld. Veel Duitse eigennamen zijn volgens
K. u. K. Feldzeitung ook afgeleid van dit favoriete wapen van de Duitse voorouders: Gerhard
betekent “sterk met de speer”, Riidiger betekent “beroemd om de speer” en Gertrud betekent
“de speervechter”. Het schild diende ter verdediging tegen vijandelijke speerwerpen. Er
werden volgens K. u. K. Feldzeitung allerlei herkenningstekens van de volkeren en tekenen van
verwantschap op geschilderd, waaruit de wapenschilden van de ridders zich geleidelijk aan
ontwikkelden.?®” De uitdrukking “iets in je schild voeren” en het Duitse woord “schildern”
vinden daar hun oorsprong in, en “iemand op je schild heffen” valt volgens K. u. K. Feldzeitung
eveneens te herleiden naar de tijd van de Germanen, die hun gekozen stamhoofden op
schilden ophieven. Daarbij betekent “oorlog” volgens K. u. K. Feldzeitung niet alleen oorlog
voeren, maar ook iets ontvangen. Overwinnaars namen de kleren en wapens van hun
veroverde vijanden af. Uit de verwijdering van het pantser komen de woorden
“verontwaardiging” en “verontwaardigd”. Volgens K. u. K. Feldzeitung heeft “verontwaardigd”
wonderbaarlijk genoeg bijna dezelfde betekenis als "gepantserd worden"; degene die het
harnas draagt is klaar om te vechten, dus "zich wapenen" betekent “boos maken” en
"gepantserd worden" betekent “boos worden”.268

Het is opvallend dat K. u. K. Feldzeitung zo veelvuldig en expliciet de Germanen en
Duitse ridders als de voorouders van de moderne Duitsers benoemt. Hoewel het tijdschrift
niet naar de Romeinse historicus Tacitus verwijst, kan dit artikel wel beschouwd worden in het

licht van diens beschrijvingen van de Germanen uit de eerste eeuw n.Chr. en de

265 4. Armee, German Army, ‘Kleine Chronik’ in K. u. K. Feldzeitung der 4. Armee (11 april 1917) 3.
266 4. Armee, German Army, ‘Kleine Chronik’, 3.

267 |pidem, 3.

268 |hjdem, 3.

79



daaropvolgende reflecties op die beschrijvingen door de eeuwen heen. Tacitus beschrijft hoe

nauw het leven van de Germanen was verbonden met oorlogsvoering en wapentuig:

Germanic life is devoted to military valor and fortitude, and “rest is odious to this
people”. They are warriors, “created” (..) “by nature for warfare and military
discipline.” Upon entering society as an adult, the young man receives a shield and
spear (the framea), thus learning what contributions to society are expected of him.
Even the dowry (...) includes weapons {(...); quite simply “nothing is done without

weapons.” As warriors they defend their freedom, inside and outside their country.?®®

In de verwijzingen naar de oorsprong van verschillende moderne Duitse woorden, behandelt
K. u. K. Feldzeitung uitsluitend woorden die gekoppeld zijn aan oorlogshandelingen of
wapentuig uit de tijd van de Germanen en de Middeleeuwen. Door de verwevenheid van de
Duitse taal — en daarmee de Duitsers — met de militaire levenswijze van de Germanen en de
Duitse ridders uit en toe te lichten, impliceert K. u. K. Feldzeitung dat de moderne Duitsers
dezelfde (ridderlijke) eigenschappen bezitten als hun veronderstelde voorouders. Dit komt
overeen met de beweringen van Goebel en Franzen dat verwijzingen naar ridderlijke
eigenschappen de boventoon voerden tijdens de Eerste Wereldoorlog.?’° Daarnaast benoemt
K. u. K. Feldzeitung ook expliciet een continuiteit tussen de Germanen uit de Oudheid, de
Duitse ridders uit de Middeleeuwen en de moderne Duitsers uit de Eerste Wereldoorlog. Dit
kan gezien worden als overeenkomend met de beweringen van Goebel en Samuel Hynes dat
tijdens de Eerste Wereldoorlog getracht werd een historische continuiteit met de

Middeleeuwen te bekrachtigen.?’?

4.5. De gehate Duitse piloot

In de uitgave van 26 mei 1918 van het tijdschrift Der Champagne Kamerad: Feldzeitung der 3.
Armee is een artikel te vinden over de ridderlijkheid — dan wel het gebrek daaraan — van de
Engelsen, maar met name ook van de Fransen. Volgens het tijdschrift hoopte vrijwel iedereen

dat de vijandschap, de haat en de laster tegen en tussen de piloten van Franse, Engelse en

269 Krebs, A most dangerous book, 46-47.
270 Erantzen, Bloody Good, 13; Goebel, The Great War and Medieval Memory, 189.
271 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 28-29; Hynes, A War Imagined, xi.

80



Duitse afkomst tot een zwijgen zouden worden gebracht met de begrafenis van ‘des kithnsten
und erfolgreichsten aller Kampfflieger’.?”2 Hoewel deze “wilde en succesvolle”, gesneuvelde
piloot niet direct bij naam genoemd wordt, gaat het hier zeer waarschijnlijk om de toentertijd
ook al beroemde Manfred “de Rode Baron” von Richthofen, die op 21 april 1918 sneuvelde
toen hij in zijn vliegtuig werd neergehaald boven een slagveld nabij Vaux-sur-Somme. Volgens
Der Champagne Kamerad moest men in de doden niet de gehate tegenstander zien, maar de
meester die in de ridderlijke strijd is gevallen. Door de “waardige” begrafenis die Engelse
piloten volgens het tijdschrift voor Von Richthofen hadden voorbereid, en door respectvolle
opmerkingen in de Engelse pers, waaronder de Times en de Westminster Gazette van
respectievelijk 22 en 23 april, voelden de Duitsers zich in deze hoop gesterkt.?”3

Hoewel de Britten in Der Champagne Kamerad positief bejegend worden, bleken de
Fransen volgens Der Champagne Kamerad echter voornemens om zichzelf ten schande te
maken. De Franse kranten, met name de Matin van 23 april, spanden zich tot hun uiterste in
om het beeld van de dode Duitse oorlogsheld te belasteren met kwaadaardige
opmerkingen.?’* Zo betwijfelden de Fransen het aantal overwinningen van de Rode Baron in
de lucht. Diens successen werden minder aan hem toegeschreven dan aan de rest van zijn
luchteskader, die naar verluidt zijn slachtoffers achtervolgde totdat Von Richthofen hen neer
kon schieten, volgens de Temps van 25 april.?”> Het had er, zo benadrukte Matin, alle schijn
van dat Von Richthofen zijn overwinningen nooit alleen behaalde, noch in een gelijke strijd.
De Rode Baron won volgens de Franse pers alleen maar door individuele tegenstanders te
overtroeven. Zijn hele carriére als een jachtvlieger werd volgens Der Champagne Kamerad
meerdere malen zelfs grotendeels afgedaan als een verzinsel, voortvloeiend uit Duitse angst
en schaamte.?’®

Daarnaast was er volgens het tijdschrift ook geen gebrek aan traditionele beledigingen,
gericht tegen de Duitse piloten in het algemeen en tegen Von Richthofen als de leider van de
“rode piraten” in het bijzonder.?’” Der Champagne Kamerad stelt dat het moeilijk is om te

begrijpen hoe een volk als het Franse, dat ooit zo trots was op haar ridderlijkheid, haar

2723, Armee, German Army, ‘Die “ritterlichen” Franzosen!’ in Der Champagne Kamerad: Feldzeitung der 3.
Armee 4/128 (26 mei 1918) 14.

273 3. Armee, German Army, ‘Die “ritterlichen” Franzosen!’, 14.

274 |bidem, 14.

275 |bidem, 14.

276 |pidem, 14.

277 Ibidem, 14.

81



waardigheid zo volledig kon laten varen. De auteurs van het artikel stellen zich naar eigen
zeggen echter tevreden met het identificeren van de verscheidene misstanden in de Franse
pers, waarna deze overgelaten zouden worden aan het oordeel van de wereld. Volgens Der
Champagne Kamerad zou dat oordeel ongetwijfeld overeenkomen met dat van de auteurs
van het artikel; de Fransen, die de doden hadden willen kleineren, waren er enkel in geslaagd
om zichzelf te depreciéren.?’®

Hoewel Der Champagne Kamerad er geen verklaring voor geeft, is de vergelijking
tussen het squadron van Von Richthofen en piraten een bijzondere. Piraten als de Barbarijse
piraten aan de Middellandse Zee waren in de Middeleeuwen een gehate vijand, en leken in
hun gedrag het tegenovergestelde van de ridder. Terwijl ridders op zoek gingen naar nobele
duels, zich aan algemeen geaccepteerde oorlogsregels hielden en voornamelijk uit waren op
roem en zelfontwikkeling, waren piraten juist uit op gevechten waarin zij duidelijk de
overhand hadden, joegen ze de meeste tegenstanders — al dan niet gewapend — over de kling
of namen hen gevangen als slaaf, en waren zij vooral uit op winst door plundering. Door Von
Richthofen cum suis met piraten te vergelijken, werd gepoogd hun reputatie als ridders in de
lucht ernstige schade toe te brengen.

De bewering van Stefan Goebel dat er tijdens de Eerste Wereldoorlog sprake was van
ontevredenheid met de morele en sociale situatie in de maatschappij, komt overeen met het
artikel ‘Die “ritterlichen” Franzosen!’ in Der Champagne Kamerad: Feldzeitung der 3. Armee.
Volgens Goebel hadden deze ontevredenheid alsook een verlangen om terug te keren naar
een ingebeelde harmonie en doelgerichtheid van het verre verleden tot gevolg dat de
Middeleeuwen geidealiseerd werden.?’”? In ‘Die “ritterlichen” Franzosen!” uit die
ontevredenheid zich in de bewering dat men lange tijd de hoop had dat vijandschap, haat en
laster tot een einde zouden komen wanneer men in gesneuvelde doden niet de gehate

tegenstanders zag, maar de meester die in de ridderlijke strijd was gevallen.?8°

4.6. Conclusie
In dit hoofdstuk staat de volgende deelvraag centraal: welke uitingen van collectieve

herinneringen aan de Middeleeuwen zijn er te constateren in Duitse legertijdschriften uit de

278 |bidem, 14.
279 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 13.
280 11. Armee, ‘Franzosische “Ritterlichkeit”, c.

82



Eerste Wereldoorlog. Gelet op deze vraag zijn er in de in dit hoofdstuk behandelde analyses
van Duitse legertijdschriften een aantal opvallendheden te constateren. Eén van de
voornaamste wijzen waarop uitingen van collectieve herinneringen aan de Middeleeuwen
terug te vinden zijn in de Duitse bronnen, is door het maken van historische vergelijkingen. Zo
verhalen Am Lagerfeuer en K. u. K. Feldzeitung over de oude Germaanse stammen van vooér
en aan het begin van de Middeleeuwen, om zodoende het punt te kunnen maken dat
ridderlijkheid inherent is aan het Duitse volk.?®! Daarnaast wordt in Armee-Zeitung der 2.
Armee ook de Frans-Duitse Oorlog van 1870-1871 aangehaald in een vergelijking tussen het
gedrag van Duitsers toen, en dat van Duitsers anno 1916.

Een ander veelvoorkomend gebied waarin veel uitingen van herinneringen aan de
Middeleeuwen te constateren zijn, is in discreditering van de vijand. In zowel Kriegs-Zeitung
der Elften Armee als Der Champagne Kamerad worden de Fransen door de Duitsers met
negatieve bewoordingen beschreven. Zo waren de Fransen volgens Kriegs-Zeitung der Elften
Armee onridderlijk vanwege hun mishandeling van Duitse krijgsgevangenen, en brachten ze
zichzelf volgens Der Champagne Kamerad ten schande door de gesneuvelde Manfred von
Richthofen door het slijk te halen en zijn prestaties te beschimpen.?8?

Het laatste terrein waarop verwijzingen naar de Middeleeuwen veelvuldig voorkomen
is in propagandafuncties. Zo gebruikt Am Lagerfeuer verwijzingen naar middeleeuwse ridders
om expliciet aan te geven dat zij als voorbeeld voor de Duitse soldaten anno 1915 hoorden te
dienen. Het tijdschrift Armee-Zeitung der 2. Armee gebruikt de verwijzing naar het ridderlijke
gedrag van wijlen keizer Wilhelm | voor politieke propaganda, door hem —en daarmee indirect
ook zijn zoon, keizer Wilhelm Il — voor te stellen als een waardige keizer die zijn vijanden met
respect behandelde. In Kriegs-Zeitung der Elften Armee wordt de waslijst aan mishandelingen
van Duitse gevangenen door de Fransen en de daarmee gepaard gaande onridderlijkheid
gebruikt om de ridderlijkheid van de Duitsers indirect te prijzen. En in Der Champagne
Kamerad wordt gepoogd om de publieke opinie tegen de Fransen te kanten door hun

uitspraken in de pers, die door het tijdschrift onridderlijk genoemd wordt, te benoemen.?®3

281 German Army, German Navy, ‘Ritterlichkeit’, 10-12; 4. Armee, German Army, ‘Kleine Chronik’, 3.

282 11. Armee, ‘Franzosische “Ritterlichkeit”, c; 3. Armee, German Army, ‘Die “ritterlichen” Franzosen!’, 14.
283 German Army, German Navy, ‘Ritterlichkeit’, 10-12; 2. Armee, German Army, ‘Ritterlichkeit gegen den
Feind’, 5; 11. Armee, ‘Franzosische “Ritterlichkeit”’, c; 3. Armee, German Army, ‘Die “ritterlichen” Franzosen!’,
14.

83



Concluderend zijn er in deze bronnen drie manieren te constateren waarop uitingen
van collectieve herinneringen aan de Middeleeuwen terug te vinden zijn in Duitse
legertijdschriften uit de Eerste Wereldoorlog: in historische vergelijkingen, in discreditering

van de vijand, en in propaganda op maatschappelijk en politiek gebied.

84



H5 — Besluit

In deze thesis heb ik onderzocht op welke wijze uitingen van collectieve herinneringen aan de
Middeleeuwen te constateren zijn in Britse en Duitse legertijdschriften uit 1914-1918.
Hiervoor heb ik allereerst secundaire literatuur behandeld dat zich richt op referenties aan de
Middeleeuwen in kunst en cultuur uit 1914-1918. Uit deze literatuur zijn twee thema’s
gedestilleerd op basis waarvan de in deze thesis gebruikte primaire bronnen zijn geselecteerd
en geanalyseerd. Deze twee thema’s zijn: referenties aan de Middeleeuwen om de
eigenschappen van de eigen troepen en bondgenoten mee te beschrijven of te vergelijken, en
referenties aan de Middeleeuwen om de vijand mee in diskrediet te brengen.

Aan de hand van tien primaire bronnen is gebleken dat het eerste ook in aanzienlijke
mate is te constateren in zowel Britse als Duitse legertijdschriften uit de Eerste Wereldoorlog.
Dit gebeurt aan de hand van historische vergelijkingen. Zo worden Britse soldaten in de Britse
primaire bronnen vergeleken met de zestiende-eeuwse leden van de Maltezer Orde die het
net zoals de twintigste-eeuwse Britten opnamen tegen de Ottomanen. De Britse soldaten
worden ook wel vergeleken met middeleeuwse kruisvaarders, terwijl piloten beschreven
worden als moderne Arthuriaanse ridders. Net als de Britten in de Britse bronnen worden de
Duitsers in de Duitse bronnen ook veelvuldig vergeleken met middeleeuwse ridders.
Daarnaast worden de middeleeuwse Germanen aangehaald om de Duitse soldaten mee te
vergelijken. In het gebruik van referenties aan de Middeleeuwen om de eigenschappen van
de eigen soldaten te beschrijven, komen de Britse en Duitse legertijdschriften dus grotendeels
overeen.

Omtrent het thema “discreditering van de vijand” zijn echter verschillen te ontdekken.
Zo worden de Duitsers in de Britse bronnen vergeleken met de historische ridders van de
Duitse Orde, ook wel de Teutoonse Orde genaamd, of worden zij vergeleken met de Hunnen
onder Attila de Hun. In deze vergelijkingen wordt veel aandacht besteed aan de historische
(mis)daden van de Hunnen en de Teutoonse ridders, die veelvuldig “wreed”, “barbaars” en
“onridderlijk” genoemd worden. De Duitsers, die hun vijanden — voornamelijk de Fransen —
weliswaar meermaals “onridderlijk” noemen, maken echter geen directe, historische
vergelijkingen. Zij pogen de Fransen wel zwart te maken, maar refereren hiervoor amper tot
niet aan de Middeleeuwen. De Duitsers gebruiken hiervoor enkel bewoordingen als

“onridderlijk” die niet verder toegelicht worden.

85



De onderzoeksvraag van deze scriptie luidt: Op welke wijze vormen uitingen van collectieve
herinneringen aan de Middeleeuwen een referentiekader in Britse en Duitse legertijdschriften
uit de Eerste Wereldoorlog? Referenties aan de Middeleeuwen komen explicieter en vaker
terug in de Britse bronnen dan in de Duitse bronnen. De wijze waarop herinneringen aan de
Middeleeuwen geuit werden is voornamelijk door middel van anachronismen, historische
vergelijkingen, discreditering en propaganda op maatschappelijk, militair en politiek gebied.
De bronnenanalyses sluiten grotendeels aan op de bevindingen in secundaire
literatuur, afkomstig van onder anderen Stefan Goebel, Benedict Anderson, Allen J. Frantzen,
Michael Paris, Paul Fussell en Robert L. Nelson. Goebel, Frantzen, Paris en Fussell beweren dat
Britse soldaten in Britse kunst en literatuur uit de Eerste Wereldoorlog veelvuldig vergeleken
worden met de rechtvaardige, moedige en christelijke ridders en kruisvaarders uit de
Middeleeuwen, terwijl de Duitsers vergeleken worden met de wrede Hunnen en de tirannieke
Teutoonse ridders, vanwege vermeende en echte oorlogsmisdaden. In de vijf geanalyseerde
Britse legertijdschriften gebeurt dit ook. De bewering van Frantzen dat Britse referenties aan
de Middeleeuwen in kunst en literatuur veelal sterk zijn verbonden zijn met het christendom,
specifieke christelijke idealen of aan de lijdensweg van Jezus Christus, komt echter minder
terug in dit type bron. In slechts twee van de vijf Britse bronnen is dit het geval. De bewering
van Goebel dat “ijzer” de boventoon voert in Duitse referenties aan de Middeleeuwen valt
ook niet te rijmen met de bronnenanalyses, evenmin als zijn bewering dat zowel Britten als
Duitsers de oorlog als een kruistocht verbeeldden. In geen van de vijf Duitse legertijdschriften
komen ijzer of verwijzingen naar de kruistochten aan bod. Daarentegen lijkt Goebel gelijk te
hebben met zijn bewering dat het ridderlijk discourse in Duitsland onderontwikkeld was; in de
Duitse bronnen wordt ridderlijkheid wel genoemd maar in het geheel niet beschreven.
Daarmee lijkt Goebels bewering bewezen. Wel zijn in de Duitse legertijdschriften duidelijk
twee van de vier thema’s terug te vinden die Nelson onderscheidt: de rol van Duitsland in de
oorlog en haar bezetting van buitenlandse gebieden en bevolkingen, het concept van
kameraadschap, het concept van mannelijkheid, en de beeldvorming over vrouwen en de
vijand. Met name het concept van mannelijkheid en de beeldvorming over vrouwen en de

vijand komen aan bod in de door mij onderzochte Duitse bronnen.

86



Literatuurlijst

Primaire bronnen

2. Armee, German Army, ‘Ritterlichkeit gegen den Feind. Eine Erinnerung aus dem Leben
Kaiser Wilhelms I’ in Armee-Zeitung der 2. Armee 169 (12 februari 1916) 5-6.

3. Armee, German Army, ‘Die “ritterlichen” Franzosen!’ in Der Champagne Kamerad:
Feldzeitung der 3. Armee 4/128 (26 mei 1918) 14.

4. Armee, German Army, ‘Kleine Chronik’ in K. u. K. Feldzeitung der 4. Armee (11 april
1917) 3.

11. Armee, ‘Franzosische “Ritterlichkeit” in Kriegs-Zeitung der Elften Armee 178 (17 augustus
1916) c.

13t New Zealand Reinforcements, New Zealand Expeditionary Force, ‘The Crusader’ in The
Crusader 1/1 (1 augustus 1916) 1-2.

British Expeditionary Force, British Army, ‘Chivalry and the wounded: The Hospitallers of St.
John of Jerusalem 1014-1915’ in "Khaki": A monthly magazine and cabled news sheet
for the over-sea soldier bringing him as a gift - news from home 1 (1 maart 1915)
67-126.

British Expeditionary Force, British Army, ‘The death of Roland: the hero of the oldest French
epic’ in "Khaki": A monthly magazine and cabled news sheet for the over-sea soldier
bringing him as a gift - news from home 1 (1 mei 1917) 233-237.

Egyptian expeditionary force, ‘Beersheba to Beeroth’ in The Palestine news: the weekly
newspaper of the Egyptian expeditionary force of the British army in occupied enemy
territory 1/11 (16 mei 1918) 5.

German Army, German Navy, ‘Ritterlichkeit’ in Am Lagerfeuer: Kriegsernst u. Kriegshumor
fiir unsere Soldaten 11 (5 januari 1915) 1-12.

Royal Naval College, Greenwich, British Royal Naval Air Service, ‘Chivalry in the air’ in The

Quirk: R.N.A.S. R.N. College, Greenwich 1/7 (29 juni 1918) 8.

87



Secundaire literatuur

Anderson, Benedict, Imagined communities (Londen 2016).

Assmann, Jan, ‘Collective Memory and Cultural Identity’, New German Critique, 65 (1995).

Erll, Astrid, Memory in culture (Basingstoke 2011).

Frantzen, Allen J., Bloody Good: Chivalry, Sacrifice, and the Great War (Chicago 2004).

Fussell, Paul, The Great War and Modern Memory (Londen 1979).

Girouard, Mark, The return to Camelot. Chivalry and the English gentleman (Londen 1981).

Hynes, Samuel, A War Imagined: The First World War and English Culture (Londen 1990).

King, Alex, Memorials of the Great War in Britain: The Symbolism and Politics of
Remembrance (Oxford 1998).

Krebs, Christopher B., A most dangerous book: Tacitus’s Germania from the Roman Empire
to the Third Reich (New York 2012).

Lipp, Anne, Meinungslenkung im Krieg: Kriegserfahrungen deutscher Soldaten und ihre
Deutung 1914 - 1918 (Gottingen 2003).

Mosse, George L., Fallen Soldiers: Reshaping the Memory of the World Wars (New York
1990).

Nelson, Robert L., German soldier newspapers of the First World War (Cambridge 2011).

Paris, Michael, Warrior Nation: Images of War in British Popular Culture, 1850-2000 (Londen
2000).

Seal, Graham, The soldiers’ press. Trench journals in the First World War (Basingstoke 2013).

Todd, Lisa M., Sexual treason in Germany during the First World War (2017).

Winter, Jay, Sites of Memory, Sites of Mourning. The Great War in European Cultural History
(Cambridge 1998).

Winter, Jay, en Sivan, Emmanuel (eds.), Remembering War: the Great War between Memory
and History in the 20t Century (New Haven 2006).

Workman, Leslie J. (ed.), ‘Preface’ in Studies in Medievalism 8 (1996) 1-2.

88



Bijlage 1 — Samenvatting

Het is dit jaar honderd jaar geleden dat er een einde kwam aan de Eerste Wereldoorlog. De
Eerste Wereldoorlog en de daarin aangetroffen wijze van oorlogvoering was anders dan alle
andere oorlogen in de geschiedenis tot dan toe. Zo vonden er voor het eerst gevechten in de
lucht plaats, evenals grootschalige artilleriebombardementen en gifgasaanvallen. Om dit alles
een plaats te kunnen geven, werd er verwezen naar ideeén en gebeurtenissen uit onder
andere de Middeleeuwen. In deze thesis wordt onderzocht of en hoe dit in Britse en Duitse
legertijdschriften uit 1914-1918 gebeurde. De onderzoeksvraag luidt dan ook: Op welke wijze
vormen uitingen van collectieve herinneringen aan de Middeleeuwen een referentiekader in
Britse en Duitse legertijdschriften uit de Eerste Wereldoorlog?

Om antwoord te kunnen geven op deze vraag wordt in deze thesis gebruik gemaakt
van artikelen uit vijf Britse en vijf Duitse legertijdschriften uit de Eerste Wereldoorlog. Uit
secundaire literatuur omtrent referenties aan de Middeleeuwen in kunst en cultuur uit 1914-
1918 worden in hoofdstuk 2 enkele thema’s gedestilleerd op basis waarvan de in deze thesis
gebruikte primaire bronnen zijn geselecteerd. In hoofdstukken 3 en 4 worden deze Britse
respectievelijk Duitse bronnen geanalyseerd. De resultaten van de bronnenanalyses worden
vervolgens in het vijfde hoofdstuk, de conclusie, onderling vergeleken, en worden daarbij ook
vergeleken met de conclusies van relevant onderzoek dat in de historiografie en in het tweede
hoofdstuk van deze scriptie wordt behandeld.

De twee meest voorkomende manieren waarop herinneringen aan de Middeleeuwen
worden geuit in de Britse en Duitse legertijdschriften, zijn enerzijds het uitlichten van de
positieve eigenschappen van de eigen en geallieerde strijdkrachten, en anderzijds het in
diskrediet brengen van de vijand. Beide gebeuren aan de hand van historische vergelijkingen.
Zo worden Britse soldaten in de Britse primaire bronnen vergeleken met de leden van de
Maltezer Orde, een middeleeuwse christelijke ridderorde, die het tijdens het Beleg van Malta
in 1565 opnamen tegen de Ottomanen — net zoals de Britten, die driehonderdvijftig jaar later
ook tegen de Ottomanen streden. De Britse soldaten worden ook wel vergeleken met
middeleeuwse kruisvaarders, terwijl piloten beschreven worden als moderne Arthuriaanse
ridders. Net als de Britten in de Britse bronnen worden de Duitsers in de Duitse bronnen ook
veelvuldig vergeleken met middeleeuwse ridders. Daarnaast worden de middeleeuwse
Germanen aangehaald om de Duitse soldaten mee te vergelijken. Historische vergelijkingen

dienden ook om de tegenstander mee te beschrijven en om hen daarmee zwart te maken.

89



Zo worden de Duitsers in de Britse bronnen vergeleken met de historische ridders van de
Duitse Orde, ook wel de Teutoonse Orde genaamd, of worden zij vergeleken met de Hunnen
onder Attila de Hun. In deze vergelijkingen wordt veel aandacht besteed aan de historische
(mis)daden van de Hunnen en de Teutoonse ridders, die veelvuldig “wreed”, “barbaars” en
“onridderlijk” genoemd worden. De Duitsers, die hun vijanden — voornamelijk de Fransen —
weliswaar meermaals “onridderlijk” noemen, maken echter geen directe, historische
vergelijkingen.

Daarmee is gelijk een belangrijk onderling verschil geconstateerd: in hun gebruik van
referenties aan de Middeleeuwen lijken de Britse en Duitse soldaten slechts ten dele op
elkaar. Terwijl de Britten verwijzingen naar de Middeleeuwen haast even vaak gebruiken om
de eigen soldaten te verheerlijken als om hun vijanden te discrediteren, houden de Duitsers
het voornamelijk bij het verheerlijken van de eigen soldaten. In de vijf geanalyseerde Duitse
legertijdschriften proberen de Duitsers hun vijanden — met name de Fransen — wel zwart te
maken, maar gebruiken zij hiervoor enkel bewoordingen als “onridderlijk” die niet verder
toegelicht worden. Historische vergelijkingen worden hierbij niet gemaakt.

De bronnenanalyses sluiten grotendeels aan op de bevindingen in secundaire
literatuur, afkomstig van onder anderen Stefan Goebel, Benedict Anderson, Allen J. Frantzen,
Michael Paris en Paul Fussell. Goebel, Frantzen, Paris en Fussell beweren dat Britse soldaten
in Britse kunst en literatuur uit de Eerste Wereldoorlog veelvuldig vergeleken worden met de
rechtvaardige, moedige en christelijke ridders en kruisvaarders uit de Middeleeuwen, terwijl
de Duitsers vergeleken worden met de wrede Hunnen en de tirannieke Teutoonse ridders,
vanwege vermeende en echte oorlogsmisdaden. In de vijff geanalyseerde Britse
legertijdschriften gebeurt dit ook. De bewering van Frantzen dat Britse referenties aan de
Middeleeuwen in kunst en literatuur veelal sterk verbonden zijn aan het christendom, komt
echter minder overeen met de bronnenanalyses. In slechts twee van de vijf Britse bronnen is
dit het geval. De bewering van Goebel dat “ijzer” de boventoon voert in Duitse referenties aan
de Middeleeuwen valt ook niet te rijmen met de bronnenanalyses, evenmin als zijn bewering
dat zowel Britten als Duitsers de oorlog als een kruistocht verbeeldden. In geen van de vijf
Duitse legertijdschriften komen ijzer of verwijzingen naar de kruistochten aan bod.
Daarentegen lijkt Goebel gelijk te hebben met zijn bewering dat het ridderlijk discourse in
Duitsland onderontwikkeld was. In de Duitse bronnen wordt ridderlijkheid wel genoemd maar

in het geheel niet beschreven.

90



