
‘De grote moderne kruistocht’ 
 
 

De herinnering aan de Middeleeuwen in Britse en Duitse legertijdschriften uit de Eerste 

Wereldoorlog (1914-1918) 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

J.M. van Dijk 
 

Thesis Master Maatschappijgeschiedenis 
 

Erasmus Universiteit Rotterdam 
 

29 juni 2020 



2 
 

‘De grote moderne kruistocht’1 

 

De herinnering aan de Middeleeuwen in Britse en Duitse legertijdschriften uit de Eerste 

Wereldoorlog (1914-1918) 

 
 
 
 
 
 
 
 
Naam:  
J.M. van Dijk 
 
Studentnummer:  
387348 
 
E-mail adres: 
jeroenmarijnvandijk@hotmail.com 
 
Telefoonnummer:  
06-47593147 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Studie:   
Master Maatschappijgeschiedenis 
 
Specialisatie:  
Geschiedenis van Nederland in een 
mondiale context 
 
Universiteit:  
Erasmus Universiteit Rotterdam  
(ESHCC) 
 
Adres: 
Burgemeester Oudlaan 50 
3062 PA Rotterdam 
 
Begeleider:  
Dr. Robbert-Jan Adriaansen 
 
Tweede lezer:  
Prof. dr. Arianne Baggerman 
 
Inleverdatum:  
29 juni 2020 
 
Aantal woorden:  
27.035 
 
Annotatiemethode:  
Historisch Ambacht   
(achtste, herziene uitgave)

 
1 Deze titel is ontleend aan: 13th New Zealand Reinforcements. New Zealand Expeditionary Force, ‘The 
Crusader’ in The Crusader 1 (1 augustus 1916) 1-2. 



Woord vooraf 

Toen ik aan het begin stond van mijn masteropleiding Maatschappijgeschiedenis aan de 

Erasmus Universiteit Rotterdam, wist ik dat ik wederom een scriptie zou moeten gaan 

schrijven. Enkele maanden eerder had ik voor mijn bacheloropleiding Geschiedenis reeds een 

scriptie afgerond. Hierin vergeleek ik een aantal reisverslagen uit circa 1850 en circa 1700 van 

Britse en Nederlandse reizigers door Italië met elkaar en onderzocht ik hoe zij over Italië en 

het Italiaanse volk schreven. Het leren ontcijferen van de gedrukte lettertypes uit die tijd, 

evenals het ontdekken van de beelden en ideeën waar deze reizigers op terug grepen in hun 

beschrijvingen, beviel mij zo goed dat ik wist dat ik een soortgelijk onderzoek best nog een 

keer zou willen uitvoeren.  

Dat moest dan wel een onderzoek naar een andere periode zijn; ik wilde mijn kennis 

namelijk nog wat verbreden. Maar welke periode? Aangezien ik een grote interesse heb in 

alles wat met geschiedenis te maken heeft – wat u, gezien mijn keuze voor een 

geschiedenisstudie, waarschijnlijk niet zult verbazen – was de keuze voor een bepaalde 

periode aanvankelijk een lastige. Wel realiseerde ik mij dat ik mij graag eens zou willen 

verdiepen in militaire historie, iets wat ik nog niet veel had gedaan. Dat hielp mij bij mijn keuze. 

2018, het jaar waarin ik begon met het schrijven van deze scriptie, was namelijk het 

honderdste jaar na het einde van de Eerste Wereldoorlog. Een uitgelezen kans, dus, om dieper 

in te gaan op die periode. 

En zo geschiedde. Voor u ligt het resultaat van het maandenlang ploeteren door 

Engels- en Duitstalige bronnen uit de Eerste Wereldoorlog en meer recente literatuur over 

hetzelfde onderwerp. Het zou echter niet eerlijk zijn om niet de personen te benoemen zonder 

wie deze scriptie nooit dezelfde kwaliteit zou hebben gehad. Mijn dank gaat allereerst en 

voornamelijk uit naar mijn begeleider, dr. Robbert-Jan Adriaansen. Zonder zijn uiterst 

waardevolle en opbouwende kritiek, begripvolheid en enorme hoeveelheid kennis, zou deze 

scriptie nooit een succes geweest zijn. Ook zijn geduld verdient lof; deze is ongetwijfeld 

meermaals door mij op de proef gesteld. Zoals Adriaansen hielp om deze scriptie op een hoger 

plan te trekken, zo ook werd zijn geduld zonder meer op een hoger plan getrokken.  

Ik dank ook de medewerkers van de universiteitsbibliotheek van de Erasmus 

Universiteit Rotterdam. Van de daar aanwezige faciliteiten en geboden diensten heb ik 

dankbaar en ongegeneerd vaak gebruik gemaakt.  



4 
 

Mijn vrienden en oud-studiegenoten Maarten, Tim, Martijn en Maarten-Jan, die hun 

master Maatschappijgeschiedenis vóór mij al hadden afgerond, wil ik ook bedanken. Hun 

plezierige karakters en hun grote enthousiasme hebben mij mede door mijn universitaire 

studie geloodst. Dat zij hun scripties al hadden afgerond, motiveerde mij om hetzelfde te 

doen. 

Daarnaast ben ik eveneens veel dank verschuldigd aan mijn ouders en broers. Hun 

steun, hun nieuwsgierigheid naar de voortgang van mijn scriptie en hun pogingen om mij zo 

min mogelijk te storen op de momenten dat ik mijzelf een kluizenaar moest wanen, stelde mij 

in staat om mij zo goed mogelijk te richten op het schrijven en afronden van deze scriptie.  

En tot slot – ik zal de clichématige “last but certainly not least” achterwege laten, al is 

hij hier nog zo toepasselijk – ben ik lieve Kelly dankbaarder dan ik ooit in woorden zou kunnen 

uitdrukken. Haar onuitputtelijke en niet aflatende steun en begrip, alsook haar bereidheid om 

plannen te verzetten als dat tot mijn grote spijt echt nodig was, waren in het gehele lees-, 

denk- en schrijfproces voor deze scriptie van onschatbare waarde. Het is mede voor en door 

haar dat ik deze scriptie heb afgerond. 

Rest mij niets anders meer dan de hoop uit te drukken dat u, de lezer, dit bescheiden 

boekwerk met interesse zult lezen. Ik heb daar mijn best voor gedaan. De rest is aan u. 

 

Jeroen van Dijk 

Geervliet, 17 juni 2020 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



5 
 

Inhoudsopgave 

 

Woord vooraf ______________________________________________________________ 3 

 

H1 – Inleiding ______________________________________________________________ 7 

1.1. Het onderzoeksonderwerp __________________________________________________ 8 

1.2. De onderzoeksvraag en deelvragen ___________________________________________ 9 

1.3. Theorieën en concepten ___________________________________________________ 11 

1.4. De onderzoeksopzet ______________________________________________________ 15 

1.4.1. Introductie van de primaire bronnen ____________________________________ 15 

1.4.1.1. Britse bronnen __________________________________________________ 16 

1.4.1.2. Duitse bronnen __________________________________________________ 19 

1.4.1.3. Selectiecriteria __________________________________________________ 22 

1.4.2. Methodologie _______________________________________________________ 23 

1.5. Historiografie ___________________________________________________________ 24 

1.6. Leeswijzer ______________________________________________________________ 39 

 

H2 – Referenties aan de Middeleeuwen in kunst en literatuur uit WO1 _______________ 41 

2.1. Ridderlijke eigenschappen _________________________________________________ 41 

2.2. Christelijke idealen _______________________________________________________ 43 

2.3. IJzer en staal ____________________________________________________________ 44 

2.4. Onridderlijke vijanden van het Duitse Keizerrijk ________________________________ 46 

2.5. De ‘knights of the air’ _____________________________________________________ 48 

2.6. Duitse oorlogsmisdaden ___________________________________________________ 48 

2.7. De onbevreesde Brit en de maniakale Duitser _________________________________ 50 

2.8. Conclusie _______________________________________________________________ 51 

 

H3 – ‘Chivalry in the Great War’: het Britse perspectief ____________________________ 53 

3.1. De Britten: opvolgers van de Maltezer Orde ___________________________________ 54 

3.2. De geallieerden op kruistocht ______________________________________________ 58 

3.3.      Ridderlijkheid en christelijk geloof geven kracht ________________________________ 60 

3.4. De historische oorsprong van de Pruisen _____________________________________ 62 

3.5. Ridderlijkheid in de lucht __________________________________________________ 65 

3.6. Conclusie _______________________________________________________________ 67 



6 
 

H4 – ‘Ritterlichkeit im Ersten Weltkrieg’: het Duitse perspectief _____________________ 70 

4.1. De Duitsers: aan het Duitse ridderlijk ideaal wordt niet voldaan ___________________ 70 

4.2. Duitsers onteren hun tegenstanders niet _____________________________________ 75 

4.3. De “ridderlijkheid” der Fransen _____________________________________________ 77 

4.4. De invloed van de Germanen en de Middeleeuwen op hedendaags(e) Duits(ers) _____ 78 

4.5. De gehate Duitse piloot ___________________________________________________ 80 

4.6. Conclusie _______________________________________________________________ 82 

 

H5 – Besluit _______________________________________________________________ 85 

 

Literatuurlijst _____________________________________________________________ 87 

Primaire bronnen ______________________________________________________________ 87 

Secundaire literatuur ___________________________________________________________ 88 

 

Bijlage 1 – Samenvatting ____________________________________________________ 89 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



7 
 

H1 – Inleiding 

 You’ve heard me, scornful, harsh, and discontented, 

Mocking and loathing War: you’ve asked me why 

Of my old, silly sweetness I’ve repented- 

My ecstasies changed to an ugly cry. 

You are aware that once I sought the Grail, 

 Riding in armour bright, serene and strong; 

 And it was told that through my infant wail 

 There rose immortal semblances of song. 

 But now I’ve said good-bye to Galahad, 

 And am no more the knight of dreams and show: 

 For lust and senseless hatred make me glad, 

 And my killed friends are with me where I go. 

Wound for red wound I burn to smite their wrongs; 

And there is absolution in my songs.2 

 

In 2018 was het honderd jaar geleden dat de Eerste Wereldoorlog (28 juli 1914 – 11 november 

1918) werd beëindigd met een wapenstilstand, en vorig jaar was het 105 jaar geleden dat de 

oorlog werd begonnen. Hoewel dit jaar (2020) veel aandacht uitgaat naar het feit dat de 

Tweede Wereldoorlog 75 jaar geleden ten einde kwam, hebben de eerder genoemde jubilea 

mede-historici en liefhebbers van geschiedenis aanleiding gegeven om ook de Eerste 

Wereldoorlog opnieuw onder de loep te nemen en om collectieve herinneringen aan de Eerste 

Wereldoorlog op te halen en toe te lichten. Er bestaan echter niet alleen collectieve 

herinneringen aan de Eerste Wereldoorlog; ook tijdens de oorlog zelf bestonden er bepaalde 

collectieve herinneringen, onder meer aan de Middeleeuwen. Dit is onder andere te zien in 

bovenstaand gedicht, geschreven door de Britse soldaat Siegfried Sassoon in 1916. In het 

gedicht voeren referenties aan de Middeleeuwen de boventoon, onder meer in de vorm van 

verwijzingen naar de mythische Heilige Graal, bepantserde ridders en de legendarische 

Galahad, één van de ridders van de ronde tafel van koning Arthur in de Arthur-legenden. 

 
2 Siegfried Sassoon, ‘The poet as hero’, in Rupert Hart-Davis (ed.), The war poems of Siegfried Sassoon (1983) 
61; Poetry Foundation, The poet as hero. By Siegfried Sassoon, 
https://www.poetryfoundation.org/poems/57270/the-poet-as-hero (Geraadpleegd op 10 augustus 2018). 

https://www.poetryfoundation.org/poems/57270/the-poet-as-hero


8 
 

1.1. Het onderzoeksonderwerp 

Deze masterthesis richt zich op hoe er tijdens de Eerste Wereldoorlog naar collectieve 

herinneringen aan de Middeleeuwen werd verwezen. De nieuwe wijzen van oorlogvoering 

waarmee in de Eerste Wereldoorlog voor het eerst kennis werd gemaakt, zoals 

luchtgevechten en grootschalige artilleriebombardementen, moesten een plaats krijgen in de 

beeldvorming onder zowel soldaten als burgers. Dit werd in het geval van luchtgevechten 

bijvoorbeeld gedaan door naar deze te verwijzen als ridderlijke duels tussen nobele rivalen. 

De oorlog zelf, waar men aanvankelijk vol goede moed aan begon omdat ze gezien werd als 

“the war to end all wars”, oogde na verloop van tijd en na bloederige veldslagen waarbij amper 

winst behaald werd steeds zinlozer. Echter, door te verwijzen naar middeleeuwse ideeën over 

eer en opoffering werd getracht de beeldvorming van deze verschrikkelijke en uiterst 

destructieve oorlog bij te stellen, om zo het beeld van de Eerste Wereldoorlog om te vormen 

tot dat van een rechtvaardige strijd met een hoger doel. Onderzoek naar hoe er tijdens de 

Eerste Wereldoorlog werd gerefereerd aan de Middeleeuwen heeft zich tot dusver echter 

vooral gericht op schilderijen, muziek, romans en gedichten.3  

In deze thesis kijk ik naar hoe de “gewone” soldaat deze middeleeuwse verbeelding 

ook met zich meedroeg, door tijdschriften van legereenheden te onderzoeken. De 

tijdschriften van legereenheden waren over het algemeen alleen bedoeld voor een militair 

publiek en ‘truly constitute the voice of the unit’, aldus digitaal archiefbeheerder ProQuest.4 

Dit onderzoek beslaat wat betreft periodisering alle oorlogsjaren van de Eerste Wereldoorlog  

(28 juli 1914 – 11 november 1918) en maakt gebruik van primaire bronnen uit het Britse Rijk 

en het Duitse Keizerrijk. Deze twee naties waren tegenstanders van elkaar gedurende de 

Eerste Wereldoorlog, wat vergelijkingen tussen bronnen uit beide landen interessant maakt. 

Maakten de twee elkaar vijandig gezinde naties bijvoorbeeld gebruik van dezelfde of 

verschillende middeleeuwse denkbeelden om invulling te geven aan de oorlog en de manier 

van oorlog voeren, en om de tegenpartij zwart te maken dan wel de eigen partij te 

 
3 Zie voor enkele van de voornaamste werken op dit gebied bijvoorbeeld: Stefan Goebel, The Great War and 
Medieval Memory. War, Remembrance and Medievalism in Britain and Germany, 1914-1940 (Cambridge 2009); 
Samuel Hynes, A War Imagined: The First World War and English Culture (Londen 1990); Michael Paris, Warrior 
Nation: Images of War in British Popular Culture, 1850-2000 (Londen 2000); Allen J. Frantzen, Bloody Good: 
Chivalry, Sacrifice, and the Great War (Chicago 2004); Paul Fussell, The Great War and Modern Memory 
(Londen 1979). 
4 ProQuest, Trench Journals and Unit Magazines of the First World War, 
http://microsite.proquest.com/page/trench (Geraadpleegd op 29 december 2017). 

http://microsite.proquest.com/page/trench


9 
 

verheerlijken? Daarnaast maak ik tevens een chronologische vergelijking: op welke wijze werd 

er in de latere oorlogsjaren gerefereerd aan middeleeuwse ideeën en wereldbeelden en werd 

dit op dezelfde manier gedaan als aan het begin van de oorlog? Zijn hierin ook kantelpunten 

te ontdekken in verband met ingrijpende gebeurtenissen, bijvoorbeeld na de opkomst van de 

onbeperkte duikbotenoorlog in 1915, de bloedige en voor de geallieerden weinig 

winstgevende Slag aan de Somme in 1916, de toetreding van de Verenigde Staten tot de 

oorlog in 1917 en de dood van Manfred ‘de Rode Baron’ von Richthofen in 1918? Dit zijn 

allerlei vragen die in deze thesis aan bod komen. 

Aangezien er al veel secundaire literatuur bestaat waarin onderzoek naar verwijzingen 

naar de Middeleeuwen in bronnen als schilderijen, muziek, romans en gedichten centraal 

staat, onderzoek ik dergelijke bronnen in deze thesis dan ook niet nogmaals. Een vergelijking 

tussen die bronnen enerzijds en legertijdschriften anderzijds, berust in deze thesis op een 

vergelijking tussen secundaire literatuur en de in deze thesis behandelde eigen analyses van 

primaire bronnen. 

 

1.2. De onderzoeksvraag en deelvragen 

In deze masterthesis analyseer ik tien primaire bronnen: vijf artikelen uit Britse 

legertijdschriften en vijf artikelen uit Duitse legertijdschriften uit de Eerste Wereldoorlog. In 

paragraaf 1.4. benoem ik de gebruikte bronnen. In hoofdstukken 3 en 4 introduceer ik de 

bronnen uitgebreider en licht ik deze toe. De onderzoeksvraag van deze masterthesis, aan de 

hand waarvan deze bronnen geanalyseerd zullen worden, luidt: 

▪ Op welke wijze vormen uitingen van collectieve herinneringen aan de 

Middeleeuwen een referentiekader in Britse en Duitse legertijdschriften uit de 

Eerste Wereldoorlog? 

 

Zoals in de historiografie in paragraaf 1.5 van deze thesis wordt aangetoond, richten 

bestaande onderzoeken zich voornamelijk op uitingen van collectieve herinneringen aan de 

Middeleeuwen tijdens de Eerste Wereldoorlog in kunst en literatuur. Collectieve 

herinneringen aan de Middeleeuwen van de soldaten aan het front, die over legertijdschriften 

beschikten om verwijzingen naar deze herinneringen in te uiten, vormen een onderbelicht 

onderzoeksgebied. Daarom koos ik voor juist dit onderbelichte medium. Onder paragraaf 1.4. 

beschrijf ik de historische context van de opzet, totstandkoming, het publiek en de inhoud van 



10 
 

dit type bron. In paragraaf 1.3. licht ik het in de hoofdvraag voorkomende concept “collectieve 

herinneringen” toe.  

De keuze om de Middeleeuwen als periode aan te houden in het onderzoek naar 

referenties aan het verleden, is mede gebaseerd op de relatief lange duur van deze periode. 

Anders dan bijvoorbeeld de Renaissance, de Romantiek en de Verlichting, die één of enkele 

eeuwen duurden, duurden de Middeleeuwen ongeveer duizend jaar. Dit is voor deze thesis 

van belang, omdat er door de lange duur van de gekozen periode naar schatting een hogere 

kans was om verwijzingen naar die periode te vinden. Daarbij spreken de Middeleeuwen ook 

goed tot de verbeelding met typische symbolen als ridders, kastelen en de christelijke Kerk, 

evenals met bekende gebeurtenissen als de kruistochten, et cetera.  

 

Ter ondersteuning van de hoofdvraag van deze thesis zullen de volgende drie deelvragen aan 

bod komen: 

• Op welke wijze werd er volgens reeds bestaand historisch onderzoek tijdens de Eerste 

Wereldoorlog gerefereerd aan de Middeleeuwen in kunst en literatuur? 

• Welke uitingen van collectieve herinneringen aan de Middeleeuwen zijn er te 

constateren in Britse legertijdschriften uit de Eerste Wereldoorlog? 

• Welke uitingen van collectieve herinneringen aan de Middeleeuwen zijn er te 

constateren in Duitse legertijdschriften uit de Eerste Wereldoorlog? 

 

De eerste, algemene deelvraag aan de hand van de secundaire literatuur staat centraal in 

hoofdstuk 2, en vormt de context van de daaropvolgende bronnenanalyse. Zoals reeds 

vermeld heeft bestaand onderzoek over de herinneringscultuur in de Eerste Wereldoorlog 

zich vooral gericht op schilderijen, muziek, romans en gedichten. Aan de hand van deze 

deelvraag is onderzocht hoe verwijzingen naar de Middeleeuwen zich volgens de bestaande 

literatuur precies uitten in deze werken. Hiermee zijn centrale thema’s gedestilleerd en is er 

een raamwerk gecreëerd waarbinnen de analyse van de Britse en Duitse primaire bronnen 

plaatsvindt.  

De tweede deelvraag vormt de centrale vraag in hoofdstuk 3 en steunt op de 

bronnenanalyse van de vijf geselecteerde artikelen uit Britse legertijdschriften uit de Eerste 

Wereldoorlog. De onderzoeksresultaten van deze deelvraag worden samengevat in een 



11 
 

deelconclusie aan het einde van het bijbehorende hoofdstuk, om een overzichtelijke 

vergelijking met de onderzoeksresultaten van de volgende deelvraag mogelijk te maken. 

De derde deelvraag is de kern van hoofdstuk 4 en wordt beantwoord aan de hand van 

de bronnenanalyse van de vijf artikelen uit Duitse legertijdschriften uit de Eerste 

Wereldoorlog. Ook in dit vierde hoofdstuk is aan het einde ruimte voor een samenvatting van 

de onderzoeksresultaten van deze deelvraag, zodat deze overzichtelijk vergeleken kunnen 

worden met de onderzoeksresultaten van de tweede deelvraag. 

De slotconclusie maakt de balans op van de twee bronnenanalyses en de 

contextanalyse. In het besluit vergelijk ik de onderzoeksresultaten van de Britse en Duitse 

bronnenanalyses met elkaar, alsook met de bevindingen in de literatuur die ik in hoofdstuk 2 

behandel. 

 

1.3. Theorieën en concepten 

Dit onderzoek maakt hoofdzakelijk gebruik van het concept “collectieve herinneringen”. 

Volgens Astrid Erll, hoogleraar Engelstalige literatuur en cultuur aan de Goethe-Universiteit in 

Frankfurt am Main, zijn uitingen van collectieve herinneringen een fundamenteel element van 

de mens. De geschiedenis van het creëren van een gedeeld erfgoed en het denken over 

herinnering kan dan ook worden herleid tot aan de klassieke oudheid, naar Homer, Plato en 

Aristoteles.5 Pas relatief recent, in de twintigste eeuw, ontstond er echter wetenschappelijke 

interesse in het fenomeen “herinnering”. In de jaren ’20 van de vorige eeuw was Maurice 

Halbwachs de eerste die zich toespitste op het concept collectieve herinneringen. Halbwachs, 

een Franse socioloog en een student van Henry Bergson en Emile Durkheim, schreef drie 

teksten waarin hij zijn definitie van het concept presenteerde. Volgens hem zijn alle 

herinneringen, ook persoonlijke, in feite collectieve herinneringen die afhankelijk zijn van 

sociale structuren – de mensen om ons heen. Via interactie en orale communicatie met 

andere mensen kunnen collectieve herinneringen worden gevormd en doorgegeven; daarom 

noemde Halbwachs “collectieve herinneringen” ook wel “communicatieve herinneringen”. Hij 

beweerde hiermee dat er een samenleving nodig is om herinneringen op te roepen, te 

herkennen en te plaatsen. Op het moment dat de verbinding met het verleden verbroken 

wordt, bijvoorbeeld wanneer de laatste levende mensen die een bepaalde historische 

 
5 Astrid Erll, Memory in culture (Basingstoke 2011) 13. 



12 
 

gebeurtenis hebben meegemaakt komen te overlijden, verliest men ook de herinnering aan 

het verleden.6 

 De Duitse Jan Assmann weerlegt deze laatste bewering. Assmann verdeelt het concept 

“collectieve herinneringen” zoals dat door Halbwachs was gedefinieerd, onder in twee 

verschillende varianten van het concept.7 Volgens Assmann is er, zoals Halbwachs ook reeds 

beweerde, sprake van herinneringen die via alledaagse interactie tot stand komen en ook 

langs die weg worden overgedragen. Deze “communicatieve herinneringen” bestaan uit de 

historische ervaringen van tijdgenoten, waardoor dergelijke herinneringen alleen bestaan in 

een beperkte en zich verschuivende tijdshorizon van zo’n tachtig tot honderd jaar. De inhoud 

van “communicatieve herinneringen” is veranderlijk en bevat geen vaststaande betekenis.8 

Hiertegenover staan de door Assmann geïntroduceerde “culturele herinneringen”. Dit type 

herinnering is volgens Assmann gebonden aan materiële elementen en wordt doelbewust 

gecreëerd en geceremonialiseerd. “Culturele herinneringen” bevatten een vaste set van 

inhoud en betekenissen, zijn terug te vinden in vaste vormen en praktijken, maken gebruik 

van een systeem van geheugensteunen zoals riten, mythen en monumenten en worden 

onderhouden en geïnterpreteerd door getrainde specialisten zoals priesters, archivisten en 

historici, aldus Assmann.9 Mythische gebeurtenissen uit een (ver) verleden die als 

fundamenteel voor de maatschappij worden gezien, liggen volgens Assmann aan de basis van 

“culturele herinneringen”. Anders dan wat Halbwachs beweert, is het overdragen van 

culturele herinneringen volgens Assmann niet voorbehouden aan orale communicatie. 

Volgens hem wordt het zelfbeeld en het bewustzijn van de eenheid en de particulariteit van 

een gemeenschap bepaald door het corpus van herbruikbare teksten, beelden, mythen en 

rituelen waar de “culturele herinnering” uit bestaat. Deze media van een gedeeld verleden 

bieden volgens Assmann oriëntatie in het heden en hoop voor de toekomst.10 

 Een andere belangrijke bijdrage aan de vorming van het concept “collectieve 

herinneringen” is het werk Imagined communities van de Britse antropoloog Benedict 

Anderson. In dit boek verbindt Anderson “herinnering” aan het moderne nationalisme, 

 
6 Erll, Memory in culture, 13-15. 
7 Ibidem, 27-28. 
8 Erll, Memory in culture, 28-30; Jan Assmann, ‘Collective Memory and Cultural Identity’, New German Critique, 
65 (1995) 127. 
9 Erll, Memory in culture, 28-30; Assmann, ‘Collective Memory and Cultural Identity’, 61. 
10 Erll, Memory in culture, 29-34. 



13 
 

waarbij hij de natie omschrijft als een verbeelde gemeenschap. Anderson beweert dat naties 

verbeeld zijn omdat de inwoners van zelfs de kleinste landen elkaar niet allemaal (kunnen) 

kennen, en toch heerst bij iedereen de verbeelding dat ze een homogene gemeenschap 

vormen.11 Deze ingebeelde gemeenschappen zijn gelimiteerd omdat ze allemaal eindige 

grenzen hebben, met daarachter weer andere naties. Geen enkele natie beeldt zichzelf in als 

representatief voor de gehele mensheid. Tot slot beweert Anderson dat naties 

gemeenschappen zijn omdat er een diepe, horizontale kameraadschap in heerst waar de 

afgelopen twee eeuwen miljoenen mensen niet alleen bereid voor waren om te moorden, 

maar ook om er voor te sterven.12 

 Een werk van Jay Winter, getiteld Remembering War: the Great War between Memory 

and History in the 20th Century en verschenen in 2006, gaat in op het concept “herinnering” 

en de handeling van het herinneren, die Winter “memory” en “remembrance” noemt. Winter 

geeft in samenwerking met de Amerikaanse historicus Emmanuel Sivan uitgebreide en 

werkbare definities van deze twee begrippen. Winter propageert het gebruik van herinneren 

in plaats van herinnering als een strategie om trivialisering van de term herinnering te 

voorkomen, aangezien laatstgenoemde in ongeveer elk aspect van de omgang met het 

verleden gebruikt wordt.13 Door “herinneren” te gebruiken wordt een specifieke agency 

aangeduid, die beter antwoord geeft op de vragen wie zich wat herinnert, hoe, waar en 

wanneer. Herinneringen worden hierdoor minder statisch en meer subjectief; volgens Winter 

is herinneren een dynamisch en veranderlijk proces, afhankelijk van visies op de toekomst en 

op het verleden. Ook voegt degene die herinnert vaak gevoelens, ideeën of kennis toe die hij 

of zij pas heeft opgedaan na de daadwerkelijke ervaring die herinnerd wordt.14 Collectieve 

herinneringen zijn volgens Winter en Sivan geremedieerde of “collected” herinneringen. 

Collectieve herinneringen bestaan niet autonoom, maar belichamen een sociale intentie en 

hebben organisatie en begeleiding nodig. Herinneren is een proces en herinneringen  zijn het 

product. Van collectieve herinneringen kan dan ook alleen gesproken worden als groepen 

mensen dit proces gezamenlijk en publiekelijk ondergaan. Maar volgens Winter en Sivan zijn 

collectieve herinneringen niet hetzelfde als een verzameling individuele herinneringen. In het 

 
11 Benedict Anderson, Imagined communities (Londen 2016) 6. 
12 Anderson, Imagined communities, 6-7. 
13 Jay Winter, Remembering War: the Great War between Memory and History in the 20th Century (New Haven 
2006) 3. 
14 Winter, Remembering War, 4. 



14 
 

proces van herinneren worden individuele componenten samengevoegd tot een geheel 

nieuw, collectief product, dat door individuen eigengemaakt wordt. De collectieve herinnering 

aan iets is niet wat iedereen daarover denkt, maar het is een uitdrukking die gebruikt wordt 

wanneer geprobeerd wordt het gedrag van verschillende groepen in het collectief te 

ontrafelen.15 

 Hoewel er nog andere auteurs zijn die bij hebben gedragen aan de ontwikkeling van 

het concept “collectieve herinnering”, sluit het in deze thesis gebruikte theoretische kader het 

nauwst aan bij de theorieën van de hierboven besproken auteurs. Uitingen van collectieve 

herinnering vonden tijdens de Eerste Wereldoorlog plaats via contact met andere mensen, 

wat in die zin aansluit op de beweringen van Maurice Halbwachs. Ook in deze thesis worden 

uitingen van collectieve herinneringen gezocht in sociale contacten, namelijk in door mensen 

geschreven werken – legertijdschriften – die voor en door een specifieke doelgroep werden 

geschreven en gelezen, namelijk soldaten en vrienden en familieleden van die soldaten. 

Halbwachs verstond onder “interactie met andere mensen” echter voornamelijk oraal 

contact, en was van mening dat boeken geen herinneringen kunnen overdragen omdat de 

lezer niet in direct contact staat met het verleden. Wat dat betreft sluit het theoretisch kader 

in deze thesis beter aan bij Jan Assmann, die beweert dat collectieve of culturele 

herinneringen ook in tekst en beeld geuit en overgedragen kunnen worden. Omdat ik in deze 

thesis een vergelijking maak tussen Britse en Duitse bronnen, sluit het theoretisch kader ook 

aan bij Benedict Andersons “imagined communities”. En de theorie van Jay Winter en 

Emmanuel Sivan biedt een uitgangspunt voor een chronologische vergelijking van collectieve 

herinneringen aan de Middeleeuwen. Hiermee kan onderzocht worden in hoeverre deze 

herinneringen veranderden naarmate de oorlog vorderde. Tevens kan hiermee onderzocht 

worden in hoeverre de collectieve herinneringen aan de Middeleeuwen daadwerkelijk 

“collectief” waren; hadden de verschillende soldaten aan het front wel dezelfde 

herinneringen? 

 
15 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 17; Jay Winter en Emmanuel Sivan, ‘Setting the Framework’, 
in Jay Winter en Emmanuel Sivan (eds.), War and Remembrance in the Twentieth Century (Cambridge 1999) 9; 
Assmann, ‘Collective Memory and Cultural Identity’, 61-65. 



15 
 

1.4. De onderzoeksopzet 

1.4.1. Introductie van de primaire bronnen 

Binnen de vele boeken, artikelen en andere historisch-wetenschappelijke werken over de 

herinneringscultuur tijdens de Eerste Wereldoorlog, zijn legertijdschriften een type bron die 

een onderbelicht onderzoeksgebied vormen. Voor een relevante wetenschappelijke bijdrage 

lag het dan ook voor de hand om juist dit type bron te analyseren. Onder legertijdschriften 

wordt in deze thesis verstaan: periodiek verschenen tijdschriften die opgesteld werden door 

redacties die geheel of deels uit soldaten bestonden of die in elk geval nauw verbonden waren 

aan mensen die in actieve dienst van het leger waren, en die zich bezighielden met aan oorlog 

gerelateerde zaken. 

 De Britse en de Duitse legertijdschriften die ik in deze thesis heb onderzocht, hebben 

een soortgelijke opmaak. De omvang van de onderzochte Britse tijdschriften varieert van 

twaalf tot honderdachtenveertig pagina’s per tijdschrift. In de vijf Britse legertijdschriften 

staan zowel op de eerste als op de laatste pagina’s verscheidene advertenties voor onder 

meer militaire uitrusting, kledingstukken, pennen, meubelen, beleggingen, voedsel, motoren 

en sieraden. Daarnaast bieden de vijf Britse tijdschriften ruimte voor het laatste nieuws over 

de stand van zaken in de oorlog, historische achtergronden, gedichten en door soldaten 

ingezonden stukken. In alle vijf de Britse tijdschriften zijn ook prenten te vinden, met in één 

van de tijdschriften daarnaast ook nog groepsfoto’s van soldaten. In één van de Britse 

legertijdschriften is ook een schaaknotatie te vinden. 

De Duitse legertijdschriften tellen gemiddeld wat minder pagina’s dan hun Britse 

tegenhangers: vier tot zesendertig pagina’s. Advertenties komen in de Duitse 

legertijdschriften niet frequent voor; in slechts twee van de vijf Duitse tijdschriften zijn op de 

laatste pagina(’s) enkele advertenties te vinden voor kledingstukken, boeken en 

bioscoopkaartjes voor een twee uur durende film met orkestbegeleiding te Saint-Quentin. In 

alle vijf de Duitse tijdschriften is ruimte voor nieuws over de oorlog, historische 

achtergrondverhalen, gedichten, en voor stukken die door soldaten zijn ingezonden. Deze 

laatste zijn veelal humoristisch van aard. In drie van de vijf Duitse legertijdschriften is 

daarnaast ook ruimte voor afbeeldingen; twee bevatten prenten en één bevat naast prenten 

ook foto’s van groepen soldaten. In diezelfde drie Duitse tijdschriften zijn tevens raadsels, 

schaaknotaties en kruiswoordpuzzels te vinden. 

 



16 
 

1.4.1.1. Britse bronnen 

Hieronder worden de titels en de publicatiedata van de vijf in deze thesis gebruikte Britse 

legertijdschriften vermeld, alsook tot welke legereenheid de tijdschriften behoren. In 

hoofdstuk 3 worden de individuele tijdschriften inhoudelijk uitgebreider geïntroduceerd.  

 

 

Zoals te zien is aan de namen van de legereenheden, zijn drie van de vier legereenheden – 

specifiek: de British, New Zealand en Egyptian Expeditionary Forces – afkomstig uit dan wel 

gericht op het Brits Gemenebest. Deze legereenheden bevatten koloniale troepen. Omdat 

deze eenheden daarnaast echter ook Britse soldaten bevatten, of in nauw contact stonden 

met of gecoördineerd werden door legereenheden uit Groot-Brittannië, worden de 

tijdschriften van deze expeditielegers wel onder “Britse” bronnen geschaard. In de literatuur 

van andere historici die ik in hoofdstuk 2 behandel, is hiervan ook sprake.  

Ook professor Graham Seal, directeur van de Australia-Asia-Pacific-Institute (AAPI) en 

oprichter van de WA Folklore Archive, beweert dat Britse en koloniale soldaten nauw 

verbonden waren met elkaar. De uit verschillende naties afkomstige soldaten van het Britse 

Rijk hielden zich volgens Seal wel ook bezig met hun eigen, nationale identiteit. Zo hadden 

Legereenheid: Titel tijdschrift: Publicatiedatum: 

British Expeditionary Force “Khaki”: A monthly magazine and 
cabled news sheet for the over-sea 
soldier bringing him as a gift – news 
from home 
 

1 mrt 1915 

New Zealand Expeditionary 
Force 

The Crusader 1 aug 1916 

British Expeditionary Force “Khaki”: A monthly magazine and 
cabled news sheet for the over-sea 
soldier bringing him as a gift – news 
from home 
 

1 mei 1917 

Egyptian Expeditionary 
Force 

The Palestine news: the weekly 
newspaper of the Egyptian 
expeditionary force of the British army 
in occupied enemy territory 
 

16 mei 1918 

Royal Naval College, 
Greenwich 

The Quirk: R.N.A.S. R.N. College, 
Greenwich 
 

29 jun 1918 



17 
 

Australische soldaten tijdschriften als Aussie en Rising Sun, waarvan de namen gebaseerd 

waren op de populaire afkorting van “Australian” en het kenmerkende embleem van een 

opkomende zon op een insigne op de hoeden van soldaten van de Australian Imperial Force.16 

De verscheidene soldaten hadden volgens Seal ook namen voor elkaar. Britse troepen werden 

over het algemeen “Tommies” genoemd, naar de beschrijving van de typische Britse soldaat, 

Tommy Atkins. Zij werden door Nieuw-Zeelanders en Australiërs soms een “kitch” genoemd, 

refererend aan Lord Kitchener, de opperbevelhebber van de Britse strijdkrachten van 1914 tot 

1916. Australiërs stonden aanvankelijk bekend als “billjims”, hoewel vanaf 1917 de minder 

flatterende “digger” haar intrede deed. Nieuw-Zeelanders heetten “Kiwis” en soldaten van de 

Verenigde Staten werden veelal “yanks” genoemd.17  

Desalniettemin waren Britse en koloniale soldaten eensgezind: ‘Although matters of 

high politic ultimately determined his fate, the trench soldier was not engaged with such lofty 

considerations (...) Likewise, the higher politics of empire and colonialism were not among his 

concerns.’18 Volgens Seal was een gedeeld verlangen om Groot-Brittannië te beschermen een 

krachtige motivator voor de Britse soldaten. Het idee om het moederland te beschermen was 

ook een belangrijke reden voor velen, zelfs uit de verste uithoeken van het Rijk, om zich aan 

te melden voor militaire dienst en mee te doen aan de Eerste Wereldoorlog.19 Hierom zijn 

onder de Britse bronnen niet enkel tijdschriften van legereenheden uit Groot-Brittannië te 

vinden, maar ook uit Britse koloniën als Nieuw-Zeeland. 

Volgens Seal zorgde het ontzagwekkende aantal dodelijke slachtoffers tijdens de 

Eerste Wereldoorlog ervoor dat maar weinig families niet getroffen werden door het verlies 

van een familielid of vriend van de familie, wat de financiële en emotionele levensvatbaarheid 

van huiselijke relaties ondermijnde.20 De “Great War” was niet alleen “Great” vanwege de 

omvang en intensiteit van de verwoesting die plaatsvond, maar ook vanwege het effect op de 

bevolkingen van de participerende naties. Hierdoor ontstond er een behoefte aan een vorm 

van publieke communicatie tussen het thuisfront en het oorlogsfront. Er werden weliswaar 

veel brieven over en weer geschreven, maar deze waren een private vorm van communicatie 

en bevatten vooral uitingen van affectie en persoonlijke informatie. De soldaatkranten of 

 
16 Graham Seal, The soldiers’ press. Trench journals in the First World War (Basingstoke 2013) 178-179. 
17 Seal, The soldiers’ press, 179-180. 
18 Ibidem, 181-182. 
19 Ibidem, 185. 
20 Ibidem, 1. 



18 
 

“trench journals” werden ontwikkeld in een poging om enige orde aan te brengen in een 

wanordelijk bestaan gedurende de oorlogsjaren, zeker nadat het geloof in glorie en 

patriotisme nagenoeg was verdwenen. Hiertoe werd in de tijdschriften voornamelijk humor 

gebruikt.21 

Het publiek van de legertijdschriften bestond uit de eerste plaats uit medesoldaten, 

die wantrouwig waren tegenover officiële nieuwsberichten en uitspraken van de legerleiding 

en daarom hun behoefte aan informatie over onder meer het verloop van de oorlog via de 

onofficiële tijdschriften vervulden. Volgens Seal waren de legertijdschriften echter meer dan 

de reflecties van wat soldaten dachten en voelden. Legertijdschriften bevatten geen 

ongemedieerde inhoud maar juist een zorgvuldig geconstrueerde versie van de 

oorlogservaring voor de lezers aan het thuisfront, die naast de medesoldaten ook tot het 

lezerspubliek van de tijdschriften behoorden. Deze lezers bestonden uit politici, de reguliere 

media, militaire bevelhebbers en de familieleden, vrienden en (oud-)collega’s van de soldaten 

aan het front.22 Volgens Seal waren de legertijdschriften dan ook niet alleen een middel om 

informatie uit te wisselen tussen soldaten onderling, maar waren ze evengoed een middel om 

de standpunten van de soldaten over te brengen op diegenen aan het thuisfront die daar 

hopelijk iets mee konden doen. 

Hoewel de legertijdschriften inhoudelijk wel beklag, kritiek en bij tijd en wijle zelfs 

directe confrontaties met militaire en politieke autoriteiten bevatten, zijn er volgens Seal 

nergens oproepen tot protest of verraad te vinden.23 Wel kon men in de tijdschriften lezen 

over de omstandigheden – of vermeende omstandigheden – rond het dagelijks leven in de 

loopgraven. Deze werden in de legertijdschriften geuit in de vorm van toespraken, liederen, 

gedichten, verhalen, grappen, geruchten en bijgelovige uitspraken.24 Omdat er in de militaire 

geschiedenis, de officiële verheerlijkingen van oorlog en de volksverhalen over oorlogvoering 

weinig tot niets te vinden was dat soldaten kon helpen om om te gaan met de traumatische 

gebeurtenissen in de Eerste Wereldoorlog, was er in de legertijdschriften ook veel ruimte voor 

verhalen over de loopgraven, prikkeldraad, tanks, gasaanvallen, wapens en een groot scala 

aan andere, nieuwe technieken waar de soldaten aan het front mee te maken kregen.25 

 
21 Ibidem, 1-2. 
22 Ibidem, 3. 
23 Ibidem, 3, 7-12, 108-145. 
24 Ibidem, 5. 
25 Ibidem, 6. 



19 
 

1.4.1.2. Duitse bronnen 

In onderstaande tabel worden de titels en de publicatiedata van de vijf in deze thesis gebruikte 

Duitse legertijdschriften vermeld, alsook tot welke legereenheid de tijdschriften behoren. In 

hoofdstuk 4 worden de Duitse tijdschriften inhoudelijk uitgebreider geïntroduceerd. 

 

 

Volgens professor Robert L. Nelson, docent aan de geschiedenisfaculteit van de University of 

Windsor, Canada, ligt de oorsprong van Duitse legertijdschriften in de Napoleontische 

oorlogen. In 1812 richtte dr. Rambach, een professor uit Tartu (beter bekend onder haar 

historische Duitse naam: Dorpat), als eerste een Duits legertijdschrift op, in reactie op de 

veroveringen door Napoleon.26 Zijn tijdschrift kende maar één editie, maar werd tussen 1813-

1814 opgevolgd door een legertijdschrift van het hoofdkwartier van het Pruisische leger. 

Honderd jaar later, op 7 september 1914, werd in Oost-Pruisen voor het eerst in de Eerste 

Wereldoorlog weer een Duits legertijdschrift opgericht, een week later gevolgd door de 

totstandkoming van een Duits legertijdschrift aan het westerse front. Deze tijdschriften 

werden volgens Nelson aanvankelijk opgericht vanwege een behoefte aan afleiding en 

bevatten grappen en gedichten. De legertijdschriften werden al snel na eerste publicatie 

populair onder de Duitse soldaten en officieren, en werden enkele maanden later ook 

opgestuurd naar abonnees aan het thuisfront.27 Omdat de Duitse officieren en bevelhebbers 

inzagen dat de legertijdschriften een stimulerende werking hadden op het moreel van de 

 
26 Robert L. Nelson, German soldier newspapers of the First World War (Cambridge 2011) 18. 
27 Nelson, German soldier newspapers, 18-19. 

Legereenheid: Titel tijdschrift: Publicatiedatum: 

German Army. German 
Navy. 

Am Lagerfeuer: Kriegsernst u. 
Kriegshumor für unsere Soldaten 
 

5 jan 1915 

2. Armee Armee-Zeitung der 2. Armee 
 

12 feb 1916 

11. Armee Kriegs-Zeitung der Elften Armee 
 

17 aug 1916 
 

4. Armee K. u. K. Feldzeitung der 4. Armee 
 

11 apr 1917 

3. Armee 
 

Der Champagne Kamerad: Feldzeitung 
der 3. Armee 
 

26 mei 1918 
 



20 
 

soldaten en nuttig konden zijn, werd de oprichting van nieuwe tijdschriften volgens Nelson 

door hen dan ook gesteund.28  

De Duitse doctor en hoofd van de Scientific Library Services and Information Systems 

binnen de Deutsche Forschungsgemeinschaft, Anne Lipp, beweert dat de Duitse legerleiding 

in de Eerste Wereldoorlog niet alleen de oprichting van de legertijdschriften steunde, maar de 

tijdschriften ook actief gebruikte om de meningsvorming onder de Duitse soldaten te 

beïnvloeden en te sturen.29 Volgens Lipp zagen de Duitse officieren en bevelhebbers de 

noodzaak hiervoor toen de verwachte korte oorlog zich uitbreidde tot een grootschalige 

oorlog die mensen en materieel zou verslinden voor een niet te voorziene periode.30 Het 

uitbreken van de oorlog had volgens Lipp in eerste instantie alle politieke, confessionele en 

sociale kampen verenigd in een uitgesproken wil om zich te verdedigen. Ook al werden de 

ervaringen van augustus 1914 niet gekenmerkt door een enthousiasme voor de oorlog, toch 

was er sprake van een bereidheid tot oorlog en verdediging. De collectieve bereidheid om te 

verdedigen hield volgens Lipp echter enkele weken stand, niet maanden of zelfs jaren.31 In 

augustus 1914 voorzag bijna niemand dat de Eerste Wereldoorlog vier en een kwart jaar zou 

duren. Door de zich voortslepende oorlog kwam de stemming onder zowel strijders als niet-

strijders volgens Lipp onder grote druk te staan. Ten laatste na de oorlogswinter van 1915-

1916 erkende de militaire leiding “de stemming” als een belangrijke oorlogskwestie die 

gecontroleerd en beïnvloed moest worden, vooral aan het front.32 De Duitse legertijdschriften 

waren hiervoor bij uitstek geschikt. Eén van de zorgen van de Duitse oorlogsjournalistiek was 

volgens Lipp vanaf het begin het creëren van een tegenwicht tegen de opkomende en zich 

verspreidende oorlogsmoeheid in kalmerende en eufemistische artikelen. Deze tendens werd 

nog versterkt toen de Oberste Heeresleitung, de Duitse opperbevelhebbers, met de oprichting 

van de veldpersdienst in 1916 rechtstreeks toegang kreeg tot de inhoud van de 

legertijdschriften en deze op een gerichte manier begon bij te sturen. Toen de politieke en 

sociale controverse over de doelstellingen van de oorlog het moreel van de Duitse soldaten in 

de tweede helft van de oorlog blijvend dreigde te schaden, beval de militaire leiding 

 
28 Ibidem, 20. 
29 Anne Lipp, Meinungslenkung im Krieg: Kriegserfahrungen deutscher Soldaten und ihre Deutung 1914 – 1918 
(Göttingen 2003) 11. 
30 Lipp, Meinungslenkung im Krieg, 11. 
31 Ibidem, 12-13. 
32 Ibidem, 12-13. 



21 
 

bovendien om het meningsvormingsproces onder de soldaten systematisch te onderzoeken 

en te sturen. Daartoe werd in de zomer van 1917 een nieuwe tak van de militaire dienstplicht 

ingevoerd, dat al snel werd omgedoopt tot “patriottische opvoeding.”33 Door deze 

ontwikkelingen weerspiegelden de Duitse legertijdschriften vanaf 1917 dan ook het officiële 

interne militaire discours, volgens Lipp.34 

 Volgens Nelson bestond het lezerspubliek van de Duitse legertijdschriften bovenal uit 

mannelijke soldaten, die bijna allen in bezet gebied leefden en op zoek waren naar een mix 

van legitimering en escapisme.35 De tijdschriften werden, zeker in vergelijking met de Britse 

legertijdschriften, in mindere mate gelezen door burgers aan het thuisfront, volgens Nelson. 

Wel verschenen, anders dan in de Britse tijdschriften, ook stukken vanaf het thuisfront  

– geschreven door bijvoorbeeld Duitse vrouwen of professoren – in de Duitse 

legertijdschriften.36 Desalniettemin liep het aantal abonnees op het grote aantal Duitse 

legertijdschriften op tot in de miljoenen. Volgens Nelson kwam dit mede doordat de Duitse 

tijdschriften door veel meer soldaten aan het front gelezen werden dan de Britse 

tegenhangers aan de geallieerde zijde, wat op zijn beurt weer mogelijk werd gemaakt door 

het uitgebreider medianetwerk waar in Duitsland sprake van was.37 

 Inhoudelijk waren in Duitse legertijdschriften volgens Nelson een viertal centrale 

thema’s te vinden, die op vergelijkbare wijze als in de Britse legertijdschriften gepubliceerd 

werden in de vorm van grappen, liederen, gedichten en verhalen. De inhoud van de Duitse 

tijdschriften centreerde zich rond de rol van Duitsland in de oorlog en haar bezetting van 

buitenlandse gebieden en bevolkingen, het concept van kameraadschap, het concept van 

mannelijkheid, en de beeldvorming over vrouwen en de vijand. Vooral het eerste thema, 

waarin de nadruk wordt gelegd op de legitimering van de oorlog als een defensieve strijd en 

op het bezetten van buitenlandse gebieden, is volgens Nelson opvallend in vergelijking met 

de inhoud van geallieerde tijdschriften. Dit is niet verbazingwekkend wanneer er gekeken 

wordt naar de praktijk omtrent het strijdtoneel; hoewel de Britten zich technisch gezien op 

buitenlands grondgebied bevonden, vochten zij grotendeels op het terrein van bondgenoten. 

Volgens Nelson zagen de Britten zich daarom niet genoodzaakt om te bewijzen dat zij een 

 
33 Ibidem, 14. 
34 Ibidem, 11. 
35 Nelson, German soldier newspapers, 4. 
36 Ibidem, 39. 
37 Ibidem, 16-39, 237. 



22 
 

defensieve en rechtvaardige oorlog voerden. Het Duitse Keizerrijk, daarentegen, vocht op 

vijandelijk grondgebied en moest haar aanwezigheid aldaar zien te legitimeren – ook voor 

haar eigen strijdkrachten, die wilden geloven dat ze vochten om hun families te beschermen.38 

 

1.4.1.3. Selectiecriteria 

 De schriftelijke, primaire bronnen waarvan ik in deze thesis gebruik maak, moesten in het 

selectieproces voldoen aan enkele criteria. De voornaamste eis betrof het type bron. 

Aangezien onderzocht wordt op welke wijze uitingen van collectieve herinneringen aan de 

Middeleeuwen geconstrueerd werden door Britse en Duitse soldaten, moest de bron een 

medium zijn dat deze uitingen adequaat kon faciliteren. Daarom is gekozen voor 

legertijdschriften. De tijdschriften moesten afkomstig zijn uit het Britse dan wel het Duitse 

leger en moesten door Britse dan wel Duitse auteurs in het Engels of Duits geschreven zijn. 

Deze auteurs moesten daarnaast een militaire functie bekleed hebben ten tijde van de Eerste 

Wereldoorlog, dus in de periode 1914-1918. De bronnen zelf moesten tevens in dezelfde 

periode (1914-1918) geschreven en gepubliceerd zijn. Voor de selectie van de bronnen 

maakte ik eerst gebruik van een verkennende leeswijze, waarmee ik aan het begin, 

halverwege en aan het einde van het werk zocht naar bepaalde trefwoorden die in verband 

staan met verwijzingen naar de Middeleeuwen. De gebruikte trefwoorden zijn afkomstig uit 

secundaire literatuur die later in deze thesis behandeld wordt. 

 Zowel de Britse als de Duitse legertijdschriften zijn allen gevonden op de website van 

digitaal archiefbeheerder ProQuest, die ruim vijftienhonderd legertijdschriften van 

legereenheden uit onder meer de Verenigde Staten van Amerika, Groot-Brittannië, Duitsland, 

Canada, Frankrijk, Australië en Nieuw-Zeeland heeft gedigitaliseerd en beschikbaar heeft 

gemaakt op haar website, www.proquest.com. Binnen de onderzoeksperiode van deze thesis, 

1914-1918, zijn exact twaalfhonderd tijdschriften te vinden op ProQuest. 632 hiervan zijn 

Engelstalig en 188 zijn Duitstalig. Toegang tot de database Trench Journals and Unit Magazines 

of the First World War van ProQuest was mogelijk via een lidmaatschap bij de Koninklijke 

Bibliotheek Den Haag.  

Het werken in en met ProQuest bracht echter enkele belangrijke beperkingen met zich 

mee, die ook van invloed zijn geweest op de selectieprocedure van de primaire bronnen. Eén 

 
38 Ibidem, 8-15, 237-242. 



23 
 

van de voornaamste beperkingen is dat de gescande teksten op de website enkel als 

afbeelding zijn te downloaden en te lezen, waarbij van het grootste gedeelte van de relevante 

tekstfragmenten bij een zoekopdracht ook geen voorvertoning beschikbaar is. Daarnaast 

worden onder de Engelstalige bronnen in ProQuest ook legertijdschriften uit de Verenigde 

Staten van Amerika geschaard, die echter niet binnen het onderzoekskader van deze thesis 

vallen, aangezien deze zich richt op bronnen uit het Britse Rijk. Bij zowel de meeste 

Engelstalige als de Duitstalige bronnen is, eenmaal gedownload, tevens sprake van een slechte 

optische tekenherkenning (OCR), waardoor de teksten niet of nauwelijks doorzoekbaar zijn op 

basis van automatische trefwoordherkenning – dit kan enkel in beperkte mate in de 

zoekmachine van ProQuest zelf. Deze beperkingen maken een grootschalige inventarisatie 

van de bronnen problematisch, zo niet onmogelijk, en zorgen ervoor dat elk tekstfragment 

afzonderlijk gelezen moet worden. Het zorgt er tevens voor dat relevante teksten praktisch 

gezien enkel gevonden kunnen worden met behulp van reeds bekende trefwoorden. 

De Britse primaire bronnen vond ik met behulp van de trefwoorden ‘chivalry’, 

‘chivalrous’, ‘medieval’, ‘Middle Ages’, ‘knight’, ‘knighthood’ en ‘noble’. De Duitse bronnen 

werden gevonden met behulp van de trefwoorden ‘Ritterlichkeit’, ‘Edel’ en ‘Mittelalter’. Deze 

gebruikte trefwoorden waren volgens secundaire literatuur de meest voorkomende 

trefwoorden in referenties aan de Middeleeuwen ten tijde van de Eerste Wereldoorlog. Van 

de zoekresultaten las ik tot slot eerst nog delen verkennend, om te controleren of de 

gevonden trefwoorden wel werkelijk in verband staan met verwijzingen naar de 

Middeleeuwen, alvorens ik de bronnen op de lijst van bruikbaar bronmateriaal voor de thesis 

plaatste. De definitieve selectie bestond uiteindelijk uit tien artikelen uit de tien verschillende 

legertijdschriften die onder paragraaf 1.4.1. zijn benoemd – vijf uit het Duitse Keizerrijk en vijf 

uit het Britse Rijk. 

 

1.4.2. Methodologie 

Deze masterthesis is gebaseerd op een exploratief vergelijkend onderzoek dat met behulp van 

een kwalitatieve inhoudsanalyse van primaire bronnen – specifiek: tien artikelen uit tien 

verschillende tijdschriften van Britse en Duitse legereenheden – is uitgevoerd. Onder 

paragraaf 1.4.1.3. zijn enkele beperkingen van het digitale archief ProQuest genoemd. Met 

name het afzonderlijk moeten lezen van elk relevant tekstfragment, wat een arbeidsintensief 

werk is, had tot gevolg dat ik binnen deze thesis methodologisch heb geopteerd voor 



24 
 

casestudies op basis van thema’s en trefwoorden die uit secundaire literatuur zijn 

gedestilleerd. Voorafgaand aan de selectie en de analyse van de primaire bronnen las ik 

verscheidene wetenschappelijke werken uit de afgelopen veertig jaar over hetzelfde 

onderwerp als die in deze thesis centraal staat. Op basis van de bijdragen van Stefan Goebel, 

Allen J. Frantzen, Paul Fussell, Michael Paris en George L. Mosse, die ik in de historiografie (zie 

paragraaf 1.5.) en in hoofdstuk 2 bespreek, zijn twee thema’s gedestilleerd die in verband 

staan met referenties aan de Middeleeuwen tijdens de Eerste Wereldoorlog. Deze twee 

thema’s zijn: (1) het verheerlijken van de eigen en geallieerde troepen, en (2) het discrediteren 

van de vijand. De in deze thesis gebruikte primaire bronnen heb ik hoofdzakelijk op basis van 

deze twee thema’s geanalyseerd. 

 In deze masterthesis koppel ik de bronnenanalyses in hoofdstukken 3 en 4 en de 

daaruit voortvloeiende bevindingen in hoofdstuk 5 aan reeds bestaande literatuur over het 

onderwerp van de thesis, dat in de historiografie en het contexthoofdstuk (zie paragraaf 1.5. 

en hoofdstuk 2) behandeld wordt. Een sterk punt van deze aanpak is dat de bronnenanalyse 

hierdoor nauw wordt verwoven met, dan wel kan worden afgezet tegen bestaande theorieën. 

Door de aard van het onderzoek in deze thesis – het betreft hier slechts een exploratief 

onderzoek op basis van een klein aantal casussen – dient vermeld te worden dat de 

onderzoeksresultaten in deze thesis niet per definitie representatief zijn voor het gehele 

corpus van Britse en Duitse legertijdschriften uit de Eerste Wereldoorlog. 

 

1.5. Historiografie 

In de afgelopen vier decennia zijn reeds enkele belangrijke en invloedrijke werken verschenen 

over de herinneringscultuur in de Eerste Wereldoorlog. De voornaamste literatuur hierover is 

afkomstig van Stefan Goebel, Leslie J. Workman, Michael Paris, Samuel Hynes, Allen J. 

Frantzen, Alex King, Jay Winter, Paul Fussell, George L. Mosse en Mark Girouard, wier 

standpunten en bijdragen aan het historiografisch debat ik voorts zal bespreken. Zoals reeds 

vermeld, heeft het onderzoek rondom hetzelfde onderwerp als deze thesis zich vooral gericht 

op schilderijen, muziek, romans en gedichten – vaak samengevat onder het enigszins 

problematische concept “hoge cultuur”, waarop het afgelopen decennium veel kritiek is 

geweest. Het voornaamste en bekendste werk binnen dit kader is afkomstig van Stefan 

Goebel. Goebel is een docent moderne Britse geschiedenis aan de University of Kent in 

Canterbury en aan het Institute of Historical Research in Londen. In zijn in 2009 verschenen 



25 
 

boek, The Great War and Medieval Memory. War, Remembrance and Medievalism in Britain 

and Germany, 1914-1940, maakt Goebel een vergelijking tussen de periode van 

wereldoorlogen en de Middeleeuwen. Hij onderzoekt hoe middeleeuwse ideeën over oorlog 

invloed hadden op de manier waarop naar de Eerste Wereldoorlog werd gekeken. Net zoals 

in deze thesis wordt gedaan, onderzoekt ook Goebel het Britse perspectief en het Duitse 

perspectief en vergelijkt hij deze met elkaar. In zijn boek wordt ingegaan op publieke 

herdenkingen en oorlogsmonumenten, in een poging te achterhalen hoe Britten en Duitsers 

op zoek gingen naar historische continuïteit en betekenis in de schaduw van die tot dan toe 

ongekende menselijke catastrofe, genaamd: de Eerste Wereldoorlog.  

‘In both countries, the survivors of the Great War pictured the conflict as the “Last 

Crusade” and sought consolation in imagery that connected the soldiers of the age of total 

war with the knights of the Middle Ages.’39 Volgens Goebel was ‘medievalism’, zo genoemd 

door John Ruskin rond 1850, het gedachtegoed waarin de Middeleeuwen werden 

geïdealiseerd en geromantiseerd. Deze term zou indicatief zijn voor het historische bewustzijn 

in de negentiende eeuw. Volgens Leslie J. Workman betekent de term ‘the continuing process 

of creating the Middle Ages.’40 De idealisering van de Middeleeuwen wees op een 

ontevredenheid met de esthetische, morele en sociale situatie in de contemporaine 

maatschappij, en op een verlangen om terug te keren naar de ingebeelde harmonie en 

doelgerichtheid van het verre verleden. Volgens Goebel ontstond dit verlangen door de 

Gotische opleving in de architectuur, het Romanticisme in de literatuur, ‘the cult of chivalry’ 

in de populaire cultuur, de Arthuriaanse opleving en de ‘Arts and Crafts’-beweging in de Britse 

kunst, en het ‘Germanicism’ in de Duitse kunst en muziek.41 Het middeleeuwse verleden was 

dan ook een prisma waardoorheen de negentiende-eeuwse tijdgenoten het heden bezagen. 

Volgens Goebel was ‘medievalism’ voorafgaand aan de periode 1914-1918 een discourse van 

identiteit, gevoed door de culturele wanhoop in een eeuw van industrialisatie.42  

Volgens Goebel ontstond door het bloedbad van de Eerste Wereldoorlog de opvatting 

dat er een gat in de geschiedenis was ontstaan. Hij betoogt dat herdenkingsactiviteiten in het 

publieke domein creatieve pogingen waren om historische continuïteit, voornamelijk met de 

 
39 Goebel, The Great War and Medieval Memory, Summary. 
40 Leslie J. Workman, ‘Preface’ in Studies in Medievalism 8 (1996) 1-2, geciteerd in Goebel, The Great War and 
Medieval Memory, 14. 
41 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 13. 
42 Ibidem, 14. 



26 
 

Middeleeuwen, te bekrachtigen.43 ‘Medievalism’ transformeerde het oorlogstrauma in een 

samenhangend narratief, waarin gesneuvelde soldaten betekenisvol werden verplaatst naar 

de middeleeuwse geschiedenis. De individuele soldaten die in de anonieme Materialschlacht 

waren omgekomen, de eerste massa-geïndustrialiseerde oorlog ter wereld, werden hierdoor 

zichtbaar gemaakt en in ere hersteld.44 ‘Medievalism’ had zowel een retrospectieve als een 

toekomstige dimensie. Het maakte een vlucht uit de onzekerheden van de oorlog en in de 

mythologieën van een onveranderlijk verleden mogelijk. In welke omstandigheden een 

soldaat ook stierf, diens nabestaanden konden erop rekenen dat de gesneuvelde een plaats 

in de geschiedenis had verworven, naast de vele voorvaderlijke soldaten uit andere oorlogen. 

Tegelijkertijd zouden toekomstige generaties hem daardoor blijven herinneren.45 Het graf van  

The Unknown Soldier in Westminster Abbey in Londen, waarin een onbekende, gewone Britse 

soldaat in 1921 ter ruste werd gelegd, bestond bijvoorbeeld uit een kist naar zestiende-

eeuwse stijl, versierd met een kruisvaarderszwaard en met een inscriptie waarvan een deel 

geleend was van de inscriptie op de doodskist van een in 1395 begraven bisschop: ‘They buried 

him among the kings because he had done good toward God and toward his house’.46  

Volgens Goebel domineerde het concept ridderlijkheid de Britse verbeelding van de 

Eerste Wereldoorlog. De soldaten waren niet alleen glorieus, maar ook een glorieus onderdeel 

van een lange en geweldige lijn, waardoor ridderlijkheid en ridderschap, heldhaftigheid en 

zelfopoffering van tijdperk tot tijdperk samen werden gebreid. Soldaten werden aldus als 

glorieus beschouwd wanneer zij zich hielden aan de principes van ridderlijkheid, dat een 

gedragscode inhield die niet specifiek verbonden was aan de Eerste Wereldoorlog, maar die 

stevig verankerd lag in het Britse openbare leven voorafgaand aan 1914.47 In Duitsland was 

het discourse rond ridderlijkheid volgens Goebel ongecultiveerd en onderontwikkeld in 

vergelijking met die in Groot-Brittannië. Desalniettemin was het gedrag van de soldaten in de 

oorlog ook voor de Duitsers een gevoelige kwestie, omdat hun gedrag weerslag had op de 

reputatie van de Duitse gemeenschap in het algemeen. ‘After all, the man of war was a death-

giver on behalf of society as a whole.’48 Verhalen over Duitse gruweldaden vanaf 1914 raakten 

 
43 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 28-29; Samuel Hynes, A War Imagined: The First World War 
and English Culture (Londen 1990) xi. 
44 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 29. 
45 Ibidem, 39. 
46 Ibidem, 44. 
47 Ibidem, 188-189. 
48 Ibidem, 189. 



27 
 

dan ook een gevoelige snaar bij het Duitse thuisfront. Op hun beurt produceerden Duitse 

oorlogs- en herdenkingsmonumenten dan ook een beeld van Unritterlichkeit van de vijand, 

waardoor de nobelheid van de Duitse soldaten indirect herbevestigd werd. Aan beide zijden 

kwamen zodoende referenties aan de Middeleeuwen naar de voorgrond. Ondertussen 

identificeerden soldaten zich met ridderlijke sportmannen en werden piloten verheven tot 

ridders van de hemel.49  

Volgens Goebel waren er ten tijde van de Eerste Wereldoorlog vijf eigenschappen die 

een ridderlijk karakter definieerden. Dat waren: moed, plichtsbesef, eer, rechtvaardigheid en 

geloof. Volgens Britse conventie waren middeleeuwse ridders ‘courageous, brave, gallant or 

valiant – the four most popular adjectives in inscription lines and unveiling speeches.’50 

Gesneuvelde soldaten in de Eerste Wereldoorlog werden dan ook collectief herdacht als zij 

‘“whose dauntless courage was the living breath of freedom and of chivalry and truth”, or 

individually as “a man of courage, unshakable and chivalrous as strong”.’51 Net als de ridders 

van weleer werden ook de Britse soldaten bij de oorlog betrokken uit noodzaak. Vroege Britse 

oorlogspropaganda, bedoeld om vrijwilligers voor het leger op te roepen, sprak de ridderlijke 

gevoelens van mannen aan. Een welbekend wervingsaffiche van het Parliamentary Recruiting 

Committee uit 1915, met daarop de tekst “Britain needs you at once”, toonde  

Sint-Joris, de beschermheilige van Groot-Brittannië, gekleed in het ijzeren plaatpantser van 

een ridder uit de late Middeleeuwen.52 

Ook in Duitsland werd er naar ridderlijke eigenschappen verwezen, hoewel dit volgens 

Goebel zeldzamer was. Een ijzeren nagel ofwel een spijkermonument in Dortmund, onthuld 

in 1915, representeerde Sint-Reinout, de beschermheilige van die stad, als een bepantserde 

ridder met een groot zwaard rustend op zijn schouder. Maar anders dan in Groot-Brittannië 

waren expliciete referenties aan de Ritterlichkeit van gesneuvelde soldaten in Duitsland 

relatief zeldzaam en vaag.53 Tijdens de Eerste Wereldoorlog werd het gedrag van Duitse 

soldaten door de Duitsers zelf ook als ridderlijk – en het gedrag van de vijanden, vooral de 

Fransen en de Belgen, als onridderlijk – beschouwd. Duitse oorlogsmisdaden in België werden 

gelegitimeerd en later zelfs officieel toegestaan door het veronderstelde onridderlijke gedrag 

 
49 Ibidem, 189. 
50 Ibidem, 195. 
51 Ibidem, 195. 
52 Ibidem, 196-197. 
53 Ibidem, 202-203. 



28 
 

van de Belgische francs-tireurs, irreguliere sluipschutters die op onridderlijke wijze de Duitsers 

de dood injoegen.54 Ook de Britten vertoonden onridderlijk gedrag door via hun zeeblokkades 

Duitse vrouwen en kinderen te laten verhongeren. Duitse onderzeebootkapiteins als Otto 

Weddigen ondermijnden deze blokkades in ridderlijke, heldhaftige zeeslagen. Weddigen, 

wiens onderzeeër in maart 1915 zonk na een aanvaring met een Britse slagschip, werd 

herinnerd als een moderne versie van de middeleeuwse Siegfried, ‘“who succumbed to 

malicious assault” by his foe’.55 Bij luchtgevechten voerden referenties aan de Middeleeuwen 

eveneens de boventoon. Een medepiloot van Manfred “de Rode Baron” von Richthofen zou 

gezegd hebben dat piloten ieder gevecht als een toernooi zagen – een ridderlijk of sportief 

duel. De luchtoorlog werd volgens Goebel door velen dan ook gezien als de laatste arena voor 

werkelijk ridderlijk gedrag in de machinale Eerste Wereldoorlog. Het stelde het soort strijd 

voor zoals de oorlog in het algemeen volgens velen had moeten zijn: een eerlijk en 

rechtstreeks man-tot-mangevecht.56 

Volgens Goebel ging ridderlijkheid in de Eerste Wereldoorlog hand in hand met het 

christendom. Zo beweerde Arthur Winnington-Ingram, bisschop van Londen van 1901 tot 

1939, in 1917 dat men niet hoefde op te houden een christen of een “gentleman” te zijn 

omdat er gevochten moest worden. Volgens hem kwamen de ongeschreven regels van 

ridderlijkheid overeen met christelijke dogma, waarbij ridderlijk gedrag in wezen de vertaling 

van goede religie naar actie behelsde.57 Volgens Goebel schroomden fanatieke priesters niet 

om Jezus de ene, perfecte ridder te noemen. 

De bevindingen van de Britse oorlogshistoricus Michael Paris sluiten grotendeels aan 

bij die van Goebel. In zijn boek Warrior Nation: Images of War in British Popular Culture 

beweert Paris dat de Britten hun deelname aan de Eerste Wereldoorlog legitimeerden door 

deze deelname als noodzakelijk voor te stellen. De oorlog was een ridderlijke strijd tegen 

kwaadaardige krachten – een morele kruistocht, waarbij de geallieerde soldaten ten strijde 

trokken zoals ‘the knights of old, full of anger against an enemy who was fighting unjustly’ dat 

ook deden.58 

 
54 Ibidem, 211. 
55 Ibidem, 212. 
56 Ibidem, 223-224, 227. 
57 Ibidem, 199. 
58 Michael Paris, Warrior Nation: Images of War in British Popular Culture, 1850-2000 (Londen 2000) 111. 



29 
 

Dat juist ridders op zo’n grote schaal als voorbeeld dienden of geacht werden als 

voorbeeld te dienen voor soldaten uit de Eerste Wereldoorlog, heeft volgens Paris te maken 

met hoe het in het Victoriaanse tijdperk herontdekte en doorontwikkelde concept 

ridderlijkheid ‘softened the potential barbarity of war.’59 Ridderlijkheid was, zoals het woord 

al impliceert, verbonden aan ridders; die waren volgens Paris idealiter moedig, loyaal, trouw 

aan hun woord, beleefd, vrijgevig en genadig. Ze verdedigden de Kerk en de “wrongfully 

oppressed”, maar respecteerden en eerden hun vijanden in oorlogstijd, zo lang die zich aan 

dezelfde gedragscode hielden als zij.60 Ridderlijkheid verwijderde zodoende de wreedste 

elementen van oorlogvoering door een strikte morele code te creëren voor de krijger, die Paris 

ook wel de algemeen geaccepteerde “rules of war” noemt.61 De interesse in ridderlijkheid die 

in de negentiende-eeuw opkwam, was volgens Paris grotendeels te danken aan de populaire 

historische romans van Walter Scott – met name Ivanhoe en Quentin Durward, uit 1820 en 

1823, respectievelijk. Deze werken hielpen volgens Paris bij het ontstaan van het heroïsche 

stereotype omtrent ridderlijkheid. Maar terwijl Walter Scott ridderlijkheid als iets uit het 

verleden zag, waren veel contemporaine schrijvers van mening dat ridderlijkheid een vitale en 

relevante rol te spelen had in de eigentijdse maatschappij.62 Verwijzingen naar ridders waren 

volgens Paris honderd jaar later, in de aanloop naar en tijdens de Eerste Wereldoorlog, dan 

ook nog onverminderd populair. Met name de Duitse invasie van het neutrale België was een 

rijke voedingsbodem voor vergelijkingen tussen de te hulp schietende Britten en Fransen en 

de middeleeuwse ridders die gezworen waren om de “wrongfully oppressed” te verdedigen.63 

Ridderlijkheid was volgens Paris ook een van de meest effectieve manieren om enthousiasme 

voor de oorlog in stand te houden. Door de Eerste Wereldoorlog te bekleden met ridderlijke 

termen gaf men de smerigheid en de slachting in de oorlog een hoger doel.  

Het toekennen van een hoger doel aan de bloedige Eerste Wereldoorlog werd ook 

gedaan in combinatie met religie, mede door de Kerk van Engeland. De Kerk van Engeland 

vergeleek de Eerste Wereldoorlog volgens Paris dikwijls met een kruistocht. Volgens Paris en 

volgens de Amerikaanse cultuur- en literatuurhistoricus Paul Fussell hield de Kerk lange tijd de 

mythe in stand van de “Angels of Mons”. Deze engelen verschenen volgens een fictief verslag 

 
59 Paris, Warrior Nation, 23. 
60 Ibidem, 23. 
61 Ibidem, 23. 
62 Ibidem, 23. 
63 Ibidem, 110. 



30 
 

van de Slag bij Bergen in augustus 1914, de eerste grote confrontatie tussen de Britse en de 

Duitse strijdkrachten in België, om de terugtrekkende Britse soldaten te beschermen. De 

engelen, in het oorspronkelijke verhaal geestverschijningen van boogschutters uit de Slag bij 

Azincourt in 1415, waren opgeroepen door een soldaat die tot Sint-Joris had gebeden en 

schoten pijlen af op de Duitsers.64 Hoewel de auteur van het fictieve verhaal al snel opwierp 

dat zijn verslag niet echt was, geloofden veel mensen de christelijke mythe. Zij meenden dat 

de geest van de middeleeuwse ridderlijkheid ook deel uitmaakte van de strijd. Het 

zogenaamde bewijs dat God aan de kant van de geallieerden stond, bracht volgens Paris 

teweeg dat ridderlijkheid nadien ook in andere werken gecombineerd werd met christelijke 

elementen en idealen. Zo schreef de Britse dichter Henry Newbolt in het midden van de oorlog 

enkele werken met ridderlijke thema’s. Hieronder viel ook The Book of the Happy Warrior, 

een verhaal over middeleeuwse oorlogshelden, waarin hij de ridders aan het einde van het 

boek vergeleek met de jongemannen die anno 1915-1916 dagelijks streden tegen de 

“Hunnen” in Frankrijk en Vlaanderen. Deze strijd werd daarbij omschreven als ‘just another 

chapter in the endless war between good and evil.’65 

Een ander belangrijk werk is Bloody Good: Chivalry, Sacrifice, and the Great War van 

Allen J. Frantzen, verschenen in 2004. Allen Frantzen is een professor Engels aan de Loyola 

University Chicago. In zijn boek biedt Frantzen een verklaring voor de vraag waarom soldaten 

zo lang en zo nutteloos bleven vechten in de Eerste Wereldoorlog, en hoe nabestaanden uitleg 

gaven aan hun dood. Een belangrijk onderdeel van de verklaring die Frantzen hiervoor biedt, 

is de opoffering van Jezus Christus aan het kruis, samen met het concept van middeleeuwse 

ridderlijkheid.66 Het boek bestaat uit twee delen. In het eerste deel richt Frantzen zich op 

Groot-Brittannië en Frankrijk en op het ontstaan van het concept van zelfopoffering en 

ridderlijkheid gedurende de Kruistochten en de Honderdjarige Oorlog. In het tweede deel 

onderzoekt Frantzen op welke wijze de middeleeuwse ideeën over ridderlijkheid en Christus’ 

opoffering zich manifesteerden in de Eerste Wereldoorlog. Hij doet dit aan de hand van de 

ridderlijke iconografie die tijdens de oorlog werd geproduceerd in de vorm van 

propagandaposters en ansichtkaarten, alsook de manier waarop de doden werden herdacht 

in oorlogsmonumenten en militaire begraafplaatsen. Frantzen concludeert dat de 

 
64 Paris, Warrior Nation, 133; Paul Fussell, The Great War and Modern Memory (Londen 1979) 115-116. 
65 Paris, Warrior Nation, 133. 
66 Allen J. Frantzen, Bloody Good: Chivalry, Sacrifice, and the Great War (Chicago 2004) 1-3. 



31 
 

middeleeuwse mythe van zelfopoffering gebruikt werd om de belangen van de staat te 

bevorderen, maar dat ridderlijkheid – gebaseerd op zelfopoffering voor anderen – ook een 

belangrijk aspect was van de mentaliteit van de meeste soldaten.67 

 Frantzen beschrijft in het eerste deel de concepten “opoffering”, “anti-opoffering” en 

“zelfopoffering”, en hoe deze in verhouding staan tot ridderlijkheid. Anti-opoffering betekent 

volgens Frantzen dat iemand ervoor kiest om te sterven, bijvoorbeeld voor zijn geloof, in 

plaats van er voor te vechten. Van zelfopoffering is sprake als iemand vrijwillig strijdend ten 

onder gaat, in plaats van zich te laten opofferen door anderen. Volgens Frantzen is dit concept 

verbonden met heroïsche masculiniteit. Door zichzelf op te offeren is de heldhaftige man de 

enige verantwoordelijke voor de betekenis en het belang van zijn dood. Daarnaast beweegt 

zelfopoffering anderen ertoe om de strijd voort te zetten in naam van het slachtoffer. Dit 

laatste is gerelateerd aan de gedachtegang van veel soldaten uit WO1, aldus Frantzen.68  

In het tweede deel van zijn boek beschrijft Frantzen hoe zowel middeleeuwse ridders 

als miljoenen soldaten in de Eerste Wereldoorlog geloofden dat oorlogvoering hen op een 

bijzondere manier verbond met Jezus Christus. Jezus had zichzelf in populaire beeldvorming 

immers vrijwillig opgeofferd, hoewel zijn dood ten tijde van de Eerste Wereldoorlog 

paradoxaal genoeg ook wel, net als tegenwoordig, werd uitgelegd als een voorbeeld van anti-

opoffering. Door dit in de oorlog ook te doen, volgden de middeleeuwse ridders en de 

moderne soldaten hetzelfde pad als Jezus.69 Frantzen beschrijft een Duitse ansichtkaart 

getiteld “Durch Kreuz zur Krone” (door het kruis naar de kroon), waarop Jezus aan het kruis in 

de met mortieren verlichte lucht boven het slagveld verschijnt, met een aantal Duitse soldaten 

met Pruisische punthelm op de voorgrond. Op de kaart werd de strijd tegen de vijand 

gelegitimeerd door de gekruisigde Jezus Christus, die aan de Duitsers verschijnt en niet aan de 

Fransen. Maar de uitdrukking “Durch Kreuz zur Krone”, waarbij “Krone” symbool kan staan 

voor zowel de wereldlijke kroon van de Duitse keizer als de hemelse kroon van Jezus Christus, 

komt van het veel oudere, Latijnse “per crucem ad lucem” (door het kruis naar het licht), dat 

al in de Middeleeuwen op minder dubbelzinnige wijze de relatie tussen lijden en verlossing 

uitdrukte. Deze uitdrukking was een kloosterideaal dat het prototype werd voor ridderlijke 

vroomheid. Volgens Frantzen was de volledige theologische en politieke betekenis van de 

 
67 Frantzen, Bloody Good, 3-9, 13-30. 
68 Ibidem, 13-21. 
69 Ibidem, 29-39. 



32 
 

Duitse ansichtkaart daarom alleen herkenbaar binnen de context van de middeleeuwse 

ideeën en beelden die het aanhaalt en oproept.70 

Ook de Britse historicus Alex King schrijft dat zelfopoffering een belangrijk aspect was 

binnen het dominante gedachtegoed onder soldaten in de Eerste Wereldoorlog. King schrijft 

echter explicieter dan Frantzen dat het verband tussen zelfopoffering en de lijdensweg van 

Jezus Christus verwaterde gedurende de oorlog. De term “great sacrifice” werd nog wel 

gebruikt in vergelijkingen met de zelfopoffering van Christus, vooral toen de Eerste 

Wereldoorlog aanvankelijk nog gelegitimeerd werd met de suggestie dat de oorlog een 

reinigend bloedoffer was dat de wereld zou zuiveren van al het politieke, sociale en morele 

kwaad. Het waren voornamelijk degenen die de legitimering van de Eerste Wereldoorlog een 

christelijke invulling wilden geven die suggereerden dat de soldaten Christus imiteerden, door 

hun plichtsgetrouwheid en hun toewijding aan het welzijn van anderen.71 Maar gaandeweg 

kreeg het concept een nationalistischer tint, waarbij het voor de meeste mensen, zowel 

soldaten als burgers, uiteindelijk refereerde aan het vermeend vrijwillig en vrijgevig 

neerleggen van hun levens, niet zozeer ten dienste van God, maar ter verdediging van hun 

land en hun idealen.72 

Een ouder maar eveneens belangrijk werk is het in 1990 verschenen boek Fallen 

Soldiers: Reshaping the Memory of the World Wars van George Lachman Mosse, een 

Amerikaanse historicus en professor van Duits-joodse afkomst. In dit boek benoemt en 

beschrijft Mosse de zogenaamde “Myth of the War Experience”, een vervorming van de 

realiteit van de oorlogservaringen tussen 1914-1918. Deze mythe bezag de Eerste 

Wereldoorlog als een betekenisvolle en zelfs heilige gebeurtenis en werd gebruikt om de 

realiteit van de oorlog te maskeren en de oorlogservaring te legitimeren. De herinnering aan 

de oorlog werd omgevormd tot een sacrale ervaring die de natie een dieper religieus gevoel 

bood, waarbij werd verwezen naar heiligen, martelaren en erfgoed die men moest nabootsen 

en -streven. Hierdoor werd het traditionele geloof in martelaarschap en herrijzenis ook van 

toepassing binnen de natie, waarbij de natie als een allesomvattende civiele religie werd 

gezien. De mythe had de meeste politieke invloed in landen die de Eerste Wereldoorlog 

 
70 Ibidem, 30. 
71 Alex King, Memorials of the Great War in Britain: The Symbolism and Politics of Remembrance (Oxford 1998) 
129-130. 
72 King, Memorials of the Great War in Britain, 129. 



33 
 

hadden verloren, waaronder Duitsland.73 Volgens Mosse ontstond deze mythevorming echter 

niet tijdens de Eerste Wereldoorlog, maar eerder; al tijdens de Franse revolutionaire oorlogen 

(1792-1802) en de Duitse oorlogen tegen Napoleon (1813-1814) werd de basis gelegd voor de 

“Myth of the War Experience”, die een behoefte vervulde die in voorgaande oorlogen niet 

bestond. Tot aan de achttiende eeuw werden veel oorlogen namelijk gevoerd door huurlingen 

die, buiten hun overleven en hun soldij, weinig aandeel hadden in het doel en het verloop van 

de oorlog. De revolutionaire oorlogen aan het einde van de achttiende en het begin van de 

negentiende eeuw waren de eerste oorlogen waarin gebruik werd gemaakt van 

burgersoldaten, waarbij de legers aanvankelijk bestonden uit grote aantallen vrijwilligers die 

toegewijd waren aan hun idealen en hun natie. Gesneuvelde soldaten waren zodoende niet 

langer vreemdelingen, maar broers, zonen of bekenden. Hierdoor ontstond een behoefte om 

hun opoffering te legitimeren en te rechtvaardigen, waarmee volgens Mosse de “Myth of the 

War Experience” was geboren.74 Mosse schrijft net als Frantzen en King dat tijdens de Eerste 

Wereldoorlog gesuggereerd werd dat soldaten hetzelfde lot als Jezus Christus was beschoren; 

soldaten die hun levens opofferden in dienst van de natie zouden net als de Zoon van God 

opnieuw verrijzen. De “Myth of the War Experience” maakte volgens Mosse dan ook gebruik 

van de kracht van christelijke vroomheid, net zoals middeleeuwse ridders dat deden.75 

 Net als Goebel en Frantzen stelt ook Mosse dat beschrijvingen van soldaten berustten 

op verwijzingen naar ridderlijkheid en masculiene deugden. De German Youth Movement, 

opgericht in 1901, beschreef de ideale Duitse man bijvoorbeeld als volgt: ‘he has a superbly 

formed body and is in control of himself; he is modest, restrained, decent, and fair in daily life 

as well as in battle and sport, and he is chivalrous toward women.’76 Mannelijkheid betekende 

patriotisme, fysieke kracht, moed en wilskracht, maar in Groot-Brittannië werd ook nadruk 

gelegd op “fair play” en ridderlijkheid.77 Mosse betoogt tevens dat de technologie die in de 

oorlog gebruikt werd een spirituele en morele dimensie verkreeg en benoemt net als Goebel 

de piloten, die al in de Eerste Wereldoorlog de “knights of the sky” genoemd werden en wier 

ridderlijkheid legendarisch werd.78 

 
73 George L. Mosse, Fallen Soldiers: Reshaping the Memory of the World Wars (New York 1990) 7. 
74 Mosse, Fallen Soldiers, 9-10. 
75 Ibidem, 32. 
76 Ibidem, 60. 
77 Ibidem, 60. 
78 Ibidem, 66. 



34 
 

 Ook Mark Girouard, een Britse historicus en lid van de Society of Antiquaries of 

London, poogt in zijn in 1981 uitgebrachte boek The return to Camelot. Chivalry and the 

English gentleman te achterhalen hoe het komt dat het concept ridderlijkheid aan het begin 

van de twintigste eeuw zo’n grote rol speelde in de verbeelding van de Eerste Wereldoorlog. 

Volgens Girouard was in 1912, twee jaar voor het begin van de Eerste Wereldoorlog, al een 

groot aantal voorbeelden te vinden van referenties aan de Middeleeuwen. Bepantserde 

ridders, Sint-Joris, ridders die vrouwen in nood redden en het beschermen van vrouwen en 

kinderen waren allemaal thema’s die in hetzelfde jaar in verschillende contexten te vinden 

waren.79 Zo verscheen volgens Girouard aan het begin van 1912 een nieuw theaterstuk, 

genaamd Where the rainbow ends, in het Savoy Theatre in Londen. In het stuk is één van de 

hoofdrollen weggelegd voor de beschermheilige van Groot-Brittannië, Sint-Joris, die een 

Britse vrouw in nood te hulp schiet, gekleed in glanzend pantser en compleet met zwaard en 

een rood kruis.80 De antagonist van het verhaal probeert de Britten te corrumperen, maar 

Sint-Joris leidt hen terug naar hun ware lot, ‘which is to join the nations of the world and “fight 

aggression and foul tyranny”.’81  

In hetzelfde jaar waren Robert Falcon Scott en vier metgezellen bezig met het laatste 

deel van hun expeditie naar de Zuidpool. Op 17 januari 1912 arriveerden zij op hun 

bestemming, alwaar zij erachter kwamen dat de Noorse expeditie onder leiding van R.E.G. 

Armundsen hen voor waren geweest. Het Britse team moest in slechte fysieke conditie en met 

een tekort aan proviand de bijna dertienhonderd kilometer lange terugreis naar hun 

basiskamp afleggen. Niemand overleefde de terugtocht. In november 1912 werden het 

lichaam van Scott en zijn dagboeken en brieven teruggevonden. In enkele van Scotts brieven 

viel te lezen dat Scott vond dat zij als dappere, edele mannen stierven en dat zij een goed 

voorbeeld waren voor hun landgenoten, en dat zij de reis wellicht hadden kunnen overleven 

maar dat zij voor de zieken moesten zorgen.82 Toen het nieuws van de rampzalig geëindigde 

Britse expeditie naar de Zuidpool in Groot-Brittannië werd ontvangen, werden de 

expeditieleden volgens Girouard postuum tot nationale helden verheven. Tijdens een 

herdenking werd Scott beschreven als ‘“firm in his friendship and chivalrous in his conduct”.’83 

 
79 Mark Girouard, The return to Camelot. Chivalry and the English gentleman (Londen 1981) 7. 
80 Girouard, The return to Camelot, 2. 
81 Ibidem, 2. 
82 Ibidem, 2-4. 
83 Ibidem, 4. 



35 
 

De spannende verhalen over de heldendaden van de expeditieleden gingen volgens Clements 

Markham, Scotts beschermheer, hand in hand met daden van toewijding die ongeëvenaard 

werden in alle daden van ridderlijkheid uit het verleden.84 

 In 1912 vond nog een andere rampzalige gebeurtenis plaats: het zinken van het schip 

de Titanic. Hoewel later onderzoek heeft aangetoond dat de verslagen van ooggetuigen 

weinig overeenkomen met hoe de ramp zich in werkelijkheid voltrok en de ramp in feite 

voorkomen had kunnen worden als de juiste voorzorgsmaatregelen waren getroffen, werd 

het gedrag van de passagiers en de bemanning van het schip destijds beschreven als ridderlijk. 

Zo zou, toen duidelijk werd dat het schip aan het zinken was, het bevel zijn gegeven om 

vrouwen en kinderen als eerste te evacueren. Zij werden daarbij geholpen door de mannen, 

die verder trouw op hun post bleven staan en tot het einde aan toe kalm en beleefd bleven 

doen wat er nodig was, bereid om te sterven als “gentlemen”.85 Nadien schreef de 

Amerikaanse Logan Marshall dat “ridderlijk” een te milde beschrijving was van het gedrag van 

de passagiers en de bemanning van de Titanic; ‘some of the vaunted knights of old were 

desperate cowards by comparison. A fight in the open field, or jousting in the tournament, did 

not call out the manhood in a man as did the waiting till the great ship took the final plunge.’86 

 Volgens Girouard hield het doen en laten van de Britten anno 1912 verband met hoe 

zij geloofden hoe middeleeuwse ridders leefden en stierven. Volgens Girouard wisten alle 

“gentlemen” dat zij dapper moesten zijn, niet in paniek mochten raken, beleefd moesten zijn, 

vrouwen en kinderen moesten beschermen, trouw moesten zijn aan hun kameraden en hun 

dood, als het moment daar was, zonder aarzelen tegemoet moesten komen.87 Ridderlijkheid 

was volgens Girouard verbonden aan de ridders van de Middeleeuwen. Het hield voor hen 

een gedragscode in die strijd als een noodzakelijke en zelfs glorieuze activiteit zag, maar die 

poogde de potentiële barbaarsheid van strijd te verzachten door deze in de handen te leggen 

van mannen die zich inzetten voor hoogwaardige gedragsnormen.88 Net zoals Goebel, Paris, 

Frantzen en Mosse beweren, werd de ideale ridder ook volgens Girouard voorgesteld als 

dapper, trouw aan anderen en trouw aan zijn eigen woord, beleefd, gul en genadig. Hij 

verdedigde de Kerk en de ten onrechte onderdrukten, maar respecteerde en eerde zijn 

 
84 Ibidem, 4. 
85 Ibidem, 4-5, 14. 
86 Ibidem, 6. 
87 Ibidem, 7. 
88 Ibidem, 16. 



36 
 

tegenstanders zolang die zich aan dezelfde gedragscode hielden. Het niet naleven van de 

geaccepteerde normen werd gezien als een schande, waaraan de dood de voorkeur had.89 

 Volgens Girouard waren de hogere klasse en het grootste deel van de middenklasse in 

Groot-Brittannië gedurende de negentiende eeuw aangemoedigd om te geloven dat het 

leveren van strijd voor een rechtvaardig doel één van de meest wenselijke en eervolle 

activiteiten was waaraan men kon deelnemen. Er was geen eervoller of glorieuzer lot dan te 

sterven voor iemands eigen natie.90 In klaslokalen werd kinderen de heldhaftige daden van 

oorlogshelden als Hector, Achilles, koning Arthur en zijn ridders, Richard I ‘Leeuwenhart’ en 

Arthur Wellesley aangeleerd. Het concept rondom ridderlijkheid werd volgens Girouard 

gebruikt om metaforen te leveren voor elk aspect van het dagelijks leven. Het leven was een 

slagveld waarin de “gentleman” te allen tijden tegen onrechtvaardigheid moest vechten.91 

Volgens Girouard hadden velen aan het begin van de twintigste eeuw reeds geaccepteerd dat 

een oorlog met Duitsland onvermijdelijk was. Hoewel onder anderen veldmaarschalk 

Frederick Sleigh Roberts en luitenant-generaal en de oprichter van de Britse Scouts, Robert 

Baden-Powell, voorbereidingen voor een oorlog propageerden om oorlog juist te voorkomen, 

werkte dit volgens Girouard averechts. Toen de Eerste Wereldoorlog eenmaal begon, hadden 

ridderlijke mensen volgens Girouard geen andere keuze dan om mee te doen in de strijd tegen 

het Duitse Keizerrijk. Zij waren moreel verplicht ‘“to give the big bully a knock-out blow, so 

that other nations can live afterwards in peace and freedom.”.’92 

 Verwijzingen naar de Middeleeuwen waren volgens Girouard vooral terug te vinden in 

de gedichten die tijdens de Eerste Wereldoorlog in groten getale verschenen. Zowel aan het 

thuisfront als aan het oorlogsfront waren vele dichters te vinden, wier werk massaal 

gepubliceerd werden in dag- en weekkranten, bloemlezingen en boeken. Hierin las men over 

ridderlijkheid, dat veelal direct terugkwam in het gedicht in de vorm van ridders, nachtwaken, 

Galahads en Heilige Gralen.93 Net als Paris en Fussell haalt Girouard ook de mythe aan van de 

engelen bij de Slag om Bergen in 1914. In het fictieve verslag van de slag dat in het in 

september 1914 gepubliceerde artikel ‘The bowman’ centraal staat, schrijft auteur Arthur 

Machen over een Britse soldaat die, op het moment dat alle hoop verloren is, zich een 

 
89 Ibidem, 16. 
90 Ibidem, 276. 
91 Ibidem, 281. 
92 Ibidem, 282. 
93 Ibidem, 283. 



37 
 

inscriptie herinnert die hij bij een afbeelding van Sint-Joris had zien staan. Nadat de soldaat 

deze inscriptie uitspreekt, wordt de Slag om Bergen in het voordeel van de geallieerden 

beslecht door de boogschutters van de Slag om Azincourt in 1415, wier hulp in het heden was 

ingeroepen door Sint-Joris. Het artikel werd meteen na publicatie meerdere malen opnieuw 

gedrukt en door velen voor waar aangenomen.94 Niet lang daarna stroomden steeds meer 

verhalen binnen van soldaten die meenden Sint-Joris te hebben gezien, die pijlwonden 

hadden aangetroffen bij gesneuvelde Duitse soldaten, of die verslag deden van glanzende 

gedaanten om hen heen. 

 Ook in herdenkingswerken kwamen veel referenties aan de Middeleeuwen in het 

algemeen voor, en aan ridderlijkheid in het bijzonder, volgens Girouard. Deze 

herdenkingswerken, voornamelijk in de onveranderlijke vorm van een biografisch relaas, een 

inscriptie of een uittreksel van een condoleancebrief van een commandant, vriend of 

strijdmakker, bevatten referenties aan de gesneuvelden die zich volgens Girouard door alle 

niveaus van ridderlijke toespelingen bewogen.95 Gesneuvelde soldaten werden in elk geval 

steevast “gallant gentlemen” of “chivalrous soldiers” genoemd. Soldaten uit de hogere klasse 

maakten volgens Girouard meer kans om op directe wijze te worden vergeleken met 

middeleeuwse ridders. Zo werden enkele gesneuvelde soldaten van hogere sociale komaf 

beschreven als ‘“of all men the nearest to a knight of chivalry”,’ ‘one perfect gallant knight’ of 

‘a young knight who would ride into battle with joy.’96 

 Anders dan de andere in deze historiografie behandelde auteurs, beweert Girouard 

echter dat ridderlijkheid vrijwel niets betekende voor de grote meerderheid van de miljoenen 

soldaten die zich in de loopgraven bevonden. Een volgens Girouard veelzeggend voorbeeld 

hiervan is dat de mythe rondom de “Angels of Mons” veranderde zodra deze op een populair 

niveau kwam, waarbij Sint-Joris en de boogschutters verdwenen en werden vervangen door 

engelen.97 Het waren vooral de duizenden “gentlemen” van de hogere en middenklasse, voor 

wie ridderlijkheid veel betekende, die zich moesten aanpassen aan de onridderlijke realiteit 

van de Eerste Wereldoorlog.98 Volgens Girouard werden vanaf halverwege de oorlog dan ook 

steeds meer “anti-heroic” werken geschreven, waarin geen plaats was voor bepantserde 

 
94 Ibidem, 284. 
95 Ibidem, 286. 
96 Ibidem, 287. 
97 Ibidem, 290. 
98 Ibidem, 290. 



38 
 

ridders en waarin generaals transformeerden van paladijnen in belachelijke dwazen die 

slechts net intelligent genoeg waren om soldaten het bevel te geven om op te rukken en te 

sterven.99 Alleen de activiteiten van piloten bleven vergeleken worden met die van 

middeleeuwse ridders; 

  

our airmen are singularly like the knights of the old romances (...) they go out day by 

day, single or in twos and threes, to hold the field against all comers, and to do battle 

in defence of those who cannot defend themselves. There is something especially 

chivalrous about these champions of the air; even the Huns, whose military principles 

are against chivalry, have shown themselves affected by it.100 

 

De Amerikaanse historicus Jay Winter, tot slot, beschrijft in Sites of Memory, Sites of 

Mourning. The Great War in European Cultural History uit 1998 een sterk voorbeeld van het 

verband tussen soldaten uit de Eerste Wereldoorlog en Jezus Christus. Eén van de meest 

krachtige en angstaanjagende visies van de Eerste Wereldoorlog is volgens Winter terug te 

vinden in het einde van de film J’accuse van Abel Gance uit 1918. In deze film vertelt een 

gewonde soldaat en dichter over een droom waarin de miljoenen soldaten die in de Eerste 

Wereldoorlog zijn gesneuveld, opstaan uit de dood en terugkeren naar hun dorpen, om te zien 

of hun opoffering niet voor niets is geweest. De acteurs in de film waren werkelijke Franse 

soldaten ten tijde van de Eerste Wereldoorlog, waarvan een aantal na de opnames in de 

laatste maanden van de oorlog nog om het leven waren gekomen.101 In een ietwat gewijzigde 

versie van de film, vertoond in 1922, marcheren de overwinnende Franse soldaten na de 

oorlog in een triomftocht langs de Arc de Triomphe in Parijs terwijl een leger van dode 

soldaten in de lucht boven hun hoofden mee marcheert.102 Dergelijke beelden komen overeen 

met de constateringen van Mosse, Frantzen en King, die schrijven dat de gesneuvelde soldaten 

in de Eerste Wereldoorlog geacht werden net als Jezus Christus te zullen herrijzen. 

 Het werk van Goebel, Frantzen, Mosse, Girouard en Winter zetelen bijna uitsluitend 

op onderzoek naar publieke primaire bronnen als gedichten, oorlogsmonumenten, militaire 

 
99 Ibidem, 290-291. 
100 Ibidem, 291. 
101 Jay Winter, Sites of Memory, Sites of Mourning. The Great War in European Cultural History (Cambridge 
1998) 15. 
102 Winter, Sites of Memory, Sites of Mourning, 22. 



39 
 

begraafplaatsen, films, propagandaposters en overheidsdocumenten en -archieven. Slechts 

enkele keren wordt gebruik gemaakt van egodocumenten zoals dagboeken van soldaten. 

Goebel schrijft hierover dat hij zich heeft gericht op de meest zichtbare en volgens hem meest 

significante manifestatie van collectieve herinnering: oorlogsmonumenten of 

Kriegerdenkmäler. Privédocumenten zoals memoires, brieven en gedichten heeft hij bewust 

niet onderzocht tenzij deze via publicatie of citatie in het publieke domein te vinden zijn.  

Ook Mosse erkent dat hij privédocumenten bewust heeft buitengesloten van zijn onderzoek, 

dat voornamelijk gebaseerd is op de aandachtrekkende poëzie en proza van minderheden 

wier werk deel uit ging maken van het patriottistische canon die de Eerste Wereldoorlog 

legitimeerde.103 Volgens Mosse is onderzoek naar hoe vrijwilligers dachten over de oorlog niet 

uit te voeren, want ‘they left few public records, and the number of private letters and papers 

written over the years is too vast to be properly examined even by a team of historians.’104 

Mijn eigen thesis vult deze lacune hopelijk op door tijdschriften, geschreven door en voor 

soldaten, te onderzoeken. 

 

1.6. Leeswijzer 

In dit inleidende hoofdstuk heb ik een beknopte introductie van het onderzoeksonderwerp 

van deze thesis gegeven. Daarbij zijn de hoofd- en deelvragen aan bod gekomen, die 

gezamenlijk het fundament van de scriptie vormen. Vervolgens heb ik het theoretisch kader 

waar deze thesis gebruik van maakt, gedefinieerd en toegelicht. Tot slot heb ik de 

methodologie van het onderzoek en de bronnen waar het onderzoek zich op richt, behandeld, 

met daarbij ook een toelichting op de selectieprocedure van de primaire bronnen en een 

verantwoording voor het onderzoek in het geheel. 

 In het volgende hoofdstuk schets ik de historische context van dit onderzoek. Aan de 

hand van enkele van de belangrijkste bijdragen in de secundaire literatuur op dit 

onderzoeksveld, beschrijf ik hoe er tijdens de Eerste Wereldoorlog naar de Middeleeuwen 

werd verwezen in kunst en literatuur. De hieruit voortvloeiende bevindingen vergelijk ik in 

een later stadium met de resultaten van mijn analyse van de Britse en Duitse primaire 

bronnen. De derde en vierde hoofdstukken vormen de kern van deze thesis. Daarin komen de 

bronnenanalyses aan bod van de Britse respectievelijk Duitse legertijdschriften. Aan het einde 

 
103 Mosse, Fallen Soldiers, 8. 
104 Ibidem, 17. 



40 
 

van beide hoofdstukken is plaats voor een deelconclusie aan de hand van het empirisch 

onderzoek, waardoor vergelijkingen tussen de bronnenanalyses onderling, en tussen de 

resultaten van het empirisch onderzoek enerzijds en de bevindingen uit de secundaire 

literatuur anderzijds, vergemakkelijkt worden.  

Die vergelijkingen presenteer ik in het laatste hoofdstuk, het besluit. Vervolgens 

worden er op basis van de vergelijkingen conclusies getrokken, die een antwoord vormen op 

de hoofdvraag van deze masterthesis. Daarna rest weinig meer dan een overzichtelijke lijst 

van al het primaire bronmateriaal en de secundaire literatuur waar in deze thesis gebruik van 

is gemaakt.  



41 
 

H2 – Referenties aan de Middeleeuwen in kunst en literatuur uit WO1 

Volgens Allen J. Frantzen waren de Eerste Wereldoorlog en de Middeleeuwen onlosmakelijk 

met elkaar verbonden via ridderlijkheid: een eigenschap die volgens Frantzen zowel 

dapperheid als principes en idealen in oorlogvoering symboliseerde. De gepantserde ridder, 

die erop uit ging om de zwakken te verdedigen, om de eer van de koning hoog te houden en 

om glorie te vinden in de strijd, leverde volgens de historicus een krachtig model voor de 

moderne soldaat anno 1914.105 Het is dan ook niet verwonderlijk dat er gedurende de Eerste 

Wereldoorlog veelvuldig naar ridders werd verwezen. In veel verschillende werken, 

waaronder op wervingsaffiches, ansichtkaarten, schilderijen, propagandaposters, grafstenen, 

standbeelden en in gedichten en muziek, werden er volgens Frantzen vergelijkingen getrokken 

tussen de twintigste-eeuwse soldaten en de middeleeuwse ridders. In dit hoofdstuk worden 

de thema’s behandeld die volgens secundaire literatuur in de Britse en Duitse 

herinneringscultuur tijdens de Eerste Wereldoorlog centraal stonden bij referenties aan de 

Middeleeuwen. De deelvraag aan de hand waarvan deze contextanalyse is gedaan, luidt: op 

welke wijze werd er volgens reeds bestaand onderzoek tijdens de Eerste Wereldoorlog 

gerefereerd aan de Middeleeuwen in kunst en cultuur? 

 

2.1.  Ridderlijke eigenschappen 

Eén van de meest voorkomende thema’s in verwijzingen naar de Middeleeuwen aan de Britse 

zijde, is het benoemen van eigenschappen qua uiterlijk en gedrag die als ridderlijk beschouwd 

werden. Volgens Stefan Goebel vond de herontdekking van ridderlijkheid al aan het begin van 

de negentiende eeuw plaats, dus ruim voor de Eerste Wereldoorlog.106 Dit concept werkte 

volgens Goebel vanaf de negentiende eeuw op twee onderling verbonden niveaus. Aan de 

ene kant manifesteerde ridderlijkheid zich als een esthetisch verschijnsel onder de regerende 

klassen. Het Eglinton Tournament, gehouden op 30 augustus 1839, was hier volgens Goebel 

een voorbeeld van. Dit toernooi, dat plaatsvond nabij Eglinton Castle in Ayrshire, Schotland, 

was een re-enactment: een middeleeuws steekspel en middeleeuwse festiviteiten werden 

nagespeeld.107 Bals met de Britse koningin Victoria en prins Albert en de historische romans 

van Walter Scott waren volgens Goebel ook goede voorbeelden van de manifestatie van 

 
105 Frantzen, Bloody Good, 13. 
106 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 189. 
107 Ibidem, 189. 



42 
 

ridderlijkheid in de esthetiek, evenals schilderijen van de zogeheten “prerafaëlieten”. De 

prerafaëlieten waren Engelse kunstenaars in het Victoriaanse tijdperk die terug wilden naar 

de eenvoud van de kunst van voor de tijd van de beroemde Italiaanse kunstenaar Raffaello 

Sanzio, beter bekend als Rafaël. In schilderijen kozen de leden van de Pre-Raphaelite 

Brotherhood, het genootschap van de prerafaëlieten, daarbij vaak voor Bijbelse of historische 

taferelen, veelal uit de Middeleeuwen. Aan de andere kant transformeerden romantische 

beelden van ridderlijkheid volgens Goebel in een normatieve kracht. Middeleeuwse 

ridderschap en ridderlijkheid functioneerden daarbij als een hulpbron voor mensen die de 

bestaande wereld wilden verbeteren.108 Het Britse concept van de “gentleman” was volgens 

Goebel dan ook een adaptatie van het middeleeuwse idee van ridderlijkheid, gemoderniseerd 

en ontwikkeld voor het alledaagse leven.109 De gentleman, een moderne ridder, werd volgens 

Goebel gekenmerkt door een gedragscode die een reeks deugden voorschreef, zoals 

eerlijkheid, vriendelijkheid en loyaliteit. Het vermogen om te voldoen aan deze standaarden 

werd gezien als een functie van het karakter, en het was het ridderlijke of “gentlemanly” 

karakter dat de moderne ridder onderscheidde van de gewone mensheid, aldus Goebel.110  

Een ridderlijk karakter en ridderlijke esthetiek  waren volgens Goebel daarom 

prominent aanwezig in kunst en cultuur. Zo werd er in 1903 in het Britse stad Leeds een 

standbeeld onthuld van Eduard van Woodstock, de prins van Wales, bijgenaamd de “Zwarte 

Prins”. Eduard werd hierbij te paard en volledig gekleed in staalplaten pantser afgebeeld. In 

hem zagen de bewoners van Leeds volgens Goebel een man ‘who was universally considered 

as the best type of the Age of Chivalry, and whose character was adorned by so manly and 

unselfish virtues which in all times go to make the true gentleman.’111 Daarnaast waren ook 

mythische soldaat-heiligen als Sint-Joris en Arthuriaanse ridders ‘common currency’ onder 

kunstenaars, volgens Goebel.112 Visuele representaties van middeleeuwse ridders en 

twintigste-eeuwse Britse soldaten drukten volgens Goebel echter niet vaak heroïsme of moed 

uit. De gelaatstrekken van standbeelden van onder meer Sint-Joris waren veelal peinzend of 

somber, of drukten rouw uit.113 Goebel beweert dat dit komt doordat het concept van moed 

 
108 Ibidem, 189.  
109 Ibidem, 189. 
110 Ibidem, 189-190, 194. 
111 Ibidem, 190. 
112 Ibidem, 190. 
113 Ibidem, 196. 



43 
 

in het Britse Rijk intrinsiek verbonden was met het idee van plichtsgetrouwe dienst aan de 

gemeenschap. Ook dit werd verbonden aan ridderlijke idealen. Middeleeuwse ridders werden 

verondersteld een strikt plichtsbesef te hebben en klaar te staan om te dienen. In het in 1919 

gepubliceerde lied ‘O Valiant Hearts’ werden gesneuvelden die onbaatzuchtig gediend hadden 

dan ook bejubeld met de woorden ‘tranquil you lie, your knightly virtue proved’.114 

 

2.2. Christelijke idealen 

In Britse gedichten in de honderd jaar voorafgaand aan, maar ook tijdens de Eerste 

Wereldoorlog, werden soldaten volgens Michael Paris vaak geïdentificeerd als ‘warriors of 

Christ’.115 Ook Goebel en Paul Fussell beweren dat beschrijvingen van soldaten uit de Eerste 

Wereldoorlog hand in hand gingen met christelijke idealen. Inscripties op monumenten in 

Groot-Brittannië eerden gesneuvelde soldaten met teksten als ‘[they] upheld the cause of 

justice and true Christian chivalry’.116 Christus zelf werd voorgesteld als een ridderlijke 

krijger.117 Volgens Goebel is de connectie tussen ridderlijkheid en het christendom vooral 

opvallend bij oorlogsmonumenten en standbeelden of afbeeldingen van ridders met hun 

zwaard voor zich uitgestoken maar met de punt omlaag, zodat het gevest en de kling de vorm 

aannemen van een christelijk kruis.118 Soldaten uit de Eerste Wereldoorlog werden door de 

Britten ook veelvuldig vergeleken met kruisvaarders. De premier van Groot-Brittannië, 

Herbert Henry Asquith, sprak in zijn legitimering van de Britse deelname aan de oorlog van 

een morele kruistocht, waarin de Britten de rol van voorvechters voor rechtvaardigheid en eer 

te spelen hadden.119 Verwijzingen naar de kruistochten traden ook op de voorgrond tijdens 

de Britse militaire campagnes in Mesopotamië en Palestina, die volgens Paris beschouwd 

werden als onderdelen van “the Last Crusade”, omdat de christelijke Britten er niet alleen de 

Ottomanen versloegen maar ook de heilige stad Jeruzalem “bevrijdden”. De Britse 

“bevrijders” werden hierdoor in verscheidene romans dan ook de ‘“new” crusaders’ genoemd, 

terwijl de Ottomanen werden vergeleken met de aloude religieuze aartsvijand, de “Turk”.120  

 

 
114 Ibidem, 196-197. 
115 Paris, Warrior Nation, 15. 
116 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 199. 
117 Frantzen, Bloody Good, 37-39. 
118 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 199-200. 
119 Paris, Warrior Nation, 110. 
120 Ibidem, 117-119. 



44 
 

2.3. IJzer en staal 

In Duitsland was het tijdens de Eerste Wereldoorlog volgens Goebel vooral de “ijzeren vuist” 

die centraal stond in de herinneringscultuur omtrent de Middeleeuwen. De “ijzeren vuist” is 

een impliciete referentie aan het verhaal van Götz von Berlichingen met de ijzeren hand, een 

toneelstuk uit 1773 van Johann Wolfgang Goethe dat was gebaseerd op het leven van de 

zestiende-eeuwse ridder Gottfried von Berlichingen. Deze ridder zou in de strijd zijn hand 

hebben verloren, waarna hij deze verving met een ijzeren prothese.121 Verwijzingen naar dit 

personage kwamen volgens Goebel in 1915 op de voorgrond, toen Duitse uitdrukkingen over 

een opmars werden vervangen door uitdrukkingen over ‘holding out or resilience’.122 

Duitsland zou haar vijanden in het noorden, oosten, zuiden en westen vasthebben in een 

ijzeren vuist, volgens Duitse kranten.123 Ook Wilhelm II zou volgens Goebel naar de ijzeren 

vuist hebben verwezen in een van zijn redevoeringen in 1897 tijdens de Duitse bezetting van 

de Chinese stad Qingdao. Het beeld van de ‘mailed fist’ van Duitsland, dat volgens Goebel 

veelvuldig werd gebruikt in Duitse propaganda, werd in het buitenland echter zeer negatief 

opgevat.124 De ijzeren vuist werd door de Britten geassocieerd met Duitse meedogenloosheid 

en vernietiging. De Britten zouden  dit symbool dan ook nog jaren na de Eerste Wereldoorlog 

bespotten.125 Direct aan het begin van de Eerste Wereldoorlog werd de gevreesde ijzeren vuist 

van de Duitsers volgens Paris al gebruikt om de Britse deelname aan de oorlog te legitimeren. 

Zo schreef de Britse Frederick Sadleir Brereton, een kinderboekenschrijver en een 

gedecoreerde soldaat tijdens de Eerste Wereldoorlog, in de eerste van zijn oorlogsromans het 

volgende over de oorlog: 

 

It was a war (...) that the Germans had been planning for years, a war that would make 

them “masters of the world”, and the “fingers of the mailed fist were already stretched 

out to snatch in vast possessions”.126 

 

 
121 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 156. 
122 Ibidem, 156. 
123 Ibidem, 156. 
124 Ibidem, 156. 
125 Ibidem, 156-157. 
126 Paris, Warrior Nation, 111. 



45 
 

Dit fragment is een goed voorbeeld van de poging om de Britse deelname aan de Eerste 

Wereldoorlog te legitimeren aan de hand van het beeld van de Duitse ijzeren vuist. De ‘mailed 

fist’ wordt duidelijk gekoppeld aan de Duitsers en staat symbool voor hun nietsontziende 

honger naar macht. De Duitsers hadden volgens Brereton al jarenlang plannen om de wereld 

te overheersen, en met hun ijzeren vuist, die in het citaat als een soort grijpgrage klauw wordt 

beschreven, zouden hun plannen werkelijkheid worden. 

Volgens Goebel waren ijzer en staal sowieso prominent aanwezig in Duitse referenties 

aan de Middeleeuwen. Duitse soldaten die tot aan hun persoonlijke grenzen werden geduwd 

door politici en generaals, vonden volgens Goebel symbolische compensatie in het gebruik 

van “koude staal” om zichzelf mee te beschrijven. Zenuwslopende vuurgevechten werden 

tegengegaan door ijzeren wilskracht, terwijl een ijzeren vastberadenheid angst tegen zou 

gaan. Dergelijke opvattingen werden gesymboliseerd in werken waarin een in pantser geklede 

krijger op een gigantisch zwaard rustte, te midden van het slagveld. Dit moest het Duitse 

ideaal van kalmte in de strijd representeren, volgens Goebel.127 Veel kunstwerken in Duitsland 

die in 1915 en 1916 geplaatst werden, waren dan ook werken die de “ijzeren verdedigers” 

representeerden. Zo werd volgens Goebel in januari 1916 de “Iron Defender” onthuld in 

Halberstadt. Dit standbeeld bestond uit een mannelijk figuur, niet in een agressieve houding 

en klaar voor de strijd, maar met het schild omlaag en het zwaard in de schede. Desalniettemin 

was de figuur gekleed in volledig bedekkend pantser, om aanvallen te kunnen weerstaan. 

Meer van dergelijke kunstwerken verschenen in geheel Duitsland.128 Ook de in 1916 onder de 

Duitse soldaten geïntroduceerde “Stahlhelm”, een opvallende stalen helm met platte 

bovenkant die de decoratieve maar inefficiënte Pruisische punthelm verving, droeg bij aan 

vergelijkingen tussen Duitse soldaten en de met staal bepantserde ridders uit de 

Middeleeuwen. Op posters kwamen veelvuldig afbeeldingen te staan van Duitse soldaten met 

de nieuwe stalen helm in combinatie met middeleeuws pantser.129  

Anne Lipp onderschrijft deze beweringen van Goebel. Volgens Lipp gaf de Duitse 

veldpers er tot 1916 de voorkeur aan om de ‘unbedarften und sympatischen 

Landwehrmann’130 af te beelden met de Pruisische punthelm. In de tweede helft van de oorlog 

verschenen er echter steeds meer heroïsche oorlogsallegorieën in de legerkranten. 

 
127 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 157-158. 
128 Ibidem, 158-161. 
129 Ibidem, 163-164. 
130 Lipp, Meinungslenkung im Krieg, 156. 



46 
 

Afbeeldingen van Duitse soldaten, die te maken kregen met kleine en grote mislukkingen, 

aanvallen van de vijand, de grillen van hun superieuren en de tegenslagen van het alledaagse 

leven aan het front, werden vanaf 1917 steeds overmaatser. De eenvoudige en zorgeloze 

Duitse soldaat, die de eerder genoemde tegenspoed pareerde met humor, scherpzinnigheid 

en sluwheid, nam daarbij volgens Lipp steeds vaker de vorm aan van een reusachtig, 

gepantserd figuur.131 Zowel de overdreven grote afmetingen als de ijzeren bepantsering, 

stonden volgens Lipp symbool voor de onkwetsbaarheid van de Duitse soldaten uit de Eerste 

Wereldoorlog.132 Daarnaast beweert ook Lipp dat de nieuwe “Stahlhelm” veelvuldig werd 

gekoppeld aan de Middeleeuwen. Bewakers van een fabriek die deze helm droegen, waren 

op afbeeldingen tevens gekleed in ridderuitrustingen en leunden op een zwaard. Ook de 

Vredesengel, de Beierse kroonprins Rupprecht in ridderlijk harnas, de Duitse variant van 

aartsengel Michaël en soldaten die aan het bidden waren voor de kribbe van Jezus Christus, 

werden allen afgebeeld met de Duitse stalen helm.133 In portretten werd de hardheid van de 

stalen helm ook overgebracht op de gelaatstrekken en het uiterlijk van de dragers. Volgens 

Lipp werden de kernwoorden “plicht”, “wil” en “sterke zenuwen” als het ware in beeld 

gebracht in de baardloze gezichten van de Duitse soldaten. Met behulp van ijzeren schilden, 

ten slotte, waren de soldaten daarnaast zelfs van buitenaf onschendbaar.134 

 

2.4. Onridderlijke vijanden van het Duitse Keizerrijk 

Vanaf 1914 raakten verhalen over Duitse oorlogsmisdaden een gevoelige snaar bij het Duitse 

thuisfront, volgens Goebel. Op hun beurt produceerden Duitse literaire werken en 

kunstwerken dan ook een beeld van de Unritterlichkeit van de vijand, wat de nobelheid van 

de Duitse soldaten tevens indirect (her)bevestigde.135 De Britten vertoonden onridderlijk 

gedrag door via hun zeeblokkades Duitse vrouwen en kinderen te laten verhongeren. Duitse 

onderzeebootkapiteins als Otto Weddigen ondermijnden deze blokkades in ridderlijke, 

heldhaftige zeeslagen. Weddigen, wiens onderzeeër in maart 1915 zonk na een aanvaring met 

een Britse slagschip, werd herinnerd als een moderne versie van de middeleeuwse Siegfried, 

 
131 Ibidem, 156-157. 
132 Ibidem, 157-159. 
133 Ibidem, 159-161. 
134 Ibidem, 159-162. 
135 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 189. 



47 
 

‘“who succumbed to malicious assault” by his foe’.136 Tegelijkertijd werd er ook in Duitsland 

naar ridderlijke eigenschappen verwezen, hoewel dit volgens Goebel zeldzamer was. Een 

ijzeren nagel- (of spijker)monument in Dortmund, onthuld in 1915, representeerde de 

middeleeuwse Sint Reinoldus, de beschermheilige van de stad, als een bepantserde ridder 

met een groot zwaard rustend op zijn schouder. Maar anders dan in Groot-Brittannië waren 

expliciete referenties aan de Ritterlichkeit van soldaten in Duitsland relatief zeldzaam en 

vaag.137 Het gedrag van Duitse soldaten werd door de Duitsers zelf als ridderlijk – en het 

gedrag van de vijanden, vooral de Fransen en de Belgen, als onridderlijk – beschouwd. Duitse 

oorlogsmisdaden in België werden gelegitimeerd en later zelfs officieel toegestaan door het 

veronderstelde onridderlijke gedrag van de Belgische francs-tireurs, sluipschutters die op 

onridderlijke wijze de Duitsers de dood injoegen.138 De francs-tireurs waren irreguliere 

soldaten ten tijde van de Frans-Duitse oorlog in 1870-1871. Deze guerrillastrijders verstoorden 

de Duitse toevoerlijnen en zouden veel Duitse slachtoffers gemaakt hebben tijdens de Duitse 

belegering van Parijs in 1870.139 Dit ging in tegen de Duitse opvatting van ridderlijkheid en kan 

ook gezien worden in direct verband met de Britse opvatting van ridderlijkheid, waarbij 

ridders volgens Paris de Kerk en de “wrongfully oppressed” verdedigden, maar hun vijanden 

in oorlogstijd respecteerden en eerden, ‘as long as they obeyed the same code’.140 

 Het afschilderen van de Britten en Fransen als “onridderlijk” geschiedde volgens Lipp 

ook op basis van het feit dat de Britse en Franse legers voor een belangrijk deel werden 

aangevuld met koloniale soldaten. Om de nationale en culturele superioriteit van het Duitse 

Keizerrijk ten opzichte van de vijand te demonstreren, baseerden beschrijvingen van de 

Britten en Fransen zich volgens Lipp op de racistische stereotypen van de vooroorlogse 

periode. De aanwezigheid van niet-Europese soldaten in de Britse en Franse legers lokte zowel 

neerbuigende arrogantie als nieuwsgierige rillingen uit.141 Vooral de beschrijving van het 

hulppersoneel, zoals de niet-Europese soldaten bij voorkeur werden genoemd, kon volgens 

Lipp niet gevarieerd en exotisch genoeg zijn en werd versterkt door het soort oorlogsvoering 

dat werd toegeschreven aan niet-Europese soldaten. De Franse hulpvolkeren werden wreed 

 
136 Ibidem, 212. 
137 Ibidem, 202-203. 
138 Ibidem, 211. 
139 Ibidem, 211. 
140 Paris, Warrior Nation, 23. 
141 Lipp, Meinungslenkung im Krieg, 225-226. 



48 
 

en ongedisciplineerd, moordenaars, plunderaars en ontheiligers genoemd. ‘Hun 

minderwaardigheid kwam overeen met hun inferieure raciale karakter’142, zo viel te lezen in 

een uitgave van de Champagne-Kriegszeitung. Om hun agressiviteit te vergroten, zouden de 

gekleurde soldaten dronken worden, waardoor deze “kinderen van de natuur” zouden 

veranderen in duivelse beesten die buiten alle verantwoordelijkheid en menselijkheid vielen. 

In andere beschrijvingen werd de naïviteit en domheid benadrukt van deze ongelukkige 

mensen die als vee naar de slachtbank werden gedreven.143 

 

2.5.      De ‘knights of the air’ 

In de beschrijvingen van piloten is wat betreft de toon – positief of negatief – enige variatie te 

vinden, volgens Goebel. Goebel beweert dat dit komt omdat er in de populaire verbeelding 

gedurende de Eerste Wereldoorlog twee soorten piloten waren: aan de ene kant waren er 

jachtvliegers, die het in eerlijke en rechtstreekse man-tot-man gevechten tegen elkaar 

opnamen. In kunst en literatuur werd dit type piloot verbeeld als de ‘knight of the air’.144 

Anderzijds waren er de piloten die bommenwerpers bestuurden en op wrede en laffe wijze 

burgers, zelfs vrouwen en kinderen, bombardeerden. Goebel schrijft dat dit type piloot 

beschouwd werd als de belichaming van de anti-ridder. In aanplakbiljetten werden 

bommenwerperpiloten afgeschilderd als oorlogsmisdadigers, bijvoorbeeld in een Brits biljet 

waarop de Duitse generaals Hindenburg en Ludendorff met elkaar over Duitse piloten praten. 

Op de achtergrond van het biljet bombarderen Duitse vliegtuigen een gebouw waarop 

onmiskenbaar het logo van het Rode Kruis gemarkeerd staat.145 

 

2.6. Duitse oorlogsmisdaden 

Het verwijzen naar dergelijke oorlogsmisdaden die door de vijand gepleegd werden, was een 

ander vaak voorkomend thema in Britse kunst en literatuur, volgens Goebel, Paris en Fussell. 

Gedurende de Eerste Wereldoorlog vonden horrorverhalen over de verkrachting van en 

moord op Belgische burgers door de Duitsers hun weg naar onder meer de Britse 

nieuwskranten. Journalisten noemden de Duitse keizer en diens troepen de “Hunnen”, en 

 
142 Ibidem, 226. 
143 Ibidem, 226-227. 
144 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 226-227. 
145 Ibidem, 227. 



49 
 

beschouwden de Duitse invasie van België als ‘“The March of the Hun” reincarnate.’146 Deze 

denigrerende benaming voor de Duitse soldaten was een verwijzing naar Attila de Hun en zijn 

krijgers, die aan het begin van de vijfde eeuw op verwoestende wijze door Frankrijk en Italië 

trokken en daarmee het begin van de Middeleeuwen inluidden. De Duitse keizer Wilhelm II 

had in 1900 in een toespraak voor de Duitse troepen, die op het punt stonden om te 

vertrekken naar China om de Bokseropstand aldaar neer te slaan, zelf de vergelijking gemaakt 

tussen Duitsers en de Hunnen. Volgens Wilhelm II moesten de Duitsers geen genade tonen 

tegenover de Chinezen en moesten zij in China eenzelfde reputatie verwerven als de 

Hunnen.147  

Britse oorlogspropaganda speelde hier volgens Goebel op in door de Duitser te 

stigmatiseren als een wrede, wilde bruut, die net als zijn Hunnische “voorouders” buiten de 

grenzen van fatsoen en menselijkheid leefde.148 De Britten werden in wervingsaffiches 

dringend opgeroepen om in dienst te gaan, omdat de Hunnen, die meisjes en vrouwen 

vermoordden, tegengehouden moesten worden.149 Een andere vermeende oorlogsmisdaad 

was de “Kadaver Anstalt” door de Duitsers. In dit bevel werden de Duitsers opgedragen om 

alle dierlijke karkassen over te dragen aan fabrieken die er talg van konden maken. Door een 

– volgens Fussell vermoedelijk bewuste – foutieve vertaling hiervan, ontstond de mythe dat 

de Duitsers álle lijken, zowel dierlijke als menselijke, reduceerden tot talg in een duistere 

fabriek, bijgenaamd “The Destructor”.150 Daarnaast zouden de Duitsers ook bajonetten met 

een zaagachtig uiteinde gebruiken om het lijden van de Britten te vergroten – een 

verondersteld typisch instrument voortvloeiend uit Hunnisch sadisme. Nog een andere 

vermeende oorlogsmisdaad was de kruisiging van een Canadees door de Duitsers – een 

fictieve gebeurtenis die breed uitgemeten werd in Britse kunst en literatuur en die in velerlei 

varianten te vinden was, volgens Fussell. Hierbij zouden één of meerdere Canadese 

gevangenen, die aan de zijde van het Britse Rijk streden, in het volle zicht van hun 

strijdmakkers gekruisigd zijn, met bajonetten in hun handen en voeten, waardoor ze een 

langzame en pijnlijke dood stierven. In andere varianten werden de Canadezen vervangen 

door Britse krijgsgevangenen, het kruis door een boom, en bleven de Duitse soldaten om hen 

 
146 Ibidem, 209. 
147 Ibidem, 209-210. 
148 Ibidem, 210. 
149 Paris, Warrior Nation, 135. 
150 Fussell, The Great War, 116-117. 



50 
 

heen staan totdat ze gestorven waren.151 Mede door dergelijke verhalen, die refereerden aan 

de kruisiging van Jezus Christus, omarmden de Britse soldaten gemakkelijk het idee van de 

Eerste Wereldoorlog als eenzelfde soort lijdensweg die Christus onderging, waardoor het 

lijden en de zelfopoffering van de soldaten een hoger doel leken te hebben.152 

 

2.7. De onbevreesde Brit en de maniakale Duitser 

Ook in romans werden de slechte karakteristieken van de Duitsers – en de goede 

karakteristieken van de Britten – veelvuldig uitgelicht, volgens Paris. Zo valt in With French at 

the Front, gepubliceerd in 1915, te lezen hoe de Britse diplomaten van de Britse ambassade 

in Berlijn geëvacueerd moesten worden. Hiervoor moesten de Britten een gevaarlijke tocht 

ondernemen naar het treinstation, waar ze zich eerst door een vijandige Duitse menigte 

moesten manoeuvreren alvorens op het perron te komen. De auteur vergelijkt de Britten die 

door de menigte proberen te komen met de ‘overweight and hysterical Germans’.153 Eén van 

de Britten wordt beschreven als een jonge, kalme en onbevreesde man met ‘the head and 

shoulders of our islanders’ en een klein snorretje op een knap gezicht, dat niets weg had van 

de stijfheid van de bierdrinkende onderdanen van de Duitse keizer.154 Op een ander moment 

in het verhaal worden de “Tommies”, de Britse soldaten, beschreven als een ‘thin khaki line 

of heroes, the cool, calm, cheery sons of the Empire’ en als goedgehumeurde en moedige 

strijders die graag bereid waren om hun leven te geven voor de koning en het rijk.155 Hun 

tegenstanders, de Duitsers, waren saai, robotachtig en barbaars. De Britten moesten te allen 

tijde klaar staan om het zwaard van hun vaders op te pakken, omdat er altijd kans zou blijven 

op het uitbreken van oorlog zolang er wilde beesten, barbaren, maniakken, autocraten en 

aanbidders van Wodan – de oppergod van de Germaanse goden in de Germaanse mythologie 

– rondliepen op Aarde. Met al deze belasterende benamingen werden de Duitsers bedoeld.156 

Dergelijke pogingen om de Duitsers zwart te maken vonden ook laat in de oorlog en direct na 

de oorlog, in 1917, 1918 en 1919, nog plaats in literatuur. Zo werden de Duitsers in Under 

Foch’s Command: A Tale of the Americans in France, gepubliceerd net na de oorlog, in 1919, 

 
151 Ibidem, 117. 
152 Ibidem, 117-118. 
153 Paris, Warrior Nation, 112-113. 
154 Ibidem, 113. 
155 Ibidem, 113. 
156 Ibidem, 133-134. 



51 
 

beschreven als de meest meedogenloze vijand die ooit de vrijheid van de mensheid heeft 

bedreigd.157 De Amerikanen, die zich in 1917 bij de geallieerden hadden gevoegd, werden 

tegelijkertijd beschreven als generaal John Pershings kruisvaarders, die hun plek hadden 

ingenomen naast de andere dappere geallieerden in de ‘Great War for civilization and for 

democracy.’158 

 Op oorlogsposters waren alle bovenstaande elementen – de positief beschreven 

Britten gekleed in middeleeuws pantser, strijdend tegen de Duitse Hunnen die 

oorlogsmisdaden begingen – veelvuldig te vinden.159 Volgens Paris waren oorlogsposters de 

meest wijdverbreide vorm van visuele representatie van de Eerste Wereldoorlog. Het Britse 

Rijk werd vaak gerepresenteerd als een bepantserde Sint-Joris die tegen de Pruisische draak 

streed of Vlaamse jonkvrouwen redde. Britse soldaten werden verbeeld als goed gevormde, 

goedaardige en gretige krijgers. De Duitsers werden ondertussen afgebeeld als kwaadaardige 

Hunnen die zielige en hulpeloze slachtoffers, veelal vrouwen en kinderen, met bruut geweld 

probeerden te vermoorden.160 Scenes van werkelijke gevechten vonden echter niet vaak 

plaats op oorlogsposters. Volgens Paris komt dit omdat de Britse overheid er gedurende de 

oorlog, maar vooral in de eerste jaren, een strikt censuurbeleid op nahield.161 

 

2.8. Conclusie 

Samenvattend kan gesteld worden dat de meest voorkomende thema’s in kunst en literatuur 

aan Britse zijde zich centreren rond het uitlichten van de positieve eigenschappen van de eigen 

strijdkrachten en die van de bondgenoten enerzijds, en het in diskrediet brengen van de vijand 

anderzijds. Ook aan Duitse zijde komen deze twee thema’s het meest voor. Britse soldaten 

waren naar eigen zeggen kalm, moedig, goedgehumeurd, onbaatzuchtig en hadden veel weg 

van de middeleeuwse ridders. Ze verdedigden de zwakken en gingen op kruistocht tegen de 

wrede en onridderlijke vijand. Duitse soldaten waren naar eigen zeggen ook kalm en moedig, 

en waren vastberaden en volhardend. Daarnaast werd “ijzer” veelal betrokken bij 

beschrijvingen van Duitse soldaten; zij bezaten een ijzeren wilskracht en een ijzersterke 

verdediging. De Engelsen beschreven hun Duitse vijand als barbaars, wreed, onfatsoenlijk en 

 
157 Ibidem, 132-133. 
158 Ibidem, 133. 
159 Ibidem, 140. 
160 Ibidem, 140. 
161 Ibidem, 139-141. 



52 
 

beestachtige dan wel onmenselijke oorlogsmisdadigers, die tot doel hadden om de gehele 

wereld aan zich te onderwerpen. De Ottomaanse vijanden werden vergeleken met de 

middeleeuwse Turken en Saracenen, de aloude vijanden van de Britse christenen. De Duitsers 

beschreven hun Engelse en Franse vijanden als onridderlijke, agressieve, hatelijke en listige 

zwakkelingen, die er veel aan deden om de Duitsers ten onrechte zwart te maken. 

  



53 
 

H3 – ‘Chivalry in the Great War’: het Britse perspectief 

(...) the Turk—with a few notable exceptions—appears as the incarnation of cruelty; a 

cruelty so wanton, unashamed, and hideous, that the White Cross Knights were the 

more fervently inspired to battle resolutely against it. Just as to-day the martyrdom of 

the Belgian nation at the hands of Germany has wakened, aroused, and united the 

British Empire, so in the fifteenth and sixteenth centuries the brutalities committed by 

the Turks produced the effect not of paralysing but of further strengthening the strong 

arm of chivalry.162 

 

In dit citaat, afkomstig uit een artikel uit een Britse legertijdschrift uit 1915, schrijven de Britse 

auteurs over de Duitse invasie van België in 1914, die zij vergelijken met de begane 

“wreedheden” van de Ottomanen in de vijftiende en zestiende eeuw. Zij beweren dat beide 

gebeurtenissen de Britten alleen maar hebben gesterkt in hun overtuigingen en hun 

bereidheid om mee te vechten in de Eerste Wereldoorlog. Dergelijke uitspraken waren vaak 

te vinden. Zoals in het vorige hoofdstuk is geconstateerd, werd in Britse kunst en literatuur 

veelvuldig verwezen naar Duitse oorlogsmisdaden, werden de Duitsers en Ottomanen onder 

andere “wreed” en “barbaars” genoemd, en werden zij vergeleken met de middeleeuwse 

Ottomanen.163 In het bovenstaande citaat uit ‘Chivalry and the wounded: The Hospitallers of 

St. John of Jerusalem 1014-1915’ zijn ook al deze elementen terug te vinden. 

In dit hoofdstuk wordt aan de hand van vijf casussen, zijnde vijf artikelen uit vijf 

verschillende Britse legertijdschriften, geanalyseerd of dergelijke of andere verwijzingen naar 

de Middeleeuwen te constateren zijn. Hierbij staat de volgende vraag centraal: welke uitingen 

van collectieve herinneringen aan de Middeleeuwen zijn er te constateren in Britse 

legertijdschriften uit de Eerste Wereldoorlog?  

Voor de bronnenanalyses die in dit hoofdstuk behandeld worden, is gebruik gemaakt 

van vijf artikelen uit verschillende Britse legertijdschriften. Hiervan is de eerste de reeds 

genoemde ‘Chivalry and the wounded: The Hospitallers of St. John of Jerusalem 1014-1915’, 

afkomstig uit het tijdschrift "Khaki": A monthly magazine and cabled news sheet for the over-

 
162 British Expeditionary Force, British Army, ‘Chivalry and the wounded: The Hospitallers of St. John of 
Jerusalem 1014-1915’ in "Khaki": A monthly magazine and cabled news sheet for the over-sea soldier bringing 
him as a gift - news from home 1 (1 maart 1915) 67-68. 
163 Paris, Warrior Nation, 110-119, 133-140; Goebel, The Great War and Medieval Memory, 209-227. 



54 
 

sea soldier bringing him as a gift - news from home. Het tweede artikel heet ‘The Crusader’ en 

is afkomstig uit het gelijknamige tijdschrift The Crusader. Als derde analyseer ik het artikel ‘The 

death of Roland: the hero of the oldest French epic’ uit het tijdschrift "Khaki": A monthly 

magazine and cabled news sheet for the over-sea soldier bringing him as a gift - news from 

home. Ten vierde wordt ‘Beersheba to Beeroth’ behandeld. Dit artikel is afkomstig uit The 

Palestine news: the weekly newspaper of the Egyptian expeditionary force of the British army 

in occupied enemy territory. Tot slot volgt de analyse van het artikel ‘Chivalry in the air’, uit 

The Quirk: R.N.A.S. R.N. College, Greenwich. Voor het leesgemak zullen de tijdschrifttitels 

voorts iets afgekort worden. 

 

3.1.     De Britten: opvolgers van de Maltezer Orde 

Op 1 maart 1915 verscheen de eerste uitgave van het Britse legertijdschrift “Khaki”: A monthly 

magazine and cabled news sheet for the over-sea soldier bringing him as a gift - news from 

home. De uitgeverij van het tijdschrift zat in het Imperial House aan de Kingsway in Londen. 

Volgens de redactie was de uitgave van “Khaki” geen commercieel project maar was het een 

puur patriottische inspanning.164 De naam van het tijdschrift, “Khaki”, was afkomstig van de 

kleur van de militaire uniforms van de Britse soldaten ten tijde van de oorlog. Het beleid was 

naar eigen zeggen ‘to serve in the fighting line, to cheer and encourage all, to be a companion 

at home [and] to be a link of Empire’ en het voornaamste doel was ‘to keep Overseas Troops 

in touch with their Homes’.165 Te dien einde werden exemplaren van het tijdschrift gratis 

geleverd aan alle overzeese Britse soldaten. Burgers konden “Khaki” kopen tegen de prijs van 

£1,05. Winsten werden uitgekeerd aan liefdadigheidsinstellingen.166 

In de uitgave van 1 maart 1915 is een achtergrondverhaal te vinden over de Orde van 

Sint-Jan. Deze ridderorde ontstond in het jaar 1100 en staat tegenwoordig ook wel bekend als 

de Maltezer Orde, of onder haar Engelse naam: the Knights Hospitalier. “Khaki” begint met 

historische informatie over hertog Godfried van Bouillon, die op 7 juni 1099 tijdens de Eerste 

Kruistocht met een kruisvaardersleger voor Jerusalem stond en eiste dat de stad opgegeven 

zou worden. De Ottomaanse militaire gouverneur die tijdens het Beleg van Jeruzalem het 

bevel over de stad voerde, weigerde volgens “Khaki” echter in te gaan op deze eis van ‘the 

 
164 British Expeditionary Force, British Army, ‘Chivalry and the wounded’, 43. 
165 Ibidem, 43-45. 
166 Ibidem, 126. 



55 
 

allied forces of the Christian nations.’167 Volgens het tijdschrift kwam het daarom tot een 

treffen tussen Bouillons leger, dat het tijdschrift een leger van veel verschillende 

nationaliteiten noemt, en de verdedigers van Jerusalem. In het gevecht bevonden veel van de 

baronnen en kapiteins zich volgens het tijdschrift op de gevaarlijkste plekken van het front om 

hun mannen te inspireren. Na het succesvolle Beleg van Jeruzalem werd Godfried van 

Bouillon, die weigerde om tot koning van Jeruzalem gekroond te worden, uitgeroepen tot 

Advocatus Sancti Sepulchri – beschermer van het Heilig Graf. Na zijn dood werd zijn broer, 

Boudewijn I, in 1100 tot de eerste koning van Jeruzalem gekroond. 

Na de beschrijving van het Beleg van Jeruzalem vervolgt het tijdschrift door te stellen 

dat de Maltezer Orde, die in 1113 in Jeruzalem als de Orde van Sint-Jan van Jeruzalem gesticht 

werd, de beschermer van het christendom was. Volgens “Khaki” waren de ridders, 

jonkvrouwen, kapelaans en broeders in dienst van de Maltezer Orde afkomstig uit allerlei 

naties, en het was hun doel om fysiek en mentaal de strijd aan te gaan met de barbaarse 

agressie – afkomstig van de Ottomanen, die door het tijdschrift de “Turken” genoemd worden 

– die anders in vernietigende golven de hele geciviliseerde wereld zou overspoelen.168 

Gedurende de Middeleeuwen speelde de Orde van Sint-Jan, die zich na de val van het 

Koninkrijk van Jeruzalem genoodzaakt zag om in 1530 naar Malta te verhuizen en daaraan de 

naam “Maltezer Orde” te danken heeft, een belangrijke rol in de strijd tegen de Ottomaanse 

expansie in het Mediterrane gebied. “Khaki” beweert daarom dat veel Britten ten tijde van de 

Eerste Wereldoorlog vergeten waren dat de civilisatie waar zij voor vochten, veel te danken 

had aan de militaire en maritieme macht van de oude ridderorde. De daden van de nederigste 

soldaat of matroos, en zijn bereidheid om te sterven voor het doel van ridderlijkheid, kon 

volgens het tijdschrift dan ook vergeleken worden met de daden van de middeleeuwse 

Maltezer ridders. Ridderlijkheid wordt hierbij omschreven als de bereidheid van de sterken 

om de zwakken te verdedigen.169  

Het tijdschrift verhaalt hoe de ridders van de Maltezer Orde onder leiding van 

Grootmeester Jean Parisot de La Valette met een leger van negenduizend man sterk het eiland 

Malta tijdens het Beleg van Malta in 1565 verdedigden tegen dertigduizend Ottomanen, die 

volgens “Khaki” destijds op het hoogtepunt van hun militaire macht waren. Hierbij wordt over 

 
167 Ibidem, 65. 
168 Ibidem, 66. 
169 Ibidem, 66. 



56 
 

Grootmeester De La Valette, een Franse edelman, geschreven dat hij organisatorisch even 

sterk was als de in de Eerste Wereldoorlog actieve Britse veldmaarschalk Lord Kitchener.170 

De middeleeuwse Ottomanen nemen in het verhaal over deze historische gebeurtenissen 

volgens “Khaki” een vergelijkbare rol in als de Pruisen ten tijde van de Eerste Wereldoorlog. 

De Turken waren in 1565 volgens “Khaki” de meest talentvolle artilleristen van de wereld. Hun 

gebruik van zware wapens en hun oorlogsethiek ‘were to the standards of sixteenth-century 

warfare what the Prussians are to the rest of Europe during the present tremendous 

contest.’171 Maar de Ottomanen waren volgens het tijdschrift, op enkele uitzonderingen na, 

tevens de incarnatie van wreedheid. Hun oorlogsdaden waren zo onbeschaamd en afgrijselijk 

dat de Maltezer ridders er volgens “Khaki” tijdens het Beleg van Malta des te meer op gebrand 

waren om hen te weerstaan. Het tijdschrift maakt hierbij wederom een expliciete vergelijking 

met de contemporaine situatie. De Duitsers hadden in 1914 de neutraliteit van België 

geschonden en begingen er volgens het tijdschrift grove oorlogsmisdaden. Het 

“martelaarschap” van de Belgische natie aan de hand van de Duitsers had het Britse Rijk 

volgens “Khaki” dan ook wakker geschud en verenigd, net zoals de wandaden van de Turken 

in de vijftiende en zestiende eeuw het effect hadden ‘of further strengthening the strong arm 

of chivalry.’172 

De overwinning op de Turken door de verdedigers van Malta in 1565 was volgens 

“Khaki” een van de meest wonderbaarlijke overwinningen in de militaire geschiedenis van de 

wereld, en bewijst volgens het tijdschrift dat oorlog, hoewel die uitgevochten wordt met 

materiële wapens, voornamelijk een kwestie van de geest is.173 De daden van de ridders van 

de Orde van Sint-Jan moeten dan ook als voorbeeld gezien worden tijdens de cruciale periode 

van dodelijke strijd genaamd de Eerste Wereldoorlog, aldus het tijdschrift. De taak van de 

Maltezer Orde om de zeeën vrij te houden van vijanden was volgens “Khaki” anno 1914 in 

handen gevallen van de Britse marine, die samen met de Britse landmacht nog altijd één 

spirituele waarheid deelden met leden van de middeleeuwse ridderorde. Deze “spirituele 

waarheid” was afkomstig uit de Bijbel, en luidt volgens het tijdschrift: ‘greater love hath no 

man than this, that a man lay down his life for his friends.’174 Deze vertaling is afkomstig uit 

 
170 Ibidem, 66. 
171 Ibidem, 66. 
172 Ibidem, 68. 
173 Ibidem, 68. 
174 British Expeditionary Force, British Army, ‘Chivalry and the wounded’, 68; John 15:13-17 KJV. 



57 
 

de King James Version, die in 1611 voor het eerst gepubliceerd werd en die al snel de 

belangrijkste versie werd voor Engels sprekende Protestanten.175 

Het is duidelijk dat dit legertijdschrift uit de Eerste Wereldoorlog veel bewuste 

verwijzingen maakt naar de Middeleeuwen. De Britse soldaten en de marine zouden volgens 

het tijdschrift vergelijkbaar zijn met hun middeleeuwse tegenhangers, de leden van de 

Maltezer Orde. De Duitsers daarentegen zouden vergelijkbaar zijn met de wrede 

middeleeuwse Ottomanen. In die zin zou de Eerste Wereldoorlog een herhaling van de 

middeleeuwse geschiedenis zijn, ook al werd deze oorlog uitgevochten met modernere 

wapens en tactieken. Dat juist de twintigste-eeuwse Duitsers en niet de contemporaine 

Ottomanen met de middeleeuwse Ottomanen vergeleken worden, kan verklaard worden 

door de veronderstelde verschillen in oorlogvoering tussen beide partijen. Terwijl de 

Ottomanen zich in 1914 aan de kant van de Duitsers schaarden, hielden zij zich volgens Paris 

wel op bewonderenswaardige wijze staande: ‘The Turks get off surprisingly lightly; they fight 

bravely and observe the rules of warfare. Most animosity is reserved for their German 

“masters”’.176 De Duitsers, die zich blijkens hun invasie van het neutrale België en de daar 

begane oorlogsmisdaden niet hielden aan de “rules of warfare”, leken zodoende meer op de 

middeleeuwse Ottomanen. 

 Het valt daarnaast op dat er door “Khaki” verscheidene historische aspecten uitgelicht 

worden die vergelijkbaar zijn met de politieke en militaire situatie ten tijde van de publicatie 

van het tijdschrift, in 1915. Uit de woordkeuze voor het leger van de Maltezer Orde, 

bijvoorbeeld “the allied forces”, valt op te maken dat deze aspecten in elk geval niet geheel 

zonder bedoeling behandeld werden. De strijdkrachten van Groot-Brittannië en haar 

bondgenoten, de Triple Entente, stonden tijdens de Eerste Wereldoorlog immers ook bekend 

als “the allied forces”. Ook explicietere vergelijkingen komen voor. Zo wordt er geschreven 

dat het doel van de ridders, jonkvrouwen, kapelaans en dienende broeders in dienst van de 

Maltezer Orde ook in 1915 goed te begrijpen viel: ‘a unity in diversity we can easily understand 

to-day.’177 Ook dit is vergelijkbaar met de situatie in 1915, toen mannelijke Engelse soldaten 

zijde aan zijde stonden met Fransen en koloniale troepen en gesteund werden door vrouwen 

die het arbeid van de naar het front vertrokken soldaten overnamen. 

 
175 Biblegateway, King James Version.  
https://www.biblegateway.com/versions/King-James-Version-KJV-Bible/ (geraadpleegd op 20 juli 2018). 
176 Paris, Warrior Nation, 119-120. 
177 British Expeditionary Force, ‘Chivalry and the wounded’, 66. 

https://www.biblegateway.com/versions/King-James-Version-KJV-Bible/


58 
 

De verwijzingen in dit tijdschrift lijken ook overeen te komen met Benedict Andersons 

theorie omtrent “imagined communities”. Anderson verbindt in zijn boek Imagined 

communities “herinnering” aan het moderne nationalisme, waarbij hij de natie omschrijft als 

een verbeelde gemeenschap. Door collectieve herinneringen en een diepe, horizontale 

kameraadschap waren miljoenen mensen bereid om niet alleen te moorden, maar ook om te 

sterven voor hun natie.178 Het tijdschrift lijkt door collectieve herinneringen aan de 

Middeleeuwen aan te halen, met name herinneringen aan het conflict tussen de 

middeleeuwse Orde van Sint-Jan en de Ottomanen, te proberen om de twintigste-eeuwse 

Britten ertoe te bewegen om te blijven strijden en indien nodig het grootste offer te brengen 

in dienst van het Britse Rijk. 

 

3.2. De geallieerden op kruistocht 

Het legertijdschrift The Crusader kent één uitgave, die op 1 augustus 1916 gepubliceerd werd. 

De redactie van het tijdschrift beweert zich te houden aan de traditie onder de soldaten uit 

Nieuw-Zeeland, die aan boord van ieder troepenschip een kleine tijdschrift gepubliceerd 

hebben, variërend van een klein, aan boord van het schip afgedrukt blad, tot de meer 

pretentieuze tijdschriften die aan wal gedrukt werden.179 Hoewel The Crusader aanvankelijk 

beperkt zou worden tot maximaal zestien pagina’s die aan boord van het schip “Tofua”, ofwel 

H.M.N.Z.T. No. 55, gedrukt zouden worden, besloot de redactie om het blad toch aan wal te 

printen.180 Dit werd uiteindelijk gedaan bij de drukkerij Spottiswoode Ballantyne and Co. Ltd. 

in Londen. De doelgroep van The Crusader bestond volgens de redactie uit de vrienden en 

familieleden van de soldaten aan boord van de Tofua, evenals eventuele abonnees met 

interesse in een aandenken aan de ‘long but not uninteresting trip’ van de Nieuw-Zeelandse 

soldaten.181 

In deze uitgave is een inleidend artikel te vinden over het tijdschrift, met uitleg over de 

herkomst van de naam. Het tijdschrift beweert haar naam waardig te zijn omdat de 

legereenheid waar het tijdschrift van afkomstig is, verenigd was in haar haat tegen dezelfde 

onderdrukking, vervolging en hebzucht als die waar de historische kruisvaarders eeuwen 

 
178 Anderson, Imagined communities, 6. 
179 13th New Zealand Reinforcements, New Zealand Expeditionary Force, ‘The Crusader’ in The Crusader 1/1 (1 
augustus 1916) 1. 
180 13th New Zealand Reinforcements, New Zealand Expeditionary Force, ‘The Crusader’, 1. 
181 Ibidem, 1. 



59 
 

geleden tegen ten strijde trokken.182 Volgens het tijdschrift waren het de Turken die in de 

Middeleeuwen christenen vervolgden, net zoals het ‘none other than our present enemy, the 

Turk’ was die de christelijke Armenen tijdens de Eerste Wereldoorlog aan schokkende 

gruweldaden onderwierp.183 In Europa was echter een moderne “supertiran” opgekomen, de 

Pruis, die poogde om Noord- en Zuid-Europa te onderwerpen – net zoals de Turken lange tijd 

met Zuid-Europa hadden gedaan. Volgens het tijdschrift was sprake van een moderne 

kruistocht tegen de oude en nieuwe tirannieke machten, de Turken en de Pruisen.184 

 Het tijdschrift vervolgt met de mededeling dat men hoopte dat deze moderne 

kruistocht succesvoller zou zijn dan haar eerdere tegenhangers, waarvan enkele door een 

gebrek aan discipline, organisatie en samenhang jammerlijk faalden. Onenigheid en 

verdeeldheid zorgden er in 1149 en 1191 voor dat de kruistochten van destijds tot mislukken 

gedoemd waren.185 In 1191 konden ‘our own Richard Coeur de Lion and his Knights of St. John 

and Knights Templar’ hun overwinning in de Slag bij Arsoef niet verzilveren doordat ze 

verraden werden door hun bondgenoten – door het tijdschrift aangeduid met “Allies” – die 

een aparte vrede sloten met de vijand en zich terugtrokken uit de militaire campagne.186 

Volgens The Crusader zou daar anno 1916 geen sprake van zijn: 

 

There is no fear of want of unity among our Allies in this Crusade. All are of the same  

mind as to what the result must be, and all are determined that there shall be no 

separate “peace.” So it is with all hope of success that we go forward to take our share 

in “The Great Modern Crusade.”187 

 

Het artikel in The Crusader sluit naadloos aan bij de bevindingen van Michael Paris, die 

beweert dat de Britten hun deelname aan de Eerste Wereldoorlog legitimeerden door de 

oorlog voor te stellen als een noodzakelijke, ridderlijke strijd tegen kwaadaardige krachten; 

de Eerste Wereldoorlog was een morele kruistocht, en de participerende soldaten vochten 

net als de middeleeuwse ridders vol haat tegen een onrechtvaardige vijand.188 De 

 
182 Ibidem, 1-2. 
183 Ibidem, 2. 
184 Ibidem, 2. 
185 Ibidem, 2. 
186 Ibidem, 2. 
187 Ibidem, 2. 
188 Paris, Warrior Nation, 111. 



60 
 

bewoordingen van het tijdschrift komen hier vrijwel geheel mee overeen. De legereenheid 

waar het tijdschrift over schrijft zou verenigd zijn in haar haat tegen de onderdrukking, 

vervolging en hebzucht, afkomstig van hun onrechtvaardige vijand, de Turken – iets wat 

volgens het tijdschrift en volgens Paris ook kenmerkend zou zijn voor de ridders van weleer. 

Ook de verwijzing naar de bondgenoten van de Engelse koning Richard I ‘Leeuwenhart’, door 

het tijdschrift aangeduid als de “Allies”, valt op, omdat de bondgenoten van Groot-Brittannië 

en de Britten zelf in 1916 gezamenlijk ook de “Allies” genoemd werden. 

 Dat het tijdschrift de Eerste Wereldoorlog ook expliciet benoemt als “The Great 

Modern Crusade” sluit nauw aan bij de bevindingen van Stefan Goebel, die beweert dat zowel 

de Britse als de Duitse soldaten uit de Eerste Wereldoorlog het conflict als een kruistocht, zo 

niet de “Last Crusade” zagen, en troost zochten in vergelijkingen tussen enerzijds soldaten uit 

de eeuw van totale oorlog en anderzijds ridders uit de Middeleeuwen.189 De lezers van The 

Crusader, bestaande uit de familie en vrienden van de Nieuw-Zeelandse soldaten en de 

soldaten zelf, ondervonden vermoedelijk eenzelfde werking op henzelf. Ook daarmee sluit het 

tijdschrift aan op de bevindingen van Goebel, die stelt dat verwijzingen naar de Middeleeuwen 

ook gebruikt werden om continuïteit tussen de Eerste Wereldoorlog en de Middeleeuwen 

mee te bekrachtigen. Hierdoor konden nabestaanden van soldaten, in welke omstandigheden 

die ook stierven, erop rekenen dat de gesneuvelde een plaats in de geschiedenis had 

verworven, naast de vele voorvaderlijke soldaten uit andere oorlogen. Tegelijkertijd zouden 

toekomstige generaties hen daardoor blijven herinneren.190 

 

3.3.      Ridderlijkheid en christelijk geloof geven kracht 

In een andere uitgave van “Khaki”, gepubliceerd op 1 mei 1917, is een artikel te vinden met 

een achtergrondverhaal over Roland, een van de eerste paladijnen onder koning Karel de 

Grote in de achtste eeuw en tegenwoordig vooral bekend vanwege zijn hoofdrol in het 

Roelantslied. “Paladijn” was in de Middeleeuwen een term die gebruikt werd voor een lid van 

de paleiswacht van Karel de Grote. In de middeleeuwse hoofse literatuur werden paladijnen 

vaak gerepresenteerd als eenzame strijders voor het goede, die bekend stonden als toonbeeld 

van ridderlijkheid en hoffelijkheid. In het Roelantslied vormt Roland hierop geen uitzondering. 

In deze uitgave van “Khaki” staat de dood van Roland centraal. 

 
189 Goebel, The Great War and Medieval Memory, Summary. 
190 Ibidem, 39. 



61 
 

 Volgens “Khaki” behoeven de regelmatige lezers van het legertijdschrift geen 

introductie van Roland, omdat zelfs degenen die amper iets afweten van buitenlandse 

geschiedenis Roland niet alleen zullen kennen als de kampioen van Frankrijk en het 

christendom in de achtste eeuw, maar ook als een van de beste voorbeelden van ridderlijkheid 

aller tijden.191 Roland was volgens “Khaki” een geboren leider, inspirerend, resoluut en 

standvastig, zowel in zijn meest triomfantelijke overwinningen als op het moment van 

onvermijdelijke nederlaag. “Khaki” vermoedt dat het leven en de dood van het 

hoofdpersonage in het Roelantslied al eeuwenlang soldaten aanspreekt omdat de strijd die in 

het verhaal centraal staat, in verscheidene vormen altijd weer terugkomt.192 De strijd in 

kwestie betreft volgens “Khaki” niet die van Roland tegen de buitenlandse vijand, die hem nog 

nooit had weten te verslaan, maar die tegen zijn eigen bondgenoten. In het Roelantslied wordt 

Roland verraden door zijn medestrijder en stiefvader, Ganelon, die in het verhaal bekend staat 

als een gewetenloze, temperamentvolle egoïst die instinctief jaloers is op de doelbewuste en 

onbaatzuchtige man van actie.193 Doordat Ganelon samenspande met de vijand, de Moren, 

wisten de laatstgenoemden Roland te overrompelen en te verslaan. “Khaki” beweert echter 

dat Roland de ramp van zijn nederlaag wist om te zetten in een morele overwinning door 

middel van zijn moed, vastberadenheid en de inherente nobelheid van zijn ziel. Al werden 

Roland en diens hele leger afgeslacht, zijn laatste, geweldige gevecht zorgde ervoor dat deze 

voor eeuwig bekend kwam te staan als een voorbeeld van ‘heroic right against treacherous 

and cruel might.’194 

 Volgens “Khaki” was Roland tevens een goede christen, die zowel op het meest 

duistere moment als tijdens de meest glansrijke overwinning geloofde in en vertrouwde op 

God. Zijn onvoorwaardelijke geloof gaf Roland volgens “Khaki” de kracht om tientallen 

Saracenen tegelijk te weerstaan en om vijanden te paard met een enkele slag van zijn zwaard 

van top tot teen, met paard en al, in tweeën te splijten. Toen Roland gewond raakte en op zijn 

hoorn blies om de hulp van de rest van het leger onder leiding van koning Karel de Grote in te 

roepen, bracht een engel het geluid van de hoorn naar de oren van de keizer. Ganelon raadde 

 
191 British Expeditionary Force, British Army, ‘The death of Roland: the hero of the oldest French epic’ in 
"Khaki": A monthly magazine and cabled news sheet for the over-sea soldier bringing him as a gift - news from 
home 1 (1 mei 1917) 233-234. 
192 British Expeditionary Force, British Army, ‘The death of Roland’, 234. 
193 Ibidem, 234. 
194 Ibidem, 234. 



62 
 

de koning echter af om actie te ondernemen, en wordt daarom ook wel vergeleken met Judas 

die Jezus Christus verraadde.195 Toen Roland bezweek aan zijn verwondingen, werd zijn ziel 

door engelen weggedragen ‘into the everlasting peace of the Heavenly Kingdom of unending 

joy.’196 

 Hoewel in dit artikel slechts een enkele directe vergelijking is te vinden tussen het 

middeleeuwse verleden en de Eerste Wereldoorlog, is het desalniettemin veelzeggend dat het 

verhaal over Roland is opgenomen in het tijdschrift en dat zijn eigenschappen en daden als 

een van de beste voorbeelden van ridderlijkheid aller tijden wordt genoemd. Alle vier meest 

populaire bijvoeglijke naamwoorden die volgens Goebel gedurende de Eerste Wereldoorlog 

gebruikt werden bij referenties aan ridders – ‘courageous, brave, gallant or valiant’197 – zijn 

terug te vinden in dit artikel. Daarbij wordt Roland beschreven als plichtsgetrouw en bereid 

om zijn leven te geven voor zijn koning en zijn land; dezelfde soorten beschrijvingen zien ook 

Goebel en Michael Paris frequent terugkomen in kunst en literatuur uit de Eerste 

Wereldoorlog.198 De inhoud van het artikel komt daarnaast ook overeen met de bevindingen 

van Goebel en Frantzen, die beweren dat ridderlijke strijd geacht werd nauw verbonden te 

zijn met het christelijk geloof.199 

 

3.4. De historische oorsprong van de Pruisen 

Op 16 mei 1918 werd de elfde uitgave van het tijdschrift The Palestine news gepubliceerd. Dit 

tijdschrift verscheen wekelijks op donderdag bij het Britse militaire hoofdkwartier in Palestina, 

dat zich tot 1917 in Caïro bevond maar ten tijde van de publicatie van deze uitgave nabij de 

stad Ramla te vinden was. De Britten waren sinds 1915 militair aanwezig in Egypte, na de 

Ottomaanse poging tussen 26 januari en 4 februari 1915 om het door de Britten beheerste 

Suezkanaal onder controle te krijgen. Het tijdschrift werd in het hele Palestijnse gebied 

verkocht in locaties van de Young Men’s Christian Association (“Y.M.C.A.”). Exemplaren 

konden ook per post verstuurd worden naar abonnees, tegen de prijs van 13 Egyptische 

 
195 Ibidem, 236-237. 
196 Ibidem, 237. 
197 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 195; British Expeditionary Force, British Army, ‘The death of 
Roland’, 234. 
198 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 189-195; Paris, Warrior Nation, 112-140. 
199 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 199; Frantzen, Bloody Good, 29-39; British Expeditionary 
Force, British Army, ‘The death of Roland’, 234, 236-237. 



63 
 

piaster bij bezorging binnen het Palestijnse gebied of voor 20 piaster bij bezorging elders ter 

wereld. 

In de elfde uitgave van het tijdschrift is een artikel over de historische achtergrond van 

Pruisen te vinden. Het artikel is getiteld ‘Beersheba to Beeroth’, naar de route van de Britse 

militaire campagnes tijdens de Eerste Wereldoorlog, en begint met informatie over de situatie 

in het koninkrijk Jeruzalem in het jaar 1271. Na de inname van Jeruzalem door het 

kruisvaardersleger van Godfried van Bouillon in 1099, werd in 1100 het christelijke koninkrijk 

Jeruzalem opgericht. Van hieruit streden kruisvaarders tot 1291, toen de laatst overgebleven 

stad van het koninkrijk verloren ging, tegen de verscheidene Islamitische staten in het gebied. 

Omstreeks het jaar 1271 was het gebied van de koning van Jeruzalem geslonken tot weinig 

meer dan de stad Akko en de kuststrook ten noorden van Atlit, onder meer door 

burgeroorlog.200 In 1271 landde de latere koning Eduard I van Engeland in Akko, om bij te 

dragen aan de Negende Kruistocht. Terwijl prins Eduard zich nog in Akko bevond, werd het 

kasteel Montfort, het hoofdkwartier van de Teutoonse ridders, aangevallen door sultan 

Baibars, van het sultanaat van Caïro. De Teutoonse Orde, ook wel de Duitse Orde, was een 

ridderorde die na de Derde Kruistocht (1189-1192) opgericht werd. De Latijnse benaming, 

Ordo domus Sanctae Mariae Theutonicorum Hiersolymitanorum, leverde de oorsprong van de 

naam “Teutoonse” Orde. Gedurende de Derde Kruistocht waren de Teutoonse ridders 

aanwezig bij de pogingen om Jeruzalem te heroveren op de Islamitische generaal Saladin, die 

Jeruzalem in 1187 had veroverd op de kruisvaarders. Tijdens de belegering van Montfort 

zagen de verdedigers van het kasteel zich na enkele dagen genoodzaakt om zich gewonnen te 

geven en het kasteel op te geven aan sultan Baibars, die hen vervolgens liet vertrekken.201 

 The Palestine news beweert dat het interessant is om naar deze historische 

gebeurtenis te kijken, omdat het de oorsprong van Pruisen, één van de oprichtende 

koninkrijken van het Duitse Keizerrijk in 1871,  zou verklaren. Volgens het tijdschrift waren de 

Duitse – ook wel Teutoonse – ridders gedwongen om zich na het verlies van kasteel Montfort 

terug te trekken uit het tegenwoordige Israël, waarna ze zich bij de heidense Pruisen aan de 

Baltische kust voegden. Dit leidde volgens The Palestine news uiteindelijk tot de oprichting 

van de Pruisische staat en de vorming van de moderne Pruisen. Volgens het tijdschrift werden 

 
200 Egyptian expeditionary force, ‘Beersheba to Beeroth’ in The Palestine news: the weekly newspaper of the 
Egyptian expeditionary force of the British army in occupied enemy territory 1/11 (16 mei 1918) 5. 
201 Egyptian expeditionary force, ‘Beersheba to Beeroth’, 5. 



64 
 

de Teutoonse ridders gehaat vanwege hun hoogmoed en hun wreedheid. Oorspronkelijk 

voerden de Teutoonse ridders volgens The Palestine news eenzelfde soort werkzaamheden 

uit onder de Duitse gewonden en zieken in Palestina als het Rode Kruis tijdens de Eerste 

Wereldoorlog. Desondanks kwamen de tirannieke ridders van de Teutoonse Orde uiteindelijk, 

‘by a typically modern Prussian development’ bekend te staan om hun wreedheid, om hun 

enorme welvaart en om hun overheersing over een boerenpopulatie aan de Baltische kust 

‘whom they treated worse than if they were brute-beasts.’202 

 In deze uitgave van The Palestine news is het opvallend dat het tijdschrift de Teutoonse 

ridders beschouwt als de voorlopers van de Pruisen. De Pruisen worden daarbij zwart 

gemaakt, doordat de Teutoonse ridders worden beschreven als wrede en tirannieke 

overheersers. Dergelijke pogingen van de Britten om hun twintigste-eeuwse vijanden in 

diskrediet te brengen, kunnen gezien worden als overeenkomend met Stefan Goebel en 

Samuel Hynes’ beweringen dat tijdens de Eerste Wereldoorlog getracht werd een historische 

continuïteit met de Middeleeuwen te bekrachtigen.203 Het komt ook overeen met Goebels en 

Paris’ bevindingen dat veelal werd verwezen naar de oorlogsmisdaden van historische 

volkeren, zoals de “barbaarse Hunnen” en de wrede Ottomanen, in pogingen om de vijand 

zwart te maken.204  Door het trauma van de Eerste Wereldoorlog, die ongekend destructief 

was in vergelijking met eerdere oorlogen, leek een gat in de geschiedenis te zijn ontstaan. 

Artikelen als die in The Palestine news waren volgens Goebel pogingen om het oorlogstrauma 

in een samenhangend narratief te transformeren en kunnen ook gezien worden als een vlucht 

in de mythes van een verondersteld onveranderlijk verleden.205  

De vergelijking tussen de moderne Pruisen en de middeleeuwse Teutoonse ridders zou 

ook gezien kunnen worden als een poging om de Britten aan te sporen om te blijven strijden. 

Met name het einde van het artikel, waarin gesteld wordt dat de wrede en tirannieke ridders 

van de Teutoonse Orde hun onderdanen verschrikkelijk behandelden, belooft immers weinig 

goeds voor de Britten indien zij zich gewonnen zouden geven aan de opvolgers van de 

Teutonen: de Duitsers. Hiermee werd tevens getracht om de Britten aan te sporen om de strijd 

voort te zetten. 

 
202 Ibidem, 5. 
203 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 28-29; Hynes, A War Imagined, xi. 
204 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 209-210; Paris, Warrior Nation, 135; Fussell, The Great War, 
116-117. 
205 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 29, 39. 



65 
 

3.5. Ridderlijkheid in de lucht 

In deze zevende uitgave van The Quirk, gepubliceerd op 29 juni 1918, staat een artikel over 

Britse en Duitse piloten in de Eerste Wereldoorlog centraal. Het artikel, getiteld ‘Chivalry in 

the air’, beschrijft het contrast tussen Britse en Duitse piloten. Het doet dit aan de hand van 

eerder in 1918 gepubliceerde biografische werken: Captain Ball, V.C., over de Britse Albert 

Ball, en The red air fighter, over de Duitse Manfred von Richthofen. 

Beide piloten typeerden volgens The Quirk het beste van hun landgenoten. De Duitse 

Von Richthofen bezat namelijk iets van de “chivalric spirit” die in het algemeen niet aanwezig 

was onder de Duitsers. De uitstekende karaktereigenschappen van Ball, aan de andere kant, 

bestonden volgens het tijdschrift uit zijn heroïsche simpliciteit gelieerd aan een eenvoudig 

geloof.206 Ball, die er naar eigen zeggen van hield om dingen te doen maar er niet van hield 

om die dingen te bejubelen, was volgens The Quirk het tegenovergestelde van de 

egocentrische Von Richthofen, die zijn gehele vliegtuig rood liet verven opdat de hele wereld 

wist wie en wat hij was.207 “Deutschland über alles” leek volgens het tijdschrift inherent te zijn 

in alles wat Von Richthofen deed, en materialisme leek diens hoogste ideaal te zijn. Er was 

geen sprake van de zachte charme van een dolende ridder, noch van een avontuurlijke geest 

in Von Richthofens excursies door de blauwe lucht. Volgens Von Richthofen zelf draaide alles 

om de “agressieve geest”, die erg sterk was onder de Duitsers.208 Het tijdschrift vergelijkt dit 

met uitspraken van Ball, die in brieven naar het thuisfront liet weten dat hij enkel vocht omdat 

dat zijn plicht was. Hij dacht niet slecht over zijn Duitse tegenstanders. Ball voelde zich vreselijk 

als hij een Duitse piloot neer zag gaan, maar omdat het een geval was van ‘either them or me’, 

moest hij wel zijn best doen om de ander neer te halen. Als hem dat lukte, was het zijn 

gewoonte om een paar woorden tot God te richten.209  

Anders dan Von Richthofen, wiens gedrag beïnvloed werd door zijn materialistische 

gedachtegoed, haalde Ball volgens The Quirk zijn oppermacht juist uit zijn spiritualistische 

gedachtegoed. Er was volgens het tijdschrift dan ook geen beter voorbeeld voor jonge piloten 

dan Albert Ball, die omschreven wordt als een zachtaardige ridder op een avontuurlijke 

queeste die zijn – moeilijke en soms weerzinwekkende – plichten en taken doelgericht 

 
206 Royal Naval College, Greenwich, British Royal Naval Air Service, ‘Chivalry in the air’ in The Quirk: R.N.A.S. 
R.N. College, Greenwich 1/7 (29 juni 1918) 8. 
207 Royal Naval College, Greenwich, British Royal Naval Air Service, ‘Chivalry in the air’, 8. 
208 Ibidem, 8. 
209 Ibidem, 8. 



66 
 

uitvoerde, ‘but always in the spirit of chivalry and charity.’210 Von Richthofen, daarentegen, 

leek volgens het tijdschrift enkel interesse te hebben in de nummer één zijn. Het belangrijkste 

voor Von Richthofen was om de tegenstander neer te halen, ongeacht of je daarmee ook 

gecrediteerd werd of niet. Manfred von Richthofen bezat volgens The Quirk dan ook niets van 

de ‘finer qualities of knight erranty.’211 Hoewel het tijdschrift erkent dat van alle oorlogen 

gezegd kan worden dat ze wreed zijn, en dat Richthofen wellicht alleen maar een levend 

voorbeeld was van de geest van vernietiging die nodig was om het doel van de Duitsers te 

behalen, zijn er desalniettemin zelfs in oorlogvoering dingen waar geciviliseerde volkeren zich 

van weerhouden. De overwinning zou behaald kunnen worden zonder beestachtige en 

gewetenloze handelingen als het doelbewust bombarderen van ziekenhuizen of het 

moedwillig vernietigen van civiele doelwitten. De Duitsers, bijgenaamd “de Hunnen”, 

maakten zich volgens het tijdschrift echter schuldig aan beide oorlogsmisdaden. Hoewel lang 

gedacht werd dat ridderlijkheid in de lucht gemeengoed was onder alle naties, bleek volgens 

The Quirk dat Duitse piloten er geenszins moeite mee hadden om ridderlijkheid tijdens de 

strijd terzijde te schuiven als daarmee een materieel voordeel behaald kon worden.212 

Opvallend is dat The Quirk meermaals expliciet refereert aan knight-errantry en de 

knight-errant, vrij vertaald de “dolende ridder”, bijvoorbeeld in de beschrijving van Von 

Richthofen:  

 

He was a fine specimen of the German Kultur, a strong man modelled in the Prussian 

school of thought, a superman animated solely with the lust of the conqueror, with 

none of the finer qualities of knight erranty.213 

 

Hierbij wordt Manfred von Richthofen, die geen van de kwaliteiten van een knight-errant 

bezat, afgezet tegen Albert Ball, die wel op een knight-errant leek. Dit type ridder, die het land 

door trok op zoek naar avontuur – vaak duels – om zijn ridderlijke deugden te bewijzen, was 

gebaseerd op de mythische Ridders van de Ronde Tafel in de Arthurlegenden. Het tijdschrift 

lijkt in dit soort ridders, die in de twaalfde-eeuwse literatuur opkwamen en in de veertiende 

eeuw hun naam kregen (als knyght erraunt in het gedicht Sir Gawain and the Green Knight), 

 
210 Ibidem, 8. 
211 Ibidem, 8. 
212 Ibidem, 8. 
213 Ibidem, 8. 



67 
 

een voorbeeldfunctie te zien voor de Britse soldaten aan het begin van de twintigste eeuw. 

Dit sluit aan bij de bewering van Stefan Goebel dat vanaf halverwege de negentiende eeuw 

sprake was van een Arthuriaanse opleving.214 Het lijkt erop dat deze opleving zich voortzette 

tot in 1918, in elk geval in The Quirk. Het tijdschrift sluit ook aan bij de bewering van Goebel 

en Michael Paris dat uitingen van collectieve herinneringen aan de Middeleeuwen in de Eerste 

Wereldoorlog ten dele berustten op vergelijkingen tussen het plichtgevoel van middeleeuwse 

ridders en dat van de twintigste-eeuwse soldaten. Goebel en Paris stellen dat in werken uit de 

Eerste Wereldoorlog gesuggereerd werd dat Britse soldaten uit noodzaak bij de oorlog 

betrokken werden en dat ze enkel vochten omdat dat hun plicht was – net zoals de ridders uit 

de Middeleeuwen ten strijde trokken omdat dat hun morele en religieuze plicht was. The Quirk 

sluit hier bij aan door een uitspraak van de Britse Albert Ball aan te halen, waarin Ball zegt dat 

hij enkel vocht omdat dat zijn plicht was. Het tijdschrift vergelijkt Ball ook met de (fictieve) 

middeleeuwse knight-errant; beiden voerden hun plichten, in dit geval hun plicht om te 

vechten als dat benodigd was, doelgericht uit.215 

 

3.6. Conclusie 

In dit hoofdstuk staat de vraag welke uitingen van collectieve herinneringen aan de 

Middeleeuwen zijn er te constateren in Britse legertijdschriften uit de Eerste Wereldoorlog? 

centraal. In het licht hiervan zijn er een aantal verschillende, opvallende zaken te 

onderscheiden in de wijze waarop er in de hiervoor behandelde bronnen naar de 

Middeleeuwen wordt verwezen. Eén van de opvallendheden is het anachronisme waarmee 

enkele tijdschriften zich bedienen. In verwijzingen naar de middeleeuwse legers die het aan 

het einde van de elfde eeuw opnamen tegen de verdedigers van Jeruzalem, spreekt “Khaki” 

bijvoorbeeld over ‘the allied forces’.216 Zo werd het kruisvaardersleger destijds niet genoemd, 

maar de strijdkrachten van Groot-Brittannië en haar bondgenoten in de Eerste Wereldoorlog 

wel. De soldaten van dat leger zouden volgens het tijdschrift ook afkomstig zijn van veel 

verschillende ‘Christian nations’.217 Hiermee lijkt “Khaki” te impliceren dat er in de 

Middeleeuwen al sprake was van een vergelijkbare politiek-maatschappelijke situatie als in de 

 
214 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 13. 
215 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 195-197; Paris, Warrior Nation, 111; Royal Naval College, 
Greenwich, ‘Chivalry in the air’, 8. 
216 British Expeditionary Force, ‘Chivalry and the wounded’, 65. 
217 Ibidem, 65. 



68 
 

twintigste eeuw, toen legers verbonden waren aan afzonderlijke natiestaten als Groot-

Brittannië, Frankrijk, het Duitse Keizerrijk, het Ottomaanse Rijk, et cetera. Natiestaten 

bestonden echter nog niet omstreeks het jaar 1100; wel in de Eerste Wereldoorlog. Daarnaast 

gebruikt The Crusader de term “crusade” om de Eerste Wereldoorlog mee aan te duiden, 

terwijl The Quirk een van de nationale oorlogshelden van Groot-Brittannië, de Britse piloot 

Albert Ball, een ‘gentle knight’ noemt.218  

Ook expliciete historische vergelijkingen komen veelvuldig voor. Zo beweert “Khaki” 

dat het Britse leger en de Britse marine de opvolgers waren van de Maltezer Orde.219  

The Crusader vergelijkt daarnaast de Pruisen en de Ottomanen uit het jaar 1916 met de 

middeleeuwse Turken, en de Britse strijdkrachten met ridders. Zo zouden de Britse soldaten 

anno 1916 ten strijde trekken tegen dezelfde onderdrukking, vervolging en hebzucht, 

afkomstig van de Pruisen en Ottomanen, als die waar de historische kruisvaarders eeuwen 

geleden tegen ten strijde trokken.220 The Quirk vergelijkt één van de nationale helden van 

Groot-Brittannië, Albert Ball, met de fictieve middeleeuwse knight-errant.221 

Gedurende de Eerste Wereldoorlog werd via verwijzingen naar de Middeleeuwen ook 

geprobeerd om de vijand in diskrediet te brengen. Zo prijst The Quirk de ridderlijke 

eigenschappen van de Britse piloot Albert Ball, terwijl het over de Duitsers schrijft dat zij 

absoluut geen ‘chivalric spirit’ bezaten.222 “Khaki” beweert zelfs dat de Ottomanen en Pruisen 

uit 1915 vergelijkbaar waren met de middeleeuwse Turken, die door het tijdschrift de 

‘incarnation of cruelty’ genoemd worden.223 Ook The Palestine news poogt de Duitsers zwart 

te maken, hoewel op minder expliciete wijze, door hen voor te stellen als de directe opvolgers 

– zowel sociaalpolitiek als qua gedrag – van de wrede en tirannieke Teutoonse ridders.224  

The Crusader noemt de moderne Pruisen en Turken tirannieke machten en vergelijkt hen met 

de voornaamste tirannieke macht ten tijde van de kruistochten: de onderdrukkende en 

hebzuchtige middeleeuwse Ottomanen.225 

 
218 13th New Zealand Reinforcements, ‘The Crusader’, 2; Royal Naval College, Greenwich, ‘Chivalry in the air’, 8. 
219 British Expeditionary Force, ‘Chivalry and the wounded’, 68. 
220 13th New Zealand Reinforcements, ‘The Crusader’, 2. 
221 Royal Naval College, Greenwich, ‘Chivalry in the air’, 8. 
222 Ibidem, 8. 
223 British Expeditionary Force, ‘Chivalry and the wounded’, 66. 
224 Egyptian expeditionary force, ‘Beersheba to Beeroth’, 5. 
225 13th New Zealand Reinforcements, ‘The Crusader’, 2. 



69 
 

Tot slot zijn ook nog een aantal propagandafuncties te onderscheiden, op 

maatschappelijk, militair en politiek gebied. Zo stellen “Khaki” en The Quirk bijvoorbeeld dat 

de denkwijze en de daden van de middeleeuwse ridders als voorbeelden moeten worden 

gezien voor de Britse soldaten ten tijde van de Eerste Wereldoorlog.226 Op militair gebied 

werden verwijzingen naar de Middeleeuwen meermaals gebruikt om de soldaten uit de Eerste 

Wereldoorlog aan te sporen om de strijd voort te zetten. Dit is het geval in “Khaki”, die 

bijvoorbeeld stelt dat middeleeuwse ridders bleven vechten tot hun dood, en dat ook de 

Britten zouden moeten blijven vechten – en indien nodig bereid zouden moeten zijn om te 

sterven om de zwakkeren te beschermen.227 Dat was niet alleen de morele en religieuze plicht 

van de ridders uit de Middeleeuwen, maar ook die van de Britse soldaten uit de Eerste 

Wereldoorlog. Op politiek vlak werden collectieve herinneringen aan de Middeleeuwen ook 

gebruikt om de Britse deelname aan de Eerste Wereldoorlog te legitimeren. Zo stellen The 

Crusader en The Quirk de Eerste Wereldoorlog voor als een noodzakelijke, ridderlijke strijd en 

een morele kruistocht tegen kwaadaardige krachten, waarbij de soldaten net als de ridders 

uit de Middeleeuwen tegen hun wil in tegen een onrechtvaardige en wrede vijand vochten.228 

 Er valt ter beantwoording van de deelvraag te concluderen dat uitingen van collectieve 

herinneringen aan de Middeleeuwen in Britse legertijdschriften uit de Eerste Wereldoorlog in 

vier verschillende vormen terug te vinden zijn: in anachronistische bewoordingen, in expliciete 

historische vergelijkingen, in discreditering van de vijand, en in propaganda op 

maatschappelijk, militair en politiek gebied. Ook komen enkele centrale thema’s naar voren. 

Met name de middeleeuwse kruistochten en ridders zijn thema’s waar veelvuldig naar wordt 

verwezen. Daarnaast vormen historische oorlogs(mis)daden een populair thema in de 

discreditering van de vijand.  

 

 

 

 

 

 
226 British Expeditionary Force, ‘Chivalry and the wounded’, 68; Royal Naval College, Greenwich, ‘Chivalry in the 
air’, 8. 
227 British Expeditionary Force, ‘Chivalry and the wounded’, 66; British Expeditionary Force, British Army, ‘The 
death of Roland’, 234. 
228 13th New Zealand Reinforcements, ‘The Crusader’, 2; Royal Naval College, Greenwich, ‘Chivalry in the air’, 8. 



70 
 

H4 – ‘Ritterlichkeit im Ersten Weltkrieg’: het Duitse perspectief 

In dit hoofdstuk analyseer ik de inhoud van de Duitse legertijdschriften. Hierbij staat de 

volgende vraag centraal: welke uitingen van collectieve herinneringen aan de Middeleeuwen 

zijn er te constateren in Duitse legertijdschriften uit de Eerste Wereldoorlog? 

Ter beantwoording van deze deelvraag heb ik gebruik gemaakt van vijf artikelen uit vijf 

verschillende legertijdschriften. Het eerste artikel is ‘Ritterlichkeit’ uit het tijdschrift Am 

Lagerfeuer: Kriegsernst u. Kriegshumor für unsere Soldaten. Het tweede artikel heet 

‘Ritterlichkeit gegen den Feind. Eine Erinnerung aus dem Leben Kaiser Wilhelms I’ en is te 

vinden in Armee-Zeitung der 2. Armee. Ten derde wordt het artikel ‘Französische 

“Ritterlichkeit” uit het tijdschrift Kriegs-Zeitung der Elften Armee behandeld. Het vierde artikel 

is getiteld ‘Kleine Chronik’ en afkomstig uit K. u. K. Feldzeitung der 4. Armee. En tot slot volgt 

‘Die “ritterlichen” Franzosen!’, afkomstig uit Der Champagne Kamerad: Feldzeitung der 3. 

Armee. Waar mogelijk kort ik de titels van de tijdschriften iets af, ten behoeve van het 

leesgemak. 

 

4.1. De Duitsers: aan het Duitse ridderlijk ideaal wordt niet voldaan 

Op 5 januari 1915 verscheen de elfde uitgave van het Duitse legertijdschrift Am Lagerfeuer: 

Kriegsernst u. Kriegshumor für unsere Soldaten. Dit tijdschrift, dat tweemaal per maand 

verscheen, kon individueel of in grotere aantallen worden gekocht door boekhandels tegen 

de prijs van tien Pfennig (penning). Soldaten konden het tijdschrift per post verkrijgen en 

konden zich ook abonneren op het tijdschrift, tegen een abonnementsprijs van negentig 

Pfennig per kwartaal.229 

 In de elfde uitgave van Am Lagerfeuer valt een artikel te lezen over het – volgens het 

tijdschrift – ridderlijke gedrag van het Duitse volk, in het bijzonder tegenover de vrouw. Het 

tijdschrift haalt de Romeinse senator en historicus Tacitus aan, die in zijn tijd over de 

Germanen schreef dat zij het huwelijk met grote ernst beschouwden. Volgens Am Lagerfeuer 

beweerde Tacitus dat met name het morele gedrag van deze “Duitsers” moest worden 

geprezen, omdat de Duitser van alle barbaren bijna de enige was die tevreden was met een 

vrouw. Am Lagerfeuer stelt hier de Germanen waar Tacitus over schrijft, een verzameling 

 
229 German Army, German Navy, ‘Ritterlichkeit’ in Am Lagerfeuer: Kriegsernst u. Kriegshumor für unsere 
Soldaten 11 (5 januari 1915) 1. 



71 
 

volkeren die ten tijde van de Romeinen in het noorden van Europa leefden, consequent gelijk 

aan de twintigste-eeuwse Duitsers. Volgens het tijdschrift bevatten de woorden van Tacitus 

veel lof, want ‘denn man kann den Edelsinn und den sittlichen Wert eines Volkes beurteilen 

nach der Behandlung, die bei ihm die Frau erfährt.’230 De Duitse jeugd en Duitse mannen 

hebben altijd zachtaardigheid en ridderlijkheid tegenover het vrouwelijk geslacht aan de dag 

gelegd, beweert Am Lagerfeuer. Al in de tijd van de Germanen stonden de zuivere maagd, de 

trouwe huisvrouw en de eerbiedwaardige priesteres hoog in aanzien. In de Middeleeuwen 

was het verdedigen van vrouwenrechten volgens het tijdschrift één van de mooiste taken van 

de Duitse ridder.231 Am Lagerfeuer beweert hiermee dat er al sedert de Germanen sprake was 

van een ridderlijk ideaal wat betreft de omgang met vrouwen, en dat er daarmee al 

eeuwenlang sprake was van ridderlijkheid onder het Duitse volk. 

 Volgens Am Lagerfeuer moest deze ridderlijkheid ook de Duitse soldaten anno 1915 

begeleiden in hun gedrag tegenover meisjes en vrouwen. Het tijdschrift haalt een gedicht uit 

1799 van de Duitse schrijver Friedrich Schiller aan: ‘Wohltätig ist des Feuers Macht, wenn sie 

der Mensch bezähmt, bewacht.’232 Volgens Am Lagerfeuer zijn deze woorden ook van 

toepassing op het levensinstinct van de mens, vooral van jonge mannen. Zonder de macht van 

liefdadigheid zou men niet in de onschuldige ogen van een kind kunnen kijken, zou men niet 

kunnen genieten van nobele mensen en zouden veel conflicten al snel de ruggengraat van de 

mens breken. Het tijdschrift schrijft vervolgens dat ook de rest van het gedicht van Schiller 

toepasselijk is: ‘Doch furchtbar wird die himmelstraft, wenn sie der Fessel sich entrafft. Sehe, 

wenn sie losgelassen, wachsend ohne Widerstand.’233 Volgens Am Lagerfeuer kan de macht 

van liefdadigheid in de mens een bijdrage leveren aan de vreugde van het leven, maar het kan 

ook de ondergang zaaien – in het bijzonder als ware ridderlijkheid ontbreekt in het gedrag van 

een man ten opzichte van een vrouw. 

 Volgens het tijdschrift is van dit laatste helaas maar al te vaak sprake. Am Lagerfeuer 

citeert een veteraan, die over zichzelf zei dat hij door zijn dienst in het leger in een kliniek is 

beland. Hoewel niet duidelijk wordt gemaakt om wat voor kliniek het gaat, betreft het hier 

waarschijnlijk, met het oog op de volgende beschrijving, een ziekenhuis waar onder meer 

 
230 German Army, German Navy, ‘Ritterlichkeit’, 9-10. 
231 Ibidem, 10. 
232 Ibidem, 10. 
233 Ibidem, 10. 



72 
 

seksueel overdraagbare aandoeningen behandeld werden.234 Volgens de veteraan kon men 

in de kliniek mannen aantreffen die met bittere pijn terugblikten op hun verspilde vitaliteit, 

mannen die in hun jeugd vergiftigd waren door hun “hete drang” of lustgevoelens, die hun 

huwelijksgeluk hadden vernietigd voordat zij er zelfs maar van hadden kunnen genieten en 

onheil hadden afgeroepen over zichzelf, hun vrouw en hun kinderen.235 In de kliniek kwam 

men ook meisjes tegen die zich in blind vertrouwen aan een man hadden gegeven en 

vervolgens waren achtergebleven met hun kind, blootgesteld aan schaamte en leed, met 

tranen in hun ogen en wanhoop in hun hart. Er waren meisjes te vinden die door de begeerte 

van een man diep in de put zaten, maar de hand die hen probeerde te redden, afwezen. Men 

vond er moeders op zoek naar hun verloren kinderen, kinderen die hun vader niet hadden 

gekend en geen enkele goede kwaliteiten hadden gezien in hun moeder, en kinderen die de 

liefde en het respect voor een echtelijk kind waren ontzegd.236 Dit alles was volgens Am 

Lagerfeuer het gevolg van “onbehoorlijk gedrag” van sommige Duitse mannen, terwijl Duitse 

mannen over het algemeen juist nobel, behulpzaam en goed waren. Dergelijke eigenschappen 

verwachtte keizer Wilhelm II volgens Am Lagerfeuer ook ‘von seinen mutigen und tapferen 

Soldaten.‘237 Ofwel, hoewel sommige Duitsers zich bedenkelijk gedroegen, waren de Duitse 

soldaten toch in elk geval nobel, behulpzaam, moedig, dapper en goed!  

Desalniettemin lijkt Am Lagerfeuer zich er bewust van te zijn dat veel Duitsers zich 

bedenkelijk gedroegen. In de rest van het artikel in Am Lagerfeuer valt te lezen wat de 

consequenties waren voor de Duitse vrouwen die het slachtoffer waren geworden van 

Duitsers die zich bedenkelijk gedroegen – door het tijdschrift “verleiders” genoemd. ‘Wie oft 

ist die Verführung der erste Schritt auf der abschüssigen Bahn,’ aldus Am Lagerfeuer.238 Velen 

belandden volgens het tijdschrift in de prostitutie. Andere vrouwen werden uit dienstverband 

ontslagen en werden verstoten door hun ouders en familie. Dit had volgens Am Lagerfeuer 

vaak tot gevolg dat deze vrouwen zich tot niemand meer konden wenden. Hierdoor 

belandden ze of in de gevangenis als kindermoordenaar, of ze omarmden de ondeugd.239 

Maar de verantwoordelijkheid van de mentale en fysieke teloorgang die deze vrouwen 

 
234 Lisa M. Todd, Sexual treason in Germany during the First World War (2017) 29. 
235 German Army, German Navy, ‘Ritterlichkeit’, 10-11. 
236 Ibidem, 11. 
237 Ibidem, 11. 
238 Ibidem, 11. 
239 Ibidem, 11-12. 



73 
 

ondergingen, lag volgens het tijdschrift niet bij de vrouw maar bij de man; bij de verleider die 

zich al licht in het hoofd begon te voelen bij het zien van een ooglid van een vrouw. En hoewel 

er hier en daar wel vrouwen waren die de schuldige partij waren, ging verleiding door de man 

er in veel gevallen aan vooraf. Dergelijke praktijken waren volgens het tijdschrift fataal voor 

het respect, het eerbied en het vertrouwen die de Duitse soldaten verdienden.240 

 Opvallend is dat Am Lagerfeuer beweert dat ridderlijkheid inherent zou moeten zijn 

aan het Duitse volk – zo niet het hele Duitse volk, dan toch minstens het overgrote deel 

ervan.241 Dat de Duitsers zich volgens Am Lagerfeuer al geruime tijd meester hadden gemaakt 

van deze eigenschap – zelfs al voordat “ridderlijk gedrag” als zodanig opkwam in de 

Middeleeuwen – blijkt volgens het tijdschrift uit de woorden van Tacitus (circa 56 - 120 n.Chr.), 

een Romeinse senator en historicus, die in het rond 98 n.Chr. verschenen historische en 

etnografische werk De origine et situ Germanorum over de Germaanse stammen buiten het 

Romeinse Rijk schreef. De beschrijvingen van de oude Germanen door Tacitus werden reeds 

lange tijd vóór de Eerste Wereldoorlog gebruikt in vergelijkingen met de moderne Duitsers. 

Volgens Christopher B. Krebs, professor in Klassieke Studies aan de Stanford University, vindt 

dit fenomeen zijn oorsprong in het feit dat er tot aan de oprichting van het Duitse Keizerrijk 

op 18 januari 1871 geen verenigd “Duitsland” bestond. Tot de oprichting van het Keizerrijk – 

en kort daarvoor, van 1867 tot 1871, de Noord-Duitse Bond – bestond “Duitsland” uit een 

lappendeken van kleine staatjes die voortdurend met elkaar in conflict waren op militair, 

economisch en politiek gebied.242 Om toch een gevoel van verbondenheid te creëren, werd 

daarom volgens Krebs eeuwenlang verwezen naar het gedeelde verleden van de verschillende 

Duitse volkeren, die terugging tot de door Tacitus beschreven Germanen ten tijde van de 

Romeinen. Hoewel het werk van Tacitus minder dan dertig pagina’s telde, beschreef en 

complimenteerde hij daarin de ‘German ancestors: simple, brave, loyal, pure, just and 

honorable.’243 Deze kernwoorden impliceerden voor veel Duitse intellectuelen een Duitse 

superioriteit; een implicatie die zij maar al te graag voor waar aannamen.244 

 
240 Ibidem, 12. 
241 Ibidem, 9-10. 
242 Christopher B. Krebs, A most dangerous book: Tacitus’s Germania from the Roman Empire to the Third Reich 
(New York 2012) 18-21. 
243 Krebs, A most dangerous book, 17-21. 
244 Ibidem, 17-25. 



74 
 

Impliciet beweert Am Lagerfeuer door eerdergenoemd citaat aan te halen ook dat de 

Duitsers wat betreft ridderlijkheid tegenover de vrouw al sinds de klassieke oudheid 

vooruitliepen op de meeste andere volkeren.245 Maar ten tijde van de Eerste Wereldoorlog 

voldeden veel Duitsers volgens het tijdschrift niet meer aan het ridderlijk ideaalbeeld van hoe 

men zich diende te gedragen tegenover vrouwen. Het tijdschrift benoemt de Duitse ridders 

uit de Middeleeuwen daarom als voorbeelden voor de Duitse soldaten uit de Eerste 

Wereldoorlog, zoals blijkt uit de bewering door Am Lagerfeuer dat de ridderlijkheid van de 

middeleeuwse ridders de Duitse soldaten anno 1915 moest begeleiden in hun gedrag 

tegenover het vrouwelijk geslacht. Bij het ontbreken van ridderlijk gedrag zou men zelfs ten 

onder kunnen gaan, volgens Am Lagerfeuer.246 Deze beweringen komen deels overeen met 

de constatering door Stefan Goebel dat de Eerste Wereldoorlog soms werd gezien als een 

moderne variant van een middeleeuwse kruistocht, waarbij soldaten uit de Eerste 

Wereldoorlog vergeleken werden met ridders uit de Middeleeuwen.247 In het artikel uit Am 

Lagerfeuer werd de oorlog echter niet voorgesteld als een kruistocht. 

Eveneens opvallend is dat het vermeende ridderlijke karakter van de Duitse soldaten 

uit de Eerste Wereldoorlog wat betreft bijbehorende eigenschappen weinig verschilde van die 

van de Britse soldaten. Volgens Goebel werden soldaten als ridderlijk beschouwd als zij moed, 

plichtsbesef, eer, rechtvaardigheid en geloof bezaten, en waren middeleeuwse ridders 

volgens Britse conventie ‘courageous, brave, gallant or valiant.’248 Volgens Am Lagerfeuer 

bezaten de Duitse soldaten uit de Eerste Wereldoorlog in elk geval moed en eer, terwijl het 

tijdschrift dezelfde karaktereigenschappen toewees aan de Duitse ridders uit de 

Middeleeuwen als die hun Britse tegenhangers toegewezen kregen.249 Het tijdschrift lijkt 

daarmee in te gaan tegen de bewering van Goebel dat het discourse rond ridderlijkheid in 

Duitsland ongecultiveerd en onderontwikkeld was in vergelijking met die in Groot-

Brittannië.250 

 

 
245 German Army, German Navy, ‘Ritterlichkeit’, 10. 
246 Ibidem, 10. 
247 Goebel, The Great War and Medieval Memory, Summary. 
248 Ibidem, 195. 
249 German Army, German Navy, ‘Ritterlichkeit’, 10-11; Goebel, The Great War and Medieval Memory, 195. 
250 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 189. 



75 
 

4.2. Duitsers onteren hun tegenstanders niet 

In het artikel ‘Ritterlichkeit gegen den Feind. Eine Erinnerung aus dem Leben Kaiser Wilhelms 

I’, afkomstig uit het op 21 februari 1916 verschenen tijdschrift Armee-Zeitung der 2. Armee, 

wordt er geschreven over hoe keizer Wilhelm I zich tijdens diens leven in oorlogstijd had 

opgesteld tegenover de Fransen. Van 19 juli 1870 tot 10 mei 1871 hadden de Fransen enerzijds 

en een door Pruisen geleide coalitie van een aantal Duitse staten anderzijds, de Frans-Duitse 

Oorlog uitgevochten. Dit gewapende conflict resulteerde in een overwinning voor Pruisen en 

leidde tot de oprichting van het Duitse Keizerrijk. Tot aan het einde van de oorlog was Wilhelm 

I koning van Pruisen. Na afloop werd hij de eerste Duitse keizer sinds de ontbinding van het 

Heilige Roomse Rijk. 

 Volgens het tijdschrift waren er tijdens de Eerste Wereldoorlog, met al haar 

verschrikkingen, altijd momenten waarop teruggedacht werd aan de tijd waarin de 

verschillende mogendheden de dapperheid van hun tegenstanders nog erkenden en konden 

waarderen. Vooral tijdens luchtgevechten was sprake van gebruiken die men aan de 

‘ritterliche Zweikämpfe alter Zeit’ herinnerden.251 Een ander sprekend voorbeeld, volgens 

Armee-Zeitung der 2. Armee, was het neerleggen van twee identieke kransen door keizer 

Wilhelm II op 18 oktober 1915, ter nagedachtenis aan zowel gesneuvelde Duitse soldaten als 

gesneuvelde Franse soldaten.252 Volgens het tijdschrift liet Wilhelm II hierbij, net als tijdens 

veel andere gelegenheden, zien dat hij een echte telg uit Huis Hohenzollern was. Volgens de 

auteur van ‘Ritterlichkeit gegen den Feind’ verdiende echter ook keizer Wilhelm I 

lofbetuigingen.  

De auteur deelt in het tijdschriftartikel daarom een anekdote, die zijn vader Ferdinand 

Becker, een pastoor verbonden aan een legerdivisie tijdens de Frans-Duitse Oorlog, met hem 

had gedeeld. Tijdens de militaire campagne van 1870-1871 had Becker een Franse vlag 

bemachtigd, afkomstig van een volledig verwoest stadhuis. Aan het bezit van de vlag werd 

volgens Armee-Zeitung der 2. Armee geen militaire waarde toegekend, dus hield Becker de 

vlag voor zichzelf. Dit kwam de historieschilder Wilhelm Camphausen in Düsseldorf ter ore, 

die zich vervolgens naar Becker begaf met het verzoek om de Franse vlag van hem over te 

nemen. Camphausen had namelijk de opdracht gekregen om een portret van keizer  

 
251 2. Armee, German Army, ‘Ritterlichkeit gegen den Feind. Eine Erinnerung aus dem Leben Kaiser Wilhelms I’ 
in Armee-Zeitung der 2. Armee 169 (12 februari 1916) 5. 
252 2. Armee, German Army, ‘Ritterlichkeit gegen den Feind’, 5. 



76 
 

Wilhelm I te schilderen, dat in het paleis in Berlijn naast de portretten van de Pruisische hertog 

Frederick Willem I van Brandenburg (“Der Grosse Kurfürst”) en de Pruisische koning Frederik 

II (“Alte Fritz”) zou komen te hangen.253 De schilder had het idee om Wilhelm I, de overwinnaar 

van de Slag bij Sedan, af te beelden op het slagveld. Op de grond wilde hij een Franse vlag 

schilderen, om de Duitse overwinning bij Sedan op een zinvolle manier te representeren. De 

Franse vlag die Becker had meegenomen, zou bovendien een toepasselijke buit zijn voor de 

keizer, dacht Camphausen. Zodoende kreeg de schilder de vlag, waaraan nog een aantal 

insignes waren bevestigd, in zijn bezit, volgens Armee-Zeitung der 2. Armee.254 

 Een tijd later diende Becker zich aan bij Camphausen, om naar diens voortgang met 

het schilderij en naar de vlag te vragen. Camphausen antwoordde hierop dat hij zijn schets 

naar Berlijn had gestuurd, zodat het aan Wilhelm I kon worden gepresenteerd. Als antwoord 

kreeg Camphausen van het keizerlijk kabinet te horen dat keizer Wilhelm I zeer tevreden was 

en bijna alles goedkeurde, maar wel aandrong op één verandering: de Franse vlag onder de 

hoeven van het paard van de keizer moest worden verwijderd, omdat Wilhelm I niet wilde dat 

‘die Hufe meines Pferdes die Farben des überwundenen Gegners berühren.’255 In 

‘Ritterlichkeit gegen den Feind’ schrijft de auteur dat hij, sinds hij dit verhaal hoorde, elke keer 

dat hij naar het schilderij keek moest denken aan de ridderlijkheid van de oude keizer, die de 

vertrapte vlag van de overwonnenen had laten verwijderen.256 

 ‘Ritterlichkeit gegen den Feind’ komt overeen met de beweringen van Stefan Goebel 

en George Mosse dat er in beschrijvingen van soldaten uit de Eerste Wereldoorlog veel 

gesproken werd over ridderlijkheid en sportiviteit. In dit geval geldt dat ook voor Wilhelm II, 

die als keizer van Duitsland officieel ook aan het hoofd stond van het Duitse leger, al waren 

het in de praktijk vooral veldmaarschalk Paul von Hindenburg en generaal Erich Ludendorff 

die het voor het zeggen hadden. Armee-Zeitung der 2. Armee spreekt over de ridderlijkheid 

van de oude keizer, dat aan hem toegeschreven kon worden door zijn sportieve optreden – 

namelijk door de verslagen tegenstander niet verder te beledigen door zijn vlag te onteren.257 

Daarnaast refereert het tijdschrift ook aan ‘ritterliche Zweikämpfe’, ridderlijke duels, in de 

 
253 Ibidem, 5. 
254 Ibidem, 5. 
255 Ibidem, 5. 
256 Ibidem, 5-6. 
257 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 189; Mosse, Fallen Soldiers, 60; 2. Armee, German Army, 
‘Ritterlichkeit gegen den Feind’, 5-6. 



77 
 

beschrijving van luchtgevechten tussen piloten, wat aansluit bij de constatering door Goebel 

en Mosse dat beschrijvingen van de luchtgevechten tijdens de Eerste Wereldoorlog veelal 

gebruik maakten van verwijzingen naar ridders en ridderlijke duels.258 

 

4.3. De “ridderlijkheid” der Fransen 

In een op 17 augustus 1916 verschenen exemplaar van het tijdschrift Kriegs-Zeitung der Elften 

Armee staat in het artikel ‘Französische “Ritterlichkeit”’ een getuigenis centraal van een Duitse 

officier die voor een (onbekende) tijd een krijgsgevangene van de Fransen was geweest. De 

aanhalingstekens bij het woord “ridderlijkheid” dienen om duidelijk te maken dat de titel van 

het artikel sarcastisch bedoeld is. Volgens de Duitse officier werd hij tijdens zijn 

krijgsgevangenschap namelijk alles behalve ridderlijk bejegend. Enkele gewonde Duitse 

krijgsgevangenen werden samen met de officier naar een Frans hospitaal gebracht, waar hun 

epauletten, knopen en bretels tot hun ontsteltenis van hen werden afgenomen. De officier 

werd gedwongen om te lopen, ook al had hij een vijfentwintig centimeter lange wond. De 

kolonel van een Frans regiment ontnam hem zijn portemonnee, een sigarettendoos, een 

schaar en andere persoonlijke eigendommen, en vertelde hem dat hij deze wel terug zou 

geven aan een Duitse brigade. Daarna werd de officier gedwongen om weer verder te lopen, 

totdat een Franse artillerieofficier hem een stoel en wat water gaf.259 

 Dat was volgens Kriegs-Zeitung der Elften Armee echter nog niet het einde van de 

lijdensweg voor de Duitse krijgsgevangenen. Volgens de Duitse officier moest hij tijdens het 

transport per truck naar een ziekenhuis twee uur lang blijven staan, ondanks zijn wond. 

Soldaten spogen in zijn gezicht, terwijl een tolk de gevangenen overweldigde met belediging 

na belediging, waarbij hij het ook niet naliet om de Duitse keizer te vervloeken. Op alle 

plaatsen waar het transport naartoe ging, werden de Duitsers volgens de officier ‘von der 

Bevölkerung und den Soldaten mit wüstem Lärm empfangen.’260 Op een onbekende plaats 

werden de officier en zijn medegevangenen urenlang bespot en bedreigd door Franse 

soldaten en spoorwegarbeiders. Eén Franse soldaat vroeg hen waarom ze nog niet dood 

waren. In Dijon werden de krijgsgevangenen haast door een menigte ruw uit de wagen 

 
258 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 189; Mosse, Fallen Soldiers, 66; 2. Armee, German Army, 
‘Ritterlichkeit gegen den Feind’, 5. 
259 11. Armee, ‘Französische “Ritterlichkeit”’ in Kriegs-Zeitung der Elften Armee 178 (17 augustus 1916) c. 
260 11. Armee, ‘Französische “Ritterlichkeit”’, c. 



78 
 

getrokken. Op het treinstation van Mâcon werden ze bijna een uur aan het publiek getoond. 

In de gevangenis in Châlons-sur-Sâone werden ze bij de ramen beledigd en bespuugd, terwijl 

Franse soldaten hen met stenen bekogelden. Zelfs de zusters van het Rode Kruis staken hun 

tong naar hen uit.261 In het station van Marseille werden de gevangenen begroet met woest 

gehuil en op straat werden stenen in de wagen gegooid. In fort St. Nicolas werden ze met 

zeshonderd criminelen, waaronder twee moordenaars, in een militaire gevangenis vol 

ongedierte gegooid. In Bastia, op Corsica, werden ze door een menigte bespuugd en bekogeld 

met stenen en paardenmest. En tot slot werden de gevangenen op de boot op de terugweg 

naar Frankrijk continu bespioneerd door Franse soldaten als ze even een luchtje wilden 

scheppen.262 

 In dit artikel wordt enkel in de titel expliciet gerefereerd aan de Middeleeuwen, 

waarmee in combinatie met de rest van het artikel de Fransen – opvallend genoeg niet alleen 

militairen maar ook burgers uit alle lagen van de samenleving – als onridderlijk af worden 

geschilderd. Volgens Stefan Goebel waren de pogingen van de Duitsers om hun vijanden in 

diskrediet te brengen door hen als “Unritterlich” af te schilderen echter een manier om de 

ridderlijkheid van de Duitse soldaten indirect te bevestigen.263 Daarnaast lijken de 

volhardende Duitse krijgsgevangenen ook te voldoen aan het beeld van “de ridderlijke 

soldaat”, die volgens Goebel gezien werd als ‘“a man of courage, unshakable and chivalrous 

as strong”.’264 Door hun krijgsgevangenen zo te mishandelen, bewezen de Fransen dat niet zij 

maar de Duitsers ridderlijk waren. Dit beeld wordt nog verder versterkt door het lijdzaam 

ondergaan door de Duitsers van alle vernederingen en mishandelingen die de Fransen hen 

aandeden, zonder dat de Duitse krijgsgevangenen daardoor mentaal of fysiek braken. 

 

4.4. De invloed van de Germanen en de Middeleeuwen op hedendaags(e) Duits(ers) 

Op 11 april 1917 verscheen een uitgave van het Duitse legertijdschrift K. u. K. Feldzeitung der 

4. Armee. In deze uitgave is een artikel te lezen over de herkomst van een aantal uitspraken 

in de Duitse taal die gerelateerd zijn aan oorlog en de voorouders van de moderne Duitsers, 

afkomstig uit de Middeleeuwen en de Klassieke Oudheid. Volgens K. u. K. Feldzeitung zijn de 

 
261 Ibidem, c. 
262 Ibidem, c. 
263 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 189, 211. 
264 Ibidem, 195. 



79 
 

Duitsers dank verschuldigd aan de middeleeuwse ridders voor enkele van de mooiste 

beeldspraken in hun eigen taal.265 Talloze figuratieve uitdrukkingen die in het dagelijks leven 

van vandaag gebruikt worden, vinden volgens K. u. K. Feldzeitung hun oorsprong in de tijd van 

de Duitse voorouders. “Ridders” en “ruiters” betekenden oorspronkelijk hetzelfde. Het korte 

zwaard dat door de ridders gebruikt werd, werd “sahs” genoemd, waarmee de Saksen volgens 

K. u. K. Feldzeitung hun naam verkregen. Van het scherpe, gepolijste zwaard komen de 

uitdrukkingen “Schneide haben” en “schneidig”.266 Zelfs het woord “Germanen” vindt zijn 

oorsprong in wapentuig: de speer die de Germanen gebruikten, werd een “Ger” genoemd. 

Met “Germanen” werd dan ook “speerdragers” bedoeld. Veel Duitse eigennamen zijn volgens 

K. u. K. Feldzeitung ook afgeleid van dit favoriete wapen van de Duitse voorouders: Gerhard 

betekent “sterk met de speer”, Rüdiger betekent “beroemd om de speer” en Gertrud betekent 

“de speervechter”. Het schild diende ter verdediging tegen vijandelijke speerwerpen. Er 

werden volgens K. u. K. Feldzeitung allerlei herkenningstekens van de volkeren en tekenen van 

verwantschap op geschilderd, waaruit de wapenschilden van de ridders zich geleidelijk aan 

ontwikkelden.267 De uitdrukking “iets in je schild voeren” en het Duitse woord “schildern” 

vinden daar hun oorsprong in, en “iemand op je schild heffen” valt volgens K. u. K. Feldzeitung 

eveneens te herleiden naar de tijd van de Germanen, die hun gekozen stamhoofden op 

schilden ophieven. Daarbij betekent “oorlog” volgens K. u. K. Feldzeitung niet alleen oorlog 

voeren, maar ook iets ontvangen. Overwinnaars namen de kleren en wapens van hun 

veroverde vijanden af. Uit de verwijdering van het pantser komen de woorden 

“verontwaardiging” en “verontwaardigd”. Volgens K. u. K. Feldzeitung heeft “verontwaardigd” 

wonderbaarlijk genoeg bijna dezelfde betekenis als "gepantserd worden"; degene die het 

harnas draagt is klaar om te vechten, dus "zich wapenen" betekent “boos maken” en 

"gepantserd worden" betekent “boos worden”.268 

 Het is opvallend dat K. u. K. Feldzeitung zo veelvuldig en expliciet de Germanen en 

Duitse ridders als de voorouders van de moderne Duitsers benoemt. Hoewel het tijdschrift 

niet naar de Romeinse historicus Tacitus verwijst, kan dit artikel wel beschouwd worden in het 

licht van diens beschrijvingen van de Germanen uit de eerste eeuw n.Chr. en de 

 
265 4. Armee, German Army, ‘Kleine Chronik’ in K. u. K. Feldzeitung der 4. Armee (11 april 1917) 3. 
266 4. Armee, German Army, ‘Kleine Chronik’, 3. 
267 Ibidem, 3. 
268 Ibidem, 3. 



80 
 

daaropvolgende reflecties op die beschrijvingen door de eeuwen heen. Tacitus beschrijft hoe 

nauw het leven van de Germanen was verbonden met oorlogsvoering en wapentuig: 

 

Germanic life is devoted to military valor and fortitude, and “rest is odious to this 

people”. They are warriors, “created” (…) “by nature for warfare and military 

discipline.” Upon entering society as an adult, the young man receives a shield and 

spear (the framea), thus learning what contributions to society are expected of him. 

Even the dowry (…) includes weapons (…); quite simply “nothing is done without 

weapons.” As warriors they defend their freedom, inside and outside their country.269 

 

In de verwijzingen naar de oorsprong van verschillende moderne Duitse woorden, behandelt 

K. u. K. Feldzeitung uitsluitend woorden die gekoppeld zijn aan oorlogshandelingen of 

wapentuig uit de tijd van de Germanen en de Middeleeuwen. Door de verwevenheid van de 

Duitse taal – en daarmee de Duitsers – met de militaire levenswijze van de Germanen en de 

Duitse ridders uit en toe te lichten, impliceert K. u. K. Feldzeitung dat de moderne Duitsers 

dezelfde (ridderlijke) eigenschappen bezitten als hun veronderstelde voorouders. Dit komt 

overeen met de beweringen van Goebel en Franzen dat verwijzingen naar ridderlijke 

eigenschappen de boventoon voerden tijdens de Eerste Wereldoorlog.270 Daarnaast benoemt  

K. u. K. Feldzeitung ook expliciet een continuïteit tussen de Germanen uit de Oudheid, de 

Duitse ridders uit de Middeleeuwen en de moderne Duitsers uit de Eerste Wereldoorlog. Dit 

kan gezien worden als overeenkomend met de beweringen van Goebel en Samuel Hynes dat 

tijdens de Eerste Wereldoorlog getracht werd een historische continuïteit met de 

Middeleeuwen te bekrachtigen.271 

 

4.5. De gehate Duitse piloot 

In de uitgave van 26 mei 1918 van het tijdschrift Der Champagne Kamerad: Feldzeitung der 3. 

Armee is een artikel te vinden over de ridderlijkheid – dan wel het gebrek daaraan – van de 

Engelsen, maar met name ook van de Fransen. Volgens het tijdschrift hoopte vrijwel iedereen 

dat de vijandschap, de haat en de laster tegen en tussen de piloten van Franse, Engelse en 

 
269 Krebs, A most dangerous book, 46-47. 
270 Frantzen, Bloody Good, 13; Goebel, The Great War and Medieval Memory, 189. 
271 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 28-29; Hynes, A War Imagined, xi. 



81 
 

Duitse afkomst tot een zwijgen zouden worden gebracht met de begrafenis van ‘des kühnsten 

und erfolgreichsten aller Kampfflieger’.272 Hoewel deze “wilde en succesvolle”, gesneuvelde 

piloot niet direct bij naam genoemd wordt, gaat het hier zeer waarschijnlijk om de toentertijd 

ook al beroemde Manfred “de Rode Baron” von Richthofen, die op 21 april 1918 sneuvelde 

toen hij in zijn vliegtuig werd neergehaald boven een slagveld nabij Vaux-sur-Somme. Volgens 

Der Champagne Kamerad moest men in de doden niet de gehate tegenstander zien, maar de 

meester die in de ridderlijke strijd is gevallen. Door de “waardige” begrafenis die Engelse 

piloten volgens het tijdschrift voor Von Richthofen hadden voorbereid, en door respectvolle 

opmerkingen in de Engelse pers, waaronder de Times en de Westminster Gazette van 

respectievelijk 22 en 23 april, voelden de Duitsers zich in deze hoop gesterkt.273 

 Hoewel de Britten in Der Champagne Kamerad positief bejegend worden, bleken de 

Fransen volgens Der Champagne Kamerad echter voornemens om zichzelf ten schande te 

maken. De Franse kranten, met name de Matin van 23 april, spanden zich tot hun uiterste in 

om het beeld van de dode Duitse oorlogsheld te belasteren met kwaadaardige 

opmerkingen.274 Zo betwijfelden de Fransen het aantal overwinningen van de Rode Baron in 

de lucht. Diens successen werden minder aan hem toegeschreven dan aan de rest van zijn 

luchteskader, die naar verluidt zijn slachtoffers achtervolgde totdat Von Richthofen hen neer 

kon schieten, volgens de Temps van 25 april.275 Het had er, zo benadrukte Matin, alle schijn 

van dat Von Richthofen zijn overwinningen nooit alleen behaalde, noch in een gelijke strijd. 

De Rode Baron won volgens de Franse pers alleen maar door individuele tegenstanders te 

overtroeven. Zijn hele carrière als een jachtvlieger werd volgens Der Champagne Kamerad 

meerdere malen zelfs grotendeels afgedaan als een verzinsel, voortvloeiend uit Duitse angst 

en schaamte.276  

Daarnaast was er volgens het tijdschrift ook geen gebrek aan traditionele beledigingen, 

gericht tegen de Duitse piloten in het algemeen en tegen Von Richthofen als de leider van de 

“rode piraten” in het bijzonder.277 Der Champagne Kamerad stelt dat het moeilijk is om te 

begrijpen hoe een volk als het Franse, dat ooit zo trots was op haar ridderlijkheid, haar 

 
272 3. Armee, German Army, ‘Die “ritterlichen” Franzosen!’ in Der Champagne Kamerad: Feldzeitung der 3. 
Armee 4/128 (26 mei 1918) 14. 
273 3. Armee, German Army, ‘Die “ritterlichen” Franzosen!’, 14. 
274 Ibidem, 14. 
275 Ibidem, 14. 
276 Ibidem, 14. 
277 Ibidem, 14. 



82 
 

waardigheid zo volledig kon laten varen. De auteurs van het artikel stellen zich naar eigen 

zeggen echter tevreden met het identificeren van de verscheidene misstanden in de Franse 

pers, waarna deze overgelaten zouden worden aan het oordeel van de wereld. Volgens Der 

Champagne Kamerad zou dat oordeel ongetwijfeld overeenkomen met dat van de auteurs 

van het artikel; de Fransen, die de doden hadden willen kleineren, waren er enkel in geslaagd 

om zichzelf te depreciëren.278  

Hoewel Der Champagne Kamerad er geen verklaring voor geeft, is de vergelijking 

tussen het squadron van Von Richthofen en piraten een bijzondere. Piraten als de Barbarijse 

piraten aan de Middellandse Zee waren in de Middeleeuwen een gehate vijand, en leken in 

hun gedrag het tegenovergestelde van de ridder. Terwijl ridders op zoek gingen naar nobele 

duels, zich aan algemeen geaccepteerde oorlogsregels hielden en voornamelijk uit waren op 

roem en zelfontwikkeling, waren piraten juist uit op gevechten waarin zij duidelijk de 

overhand hadden, joegen ze de meeste tegenstanders – al dan niet gewapend – over de kling 

of namen hen gevangen als slaaf, en waren zij vooral uit op winst door plundering. Door Von 

Richthofen cum suis met piraten te vergelijken, werd gepoogd hun reputatie als ridders in de 

lucht ernstige schade toe te brengen. 

 De bewering van Stefan Goebel dat er tijdens de Eerste Wereldoorlog sprake was van 

ontevredenheid met de morele en sociale situatie in de maatschappij, komt overeen met het 

artikel ‘Die “ritterlichen” Franzosen!’ in Der Champagne Kamerad: Feldzeitung der 3. Armee. 

Volgens Goebel hadden deze ontevredenheid alsook een verlangen om terug te keren naar 

een ingebeelde harmonie en doelgerichtheid van het verre verleden tot gevolg dat de 

Middeleeuwen geïdealiseerd werden.279 In ‘Die “ritterlichen” Franzosen!’ uit die 

ontevredenheid zich in de bewering dat men lange tijd de hoop had dat vijandschap, haat en 

laster tot een einde zouden komen wanneer men in gesneuvelde doden niet de gehate 

tegenstanders zag, maar de meester die in de ridderlijke strijd was gevallen.280 

 

4.6. Conclusie 

In dit hoofdstuk staat de volgende deelvraag centraal: welke uitingen van collectieve 

herinneringen aan de Middeleeuwen zijn er te constateren in Duitse legertijdschriften uit de 

 
278 Ibidem, 14. 
279 Goebel, The Great War and Medieval Memory, 13. 
280 11. Armee, ‘Französische “Ritterlichkeit“, c. 



83 
 

Eerste Wereldoorlog. Gelet op deze vraag zijn er in de in dit hoofdstuk behandelde analyses 

van Duitse legertijdschriften een aantal opvallendheden te constateren. Eén van de 

voornaamste wijzen waarop uitingen van collectieve herinneringen aan de Middeleeuwen 

terug te vinden zijn in de Duitse bronnen, is door het maken van historische vergelijkingen. Zo 

verhalen Am Lagerfeuer en K. u. K. Feldzeitung over de oude Germaanse stammen van vóór 

en aan het begin van de Middeleeuwen, om zodoende het punt te kunnen maken dat 

ridderlijkheid inherent is aan het Duitse volk.281 Daarnaast wordt in Armee-Zeitung der 2. 

Armee ook de Frans-Duitse Oorlog van 1870-1871 aangehaald in een vergelijking tussen het 

gedrag van Duitsers toen, en dat van Duitsers anno 1916. 

 Een ander veelvoorkomend gebied waarin veel uitingen van herinneringen aan de 

Middeleeuwen te constateren zijn, is in discreditering van de vijand. In zowel Kriegs-Zeitung 

der Elften Armee als Der Champagne Kamerad worden de Fransen door de Duitsers met 

negatieve bewoordingen beschreven. Zo waren de Fransen volgens Kriegs-Zeitung der Elften 

Armee onridderlijk vanwege hun mishandeling van Duitse krijgsgevangenen, en brachten ze 

zichzelf volgens Der Champagne Kamerad ten schande door de gesneuvelde Manfred von 

Richthofen door het slijk te halen en zijn prestaties te beschimpen.282 

 Het laatste terrein waarop verwijzingen naar de Middeleeuwen veelvuldig voorkomen 

is in propagandafuncties. Zo gebruikt Am Lagerfeuer verwijzingen naar middeleeuwse ridders 

om expliciet aan te geven dat zij als voorbeeld voor de Duitse soldaten anno 1915 hoorden te 

dienen. Het tijdschrift Armee-Zeitung der 2. Armee gebruikt de verwijzing naar het ridderlijke 

gedrag van wijlen keizer Wilhelm I voor politieke propaganda, door hem – en daarmee indirect 

ook zijn zoon, keizer Wilhelm II – voor te stellen als een waardige keizer die zijn vijanden met 

respect behandelde. In Kriegs-Zeitung der Elften Armee wordt de waslijst aan mishandelingen 

van Duitse gevangenen door de Fransen en de daarmee gepaard gaande onridderlijkheid 

gebruikt om de ridderlijkheid van de Duitsers indirect te prijzen. En in Der Champagne 

Kamerad wordt gepoogd om de publieke opinie tegen de Fransen te kanten door hun 

uitspraken in de pers, die door het tijdschrift onridderlijk genoemd wordt, te benoemen.283 

 
281 German Army, German Navy, ‘Ritterlichkeit’, 10-12; 4. Armee, German Army, ‘Kleine Chronik’, 3. 
282 11. Armee, ‘Französische “Ritterlichkeit”’, c; 3. Armee, German Army, ‘Die “ritterlichen” Franzosen!’, 14. 
283 German Army, German Navy, ‘Ritterlichkeit’, 10-12; 2. Armee, German Army, ‘Ritterlichkeit gegen den 
Feind’, 5; 11. Armee, ‘Französische “Ritterlichkeit”’, c; 3. Armee, German Army, ‘Die “ritterlichen” Franzosen!’, 
14. 



84 
 

 Concluderend zijn er in deze bronnen drie manieren te constateren waarop uitingen 

van collectieve herinneringen aan de Middeleeuwen terug te vinden zijn in Duitse 

legertijdschriften uit de Eerste Wereldoorlog: in historische vergelijkingen, in discreditering 

van de vijand, en in propaganda op maatschappelijk en politiek gebied. 

  



85 
 

H5 – Besluit 

In deze thesis heb ik onderzocht op welke wijze uitingen van collectieve herinneringen aan de 

Middeleeuwen te constateren zijn in Britse en Duitse legertijdschriften uit 1914-1918. 

Hiervoor heb ik allereerst secundaire literatuur behandeld dat zich richt op referenties aan de 

Middeleeuwen in kunst en cultuur uit 1914-1918. Uit deze literatuur zijn twee thema’s 

gedestilleerd op basis waarvan de in deze thesis gebruikte primaire bronnen zijn geselecteerd 

en geanalyseerd. Deze twee thema’s zijn: referenties aan de Middeleeuwen om de 

eigenschappen van de eigen troepen en bondgenoten mee te beschrijven of te vergelijken, en 

referenties aan de Middeleeuwen om de vijand mee in diskrediet te brengen. 

 Aan de hand van tien primaire bronnen  is gebleken dat het eerste ook in aanzienlijke 

mate is te constateren in zowel Britse als Duitse legertijdschriften uit de Eerste Wereldoorlog. 

Dit gebeurt aan de hand van historische vergelijkingen. Zo worden Britse soldaten in de Britse 

primaire bronnen vergeleken met de zestiende-eeuwse leden van de Maltezer Orde die het 

net zoals de twintigste-eeuwse Britten opnamen tegen de Ottomanen. De Britse soldaten 

worden ook wel vergeleken met middeleeuwse kruisvaarders, terwijl piloten beschreven 

worden als moderne Arthuriaanse ridders. Net als de Britten in de Britse bronnen worden de 

Duitsers in de Duitse bronnen ook veelvuldig vergeleken met middeleeuwse ridders. 

Daarnaast worden de middeleeuwse Germanen aangehaald om de Duitse soldaten mee te 

vergelijken. In het gebruik van referenties aan de Middeleeuwen om de eigenschappen van 

de eigen soldaten te beschrijven, komen de Britse en Duitse legertijdschriften dus grotendeels 

overeen. 

Omtrent het thema “discreditering van de vijand” zijn echter verschillen te ontdekken. 

Zo worden de Duitsers in de Britse bronnen vergeleken met de historische ridders van de 

Duitse Orde, ook wel de Teutoonse Orde genaamd, of worden zij vergeleken met de Hunnen 

onder Attila de Hun. In deze vergelijkingen wordt veel aandacht besteed aan de historische 

(mis)daden van de Hunnen en de Teutoonse ridders, die veelvuldig “wreed”, “barbaars” en 

“onridderlijk” genoemd worden. De Duitsers, die hun vijanden – voornamelijk de Fransen – 

weliswaar meermaals “onridderlijk” noemen, maken echter geen directe, historische 

vergelijkingen. Zij pogen de Fransen wel zwart te maken, maar refereren hiervoor amper tot 

niet aan de Middeleeuwen. De Duitsers gebruiken hiervoor enkel bewoordingen als 

“onridderlijk” die niet verder toegelicht worden.  



86 
 

De onderzoeksvraag van deze scriptie luidt: Op welke wijze vormen uitingen van collectieve 

herinneringen aan de Middeleeuwen een referentiekader in Britse en Duitse legertijdschriften 

uit de Eerste Wereldoorlog? Referenties aan de Middeleeuwen komen explicieter en vaker 

terug in de Britse bronnen dan in de Duitse bronnen. De wijze waarop herinneringen aan de 

Middeleeuwen geuit werden is voornamelijk door middel van anachronismen, historische 

vergelijkingen, discreditering en propaganda op maatschappelijk, militair en politiek gebied. 

De bronnenanalyses sluiten grotendeels aan op de bevindingen in secundaire 

literatuur, afkomstig van onder anderen Stefan Goebel, Benedict Anderson, Allen J. Frantzen, 

Michael Paris, Paul Fussell en Robert L. Nelson. Goebel, Frantzen, Paris en Fussell beweren dat 

Britse soldaten in Britse kunst en literatuur uit de Eerste Wereldoorlog veelvuldig vergeleken 

worden met de rechtvaardige, moedige en christelijke ridders en kruisvaarders uit de 

Middeleeuwen, terwijl de Duitsers vergeleken worden met de wrede Hunnen en de tirannieke 

Teutoonse ridders, vanwege vermeende en echte oorlogsmisdaden. In de vijf geanalyseerde 

Britse legertijdschriften gebeurt dit ook. De bewering van Frantzen dat Britse referenties aan 

de Middeleeuwen in kunst en literatuur veelal sterk zijn verbonden zijn met het christendom, 

specifieke christelijke idealen of aan de lijdensweg van Jezus Christus, komt echter minder 

terug in dit type bron. In slechts twee van de vijf Britse bronnen is dit het geval. De bewering 

van Goebel dat “ijzer” de boventoon voert in Duitse referenties aan de Middeleeuwen valt 

ook niet te rijmen met de bronnenanalyses, evenmin als zijn bewering dat zowel Britten als 

Duitsers de oorlog als een kruistocht verbeeldden. In geen van de vijf Duitse legertijdschriften 

komen ijzer of verwijzingen naar de kruistochten aan bod. Daarentegen lijkt Goebel gelijk te 

hebben met zijn bewering dat het ridderlijk discourse in Duitsland onderontwikkeld was; in de 

Duitse bronnen wordt ridderlijkheid wel genoemd maar in het geheel niet beschreven. 

Daarmee lijkt Goebels bewering bewezen. Wel zijn in de Duitse legertijdschriften duidelijk 

twee van de vier thema’s terug te vinden die Nelson onderscheidt: de rol van Duitsland in de 

oorlog en haar bezetting van buitenlandse gebieden en bevolkingen, het concept van 

kameraadschap, het concept van mannelijkheid, en de beeldvorming over vrouwen en de 

vijand. Met name het concept van mannelijkheid en de beeldvorming over vrouwen en de 

vijand komen aan bod in de door mij onderzochte Duitse bronnen. 

 

 

 



87 
 

Literatuurlijst 

 

Primaire bronnen 

2. Armee, German Army, ‘Ritterlichkeit gegen den Feind. Eine Erinnerung aus dem Leben  

Kaiser Wilhelms I’ in Armee-Zeitung der 2. Armee 169 (12 februari 1916) 5-6. 

3. Armee, German Army, ‘Die “ritterlichen” Franzosen!’ in Der Champagne Kamerad:  

Feldzeitung der 3. Armee 4/128 (26 mei 1918) 14. 

4. Armee, German Army, ‘Kleine Chronik’ in K. u. K. Feldzeitung der 4. Armee (11 april  

1917) 3. 

11. Armee, ‘Französische “Ritterlichkeit” in Kriegs-Zeitung der Elften Armee 178 (17 augustus  

1916) c. 

13th New Zealand Reinforcements, New Zealand Expeditionary Force, ‘The Crusader’ in The  

Crusader 1/1 (1 augustus 1916) 1-2. 

British Expeditionary Force, British Army, ‘Chivalry and the wounded: The Hospitallers of St.  

John of Jerusalem 1014-1915’ in "Khaki": A monthly magazine and cabled news sheet  

for the over-sea soldier bringing him as a gift - news from home 1 (1 maart 1915)  

67-126. 

British Expeditionary Force, British Army, ‘The death of Roland: the hero of the oldest French  

epic’ in "Khaki": A monthly magazine and cabled news sheet for the over-sea soldier  

bringing him as a gift - news from home 1 (1 mei 1917) 233-237. 

Egyptian expeditionary force, ‘Beersheba to Beeroth’ in The Palestine news: the weekly  

newspaper of the Egyptian expeditionary force of the British army in occupied enemy  

territory 1/11 (16 mei 1918) 5. 

German Army, German Navy, ‘Ritterlichkeit’ in Am Lagerfeuer: Kriegsernst u. Kriegshumor  

für unsere Soldaten 11 (5 januari 1915) 1-12. 

Royal Naval College, Greenwich, British Royal Naval Air Service, ‘Chivalry in the air’ in The  

Quirk: R.N.A.S. R.N. College, Greenwich 1/7 (29 juni 1918) 8. 

 

 

 



88 
 

Secundaire literatuur 

Anderson, Benedict, Imagined communities (Londen 2016). 

Assmann, Jan, ‘Collective Memory and Cultural Identity’, New German Critique, 65 (1995). 

Erll, Astrid, Memory in culture (Basingstoke 2011). 

Frantzen, Allen J., Bloody Good: Chivalry, Sacrifice, and the Great War (Chicago 2004). 

Fussell, Paul, The Great War and Modern Memory (Londen 1979). 

Girouard, Mark, The return to Camelot. Chivalry and the English gentleman (Londen 1981). 

Hynes, Samuel, A War Imagined: The First World War and English Culture (Londen 1990). 

King, Alex, Memorials of the Great War in Britain: The Symbolism and Politics of  

Remembrance (Oxford 1998). 

Krebs, Christopher B., A most dangerous book: Tacitus’s Germania from the Roman Empire  

to the Third Reich (New York 2012). 

Lipp, Anne, Meinungslenkung im Krieg: Kriegserfahrungen deutscher Soldaten und ihre 

Deutung 1914 - 1918 (Göttingen 2003). 

Mosse, George L., Fallen Soldiers: Reshaping the Memory of the World Wars (New York  

1990). 

Nelson, Robert L., German soldier newspapers of the First World War (Cambridge 2011). 

Paris, Michael, Warrior Nation: Images of War in British Popular Culture, 1850-2000 (Londen  

2000). 

Seal, Graham, The soldiers’ press. Trench journals in the First World War (Basingstoke 2013). 

Todd, Lisa M., Sexual treason in Germany during the First World War (2017). 

Winter, Jay, Sites of Memory, Sites of Mourning. The Great War in European Cultural History  

(Cambridge 1998). 

Winter, Jay, en Sivan, Emmanuel (eds.), Remembering War: the Great War between Memory  

and History in the 20th Century (New Haven 2006). 

Workman, Leslie J. (ed.), ‘Preface’ in Studies in Medievalism 8 (1996) 1-2. 

 

  



89 
 

Bijlage 1 – Samenvatting 

Het is dit jaar honderd jaar geleden dat er een einde kwam aan de Eerste Wereldoorlog. De 

Eerste Wereldoorlog en de daarin aangetroffen wijze van oorlogvoering was anders dan alle 

andere oorlogen in de geschiedenis tot dan toe. Zo vonden er voor het eerst gevechten in de 

lucht plaats, evenals grootschalige artilleriebombardementen en gifgasaanvallen. Om dit alles 

een plaats te kunnen geven, werd er verwezen naar ideeën en gebeurtenissen uit onder 

andere de Middeleeuwen. In deze thesis wordt onderzocht of en hoe dit in Britse en Duitse 

legertijdschriften uit 1914-1918 gebeurde. De onderzoeksvraag luidt dan ook: Op welke wijze 

vormen uitingen van collectieve herinneringen aan de Middeleeuwen een referentiekader in 

Britse en Duitse legertijdschriften uit de Eerste Wereldoorlog?  

Om antwoord te kunnen geven op deze vraag wordt in deze thesis gebruik gemaakt 

van artikelen uit vijf Britse en vijf Duitse legertijdschriften uit de Eerste Wereldoorlog. Uit 

secundaire literatuur omtrent referenties aan de Middeleeuwen in kunst en cultuur uit 1914-

1918 worden in hoofdstuk 2 enkele thema’s gedestilleerd op basis waarvan de in deze thesis 

gebruikte primaire bronnen zijn geselecteerd. In hoofdstukken 3 en 4 worden deze Britse 

respectievelijk Duitse bronnen geanalyseerd. De resultaten van de bronnenanalyses worden 

vervolgens in het vijfde hoofdstuk, de conclusie, onderling vergeleken, en worden daarbij  ook 

vergeleken met de conclusies van relevant onderzoek dat in de historiografie en in het tweede 

hoofdstuk van deze scriptie wordt behandeld. 

De twee meest voorkomende manieren waarop herinneringen aan de Middeleeuwen 

worden geuit in de Britse en Duitse legertijdschriften, zijn enerzijds het uitlichten van de 

positieve eigenschappen van de eigen en geallieerde strijdkrachten, en anderzijds het in 

diskrediet brengen van de vijand. Beide gebeuren aan de hand van historische vergelijkingen. 

Zo worden Britse soldaten in de Britse primaire bronnen vergeleken met de leden van de 

Maltezer Orde, een middeleeuwse christelijke ridderorde, die het tijdens het Beleg van Malta 

in 1565 opnamen tegen de Ottomanen – net zoals de Britten, die driehonderdvijftig jaar later 

ook tegen de Ottomanen streden. De Britse soldaten worden ook wel vergeleken met 

middeleeuwse kruisvaarders, terwijl piloten beschreven worden als moderne Arthuriaanse 

ridders. Net als de Britten in de Britse bronnen worden de Duitsers in de Duitse bronnen ook 

veelvuldig vergeleken met middeleeuwse ridders. Daarnaast worden de middeleeuwse 

Germanen aangehaald om de Duitse soldaten mee te vergelijken. Historische vergelijkingen 

dienden ook om de tegenstander mee te beschrijven en om hen daarmee zwart te maken.  



90 
 

Zo worden de Duitsers in de Britse bronnen vergeleken met de historische ridders van de 

Duitse Orde, ook wel de Teutoonse Orde genaamd, of worden zij vergeleken met de Hunnen 

onder Attila de Hun. In deze vergelijkingen wordt veel aandacht besteed aan de historische 

(mis)daden van de Hunnen en de Teutoonse ridders, die veelvuldig “wreed”, “barbaars” en 

“onridderlijk” genoemd worden. De Duitsers, die hun vijanden – voornamelijk de Fransen – 

weliswaar meermaals “onridderlijk” noemen, maken echter geen directe, historische 

vergelijkingen. 

Daarmee is gelijk een belangrijk onderling verschil geconstateerd: in hun gebruik van 

referenties aan de Middeleeuwen lijken de Britse en Duitse soldaten slechts ten dele op 

elkaar. Terwijl de Britten verwijzingen naar de Middeleeuwen haast even vaak gebruiken om 

de eigen soldaten te verheerlijken als om hun vijanden te discrediteren, houden de Duitsers 

het voornamelijk bij het verheerlijken van de eigen soldaten. In de vijf geanalyseerde Duitse 

legertijdschriften proberen de Duitsers hun vijanden – met name de Fransen – wel zwart te 

maken, maar gebruiken zij hiervoor enkel bewoordingen als “onridderlijk” die niet verder 

toegelicht worden. Historische vergelijkingen worden hierbij niet gemaakt.  

De bronnenanalyses sluiten grotendeels aan op de bevindingen in secundaire 

literatuur, afkomstig van onder anderen Stefan Goebel, Benedict Anderson, Allen J. Frantzen, 

Michael Paris en Paul Fussell. Goebel, Frantzen, Paris en Fussell beweren dat Britse soldaten 

in Britse kunst en literatuur uit de Eerste Wereldoorlog veelvuldig vergeleken worden met de 

rechtvaardige, moedige en christelijke ridders en kruisvaarders uit de Middeleeuwen, terwijl 

de Duitsers vergeleken worden met de wrede Hunnen en de tirannieke Teutoonse ridders, 

vanwege vermeende en echte oorlogsmisdaden. In de vijf geanalyseerde Britse 

legertijdschriften gebeurt dit ook. De bewering van Frantzen dat Britse referenties aan de 

Middeleeuwen in kunst en literatuur veelal sterk verbonden zijn aan het christendom, komt 

echter minder overeen met de bronnenanalyses. In slechts twee van de vijf Britse bronnen is 

dit het geval. De bewering van Goebel dat “ijzer” de boventoon voert in Duitse referenties aan 

de Middeleeuwen valt ook niet te rijmen met de bronnenanalyses, evenmin als zijn bewering 

dat zowel Britten als Duitsers de oorlog als een kruistocht verbeeldden. In geen van de vijf 

Duitse legertijdschriften komen ijzer of verwijzingen naar de kruistochten aan bod. 

Daarentegen lijkt Goebel gelijk te hebben met zijn bewering dat het ridderlijk discourse in 

Duitsland onderontwikkeld was. In de Duitse bronnen wordt ridderlijkheid wel genoemd maar 

in het geheel niet beschreven. 


