Werkelijkheid in Wording

Een Voortzetting van het Debat over de Metafysische Interpretatie van de
Kwantummechanica

Auteur: Luka Vinck
Studentnummer: 548175

Hoofdstudie: Technische Natuurkunde

Begeleider: dr. S. van Tuinen

Adviseur: dr. T K.A.M. de Mey

Datum: 2 april 2022
Woorden: 15399



Inhoud

1

INL@IAINEG ..evvvticictcecec s 3
1.1  Van Debat naar DOgMma .........cccccccuiuiiiiiiiiiiiiiiiii s 3
1.2 Doel, Structuur en Methodologie............cccccouviiiiiiniiiiiiniiiiiiiice 4

De Kopenhageninterpretatie............cociiiiiiiiiiniiiiiiccccccsnnes 7
2.1 TweespleteneXperiment..........cccocoeieieiiiiieieiciciciccccc s 7
22 Complementariteit ..........cococoviiiiiiiiiiiiiiiicccccc s 8

221 Causaliteit en Ruimtetijd ..........cccoviviiiiiiiiiiiiiiiii e 9

2.2.2  Heisenberg’s Onzekerheidsrelatie ..o 10

223 Tweespletenexperiment Herzien ..., 10
2.3 Overeenkomsten met Kant...........cccoooeeiiiiiiiiii e 11

De (Meta)fysica van Albert EINStein ..........cccccooviviiiiiiiiiiiiiiiiccccccccccas 13
3.1 EPR-ParadoX ...t 14

3.1.1 Bell-teSt ..o 15
3.2 Einsteins eigen incompleetheidsargument............ccccoovvioiniiniiiniiiiiccce, 16
3.3  EInstein €n SPINOZa .......ccocciviiiiiiiiiiiiiiiicc s 18

3.3.1 Spinoza’s Metafysica........ccoceueviiiiiciiciicc s 18

3.3.2 Natuurkunde en de Werkelijkheid ...........ccccooiiiiniiiiiiiiiiiicicn, 19

3.3.3 Plaats van het Subject.............cooi e 20

De Filosofie van Individuatie............cccoiiiiiiiiiiiiiiicccccce 22
41  Nietzsche: De Psychologie van het ‘Ding’ ..o 22
42  James: Werkelijkheid van Relaties ..........ccccccccoviiiiiniiiininiiiiiniiccincccecceen 23
4.3  Bergson: Intuitieve waarheid...........ccocooooniiiiiiiiiiiiiii 24
44  Simondon: Het Worden van ZijN........ccccoeueveieieiiiiieinicicicccccccccc e 26

441 Pre-individuele Werkelijkheid............ccooiiiniiiiniiiiiiiiiiicicccn, 26

4.4.2 Individuatie als Transductieve Operatie...........cccocovvvvieinininieieeieeceeeccccce, 26

443 Kennis en Informatie...........cccoeuvuiiiiiiiiiiiiii 28
45  Individuatie in de Kwantumwereld ..o 29

451 Kwantum als Beschrijving van een Pre-individuele Werkelijkheid.................... 29

452 Stiegler en Bohr: Kennis is Performatief.............ccooovniniinniicce, 30

453  Kritiek van Barthélémy ..o 31

Everett’'s Alternatief: een Relatieve Werkelijkheid .........cccccocioiniiiiiiiiniiiie 32
51  Theorie van de Universele Golffunctie.............ccoviiiviniiiinniiiiiiiciccs 32



51.1 Het Meetproces.... ... 32

512 Waarneming .......ccoeiiiiiiiiiicc e 33
513 INFOTMAIE ... 34

5.2 Discussie van de Metafysische Implicaties...........cccccooviviiiininnnnniniiiiccccce, 35
521 Schrodinger’s Kat in de Kopenhageninterpretatie ..........cccocooeveieieiiieiciccccnnnee. 35
52.2  Oneindige werkelijkheid ...........cccccooivinininininiiiiiis 36
523 Trajecten van wWaarn@mers .............cococoeeieuiiiiniiiiiiiiecceee e 37
524 Individuatie door correlatie ... 37
525  Overgang naar de klassieke wereld...........cccccoeveveiiiiiiiiiiiis 39

6 CONCIUSIO......oiiiii s 40
LiterattUrlijSt... ..o 42



1 Inleiding

“Normaal gesproken kan een natuurkundige het filosoferen beter aan een filosoof
overlaten”, schreef Einstein in 1936, “maar in een tijd waarin de fundamenten van de
natuurkunde zelf ter discussie komen te staan kan dit niet langer juist zijn.”! Zo was de
situatie in de jaren 30: Lange tijd vormde de klassieke mechanica een solide basis voor de
natuurkunde, maar de komst van zowel de kwantummechanica als Einsteins eigen
relativiteitstheorie hadden de onvolkomenheid van dit fundament blootgelegd. Zij stelden
hier echter geen eenduidig nieuw wereldbeeld tegenover. Integendeel, in bepaalde opzichten
leken de twee onverenigbaar. Het is dus de taak van de natuurkundige om op zoek te gaan
naar een nieuw fundament en de concepten die hij gebruikt te evalueren, vond Einstein,
omdat hij zelf het beste weet “waar de schoen wringt”2.

1.1 Van Debat naar Dogma

Voor Einstein wrong de schoen bij de kwantummechanica. Alhoewel, niet zozeer bij de
theorie ansich, de juistheid waarvan hij niet in twijfel trok, maar bij de dominerende
Kopenhagen interpretatie hiervan, zoals deze onder leiding van Niels Bohr in de jaren 20
was geformuleerd. Bohr stelde dat een werkelijkheid onafhankelijk van de waarnemer niet te
definiéren is.> Een deeltje waarnaar niet gekeken wordt heeft simpelweg geen positie of
snelheid; pas bij het doen van een waarneming worden potentiéle eigenschappen
geactualiseerd. Einstein daarentegen zag het juist als de taak van de natuurkunde om een
waarnemer-onafhankelijke werkelijkheid te beschrijven.* En hij was ervan overtuigd dat
deze werkelijkheid compleet deterministisch was. Wat volgde was een diepgaand debat over
wat werkelijkheid is, en in welke mate wij daar toegang tot hebben.

Bohr wist echter al snel vrijwel de gehele natuurkundige gemeenschap achter zich te krijgen
—en dat bleef decennialang onveranderd. John F. Clauser, een van de weinige
natuurkundige die in de jaren 70 nog wel vraagtekens bij de Kopenhageninterpretatie durfde
te zetten, vergelijkt de situatie in de natuurkunde na de oorlog met de anticommunistische
heksenjacht van Joe McCarthy: “Elk open onderzoek naar de wonderen en eigenaardigheden
van de kwantummechanica en kwantumverstrengeling dat buiten de rigide partijlijn ging
was praktisch verboden door het bestaan van verschillende religieuze stigma’s en sociale
druk, die samengenomen neerkwamen op een evangelische kruistocht tegen zulk denken.”>
Iemand die zich wel kritisch opstelde tegenover de kwantumtheorie, werd bestempeld als
een ‘charlatan” en moest vrezen voor zijn carriere. Niet onterecht stelde Murray Gell-Mann in

1 Albert Einstein, “Physics and Reality,” Journal of the Franklin Institute 221, no. 3 (1936): p. 349.

2 Ibid.

3 Niels Bohr, “The Quantum Postulate and the Recent Development of Atomic Theory”, Nature 121,
no. 3050 (1928): p. 580.

4 Albert Einstein, “Autobiographical Notes”, in Albert Einstein: Philosopher-Scientist, red. Paul Arthur
Schilpp (New York: MJF books, 1970), p. 81.

5John F. Clauser, “Early History of Bell’s Theorem”, in Quantum [Un]speakables, red. R.A. Bertlmann
en A. Zeilinger (Berlijn: Springer, 2002): p. 62.



zijn Nobel-lezing van 1969 dat Niels Bohr een hele generatie van natuurkundigen had
“gehersenspoeld.”®

Het is ook om deze reden dat een alternatieve interpretatie van de kwantummechanica die
Hugh Everett III in 1957 formuleerde initieel geen draagvlak vond. Gedesillusioneerd
switchte de natuurkundige van de academische wereld naar het Pentagon. En toen hij in
1982 stierf aan een hartaanval, kon hij niet meer meemaken hoe zijn ‘veel-werelden’
interpretatie uiteindelijk toch serieus genomen werd.” De theorie blinkt uit door haar
logische simpliciteit; ze geeft geen speciale status aan de waarnemer, en maakt geen
onderscheid tussen de ervaringswereld en een onderliggende “echte” wereld.

Toch is de Kopenhageninterpretatie nog steeds dominant. Tenminste, misschien kunnen we
tegenwoordig beter spreken van een agnostische houding. Het is niet zozeer dat de
religieuze stigma’s die Clauser noemde nog zo sterk zijn; de discussie rond de metafysische
implicaties van de theorie is simpelweg op de achtergrond geraakt. Ik kan uit mijn eigen
ervaring als natuurkundestudent zeggen dat vragen als “Wat is de golffunctie?’, “Wat geldt
als een waarnemer?’ of “Wat is de relatie tussen de klassieke wereld en de kwantumwereld?’
niet of nauwelijks aan bod kwamen. De focus in de academische wereld is verschoven naar
technologische toepassingen. En hier leent de Kopenhageninterpretatie zich prima voor —
alhoewel nu ook de oorspronkelijke nuance van de theorie overbodig lijkt en langzaam
verdwijnt. We leren simpelweg dat de golffunctie ‘vervalt’ bij het doen van een waarneming,
wat dat ook moge betekenen.

Maar dit betekent niet dat er sprake is van een nieuw fundament: de algemene
relativiteitstheorie en kwantummechanica zijn nog altijd onverenigbaar, en zowel rond de
Kopenhageninterpretatie als rond alle alternatieven zijn een hoop onbeantwoorde vragen.
Daarom voel ook ik de noodzaak tot filosoferen. Hiermee bedoel ik dan niet alleen de
filosofie als vakgebied, maar juist ook een wijsgerige houding naar de wereld toe. De
beroemde fysicus Pauli zei ooit: “Je zou evenmin je hoofd moeten breken over vragen over
het bestaan van iets waar je toch niks van af kan weten, als over de eeuwenoude vraag
hoeveel engelen op de punt van een naald kunnen zitten.”® Ik wil deze vragen juist wel
stellen, want de schoen wringt nog steeds.

1.2 Doel, Structuur en Methodologie

Het doel van dit onderzoek is om de discussie tussen Einstein en Bohr nieuw leven in te
blazen, en terug te gaan naar de vraag hoe we de kwantummechanica vanuit een
metafysisch oogpunt moeten interpreteren. Er zal worden betoogd dat hoewel de
Kopenhageninterpretatie een coherent raamwerk vormt om de kwantummechanica in te
begrijpen — die voor praktische doeleinden zeker volstaat — deze vanuit een wijsgerig
oogpunt niet de voorkeur verdient. In plaats daarvan vormt de theorie van Everett een beter

¢ Geciteerd in: Manjit Kumar, Quantum: Einstein, Bohr, and the Great Debate about the Nature of Reality
(New York: W.W. Norton & Company, 2010): p. 360.

7 1bid.

8 Pauli parafraseerde hier Otto Stern in een brief aan Born, opgenomen in: Max Born en Albert
Einstein, The Born-Einstein Letters (Londen: The MacMillan Press, 1971): p. 128.



alternatief. Hierbij baseren we ons specifiek op de metafysische traditie die niet een wereld
van zijn, maar een wereld in wording vooropstelt.

Het tweede hoofdstuk zal eerst de originele Kopenhageninterpretatie uiteenzetten zoals deze
door Bohr is geformuleerd. We zullen zien dat zijn theorie te plaatsen is in de metafysische
traditie van Kant. Vervolgens gaat het derde hoofdstuk in op Einsteins bezwaren tegen de
Kopenhageninterpretatie. Einstein was een groot bewonderaar van Spinoza, wiens filosofie
we zullen gebruiken om Einsteins denken beter te doorgronden. Uiteindelijk moeten we
concluderen dat Einstein geen coherent alternatief weet te formuleren, maar wel terechte
vraagtekens plaatst bij de interpretatie van Bohr. De metafysische implicaties van de
kwantumtheorie komen uiteindelijk neer op een probleem van individuatie: aan welke delen
van de werkelijkheid kunnen we een onafhankelijk bestaan toeschrijven?

In het vierde hoofdstuk wordt dit probleem vanuit vier filosofen benaderd: Nietzsche, James,
Bergson en Simondon. Nietzsche is één van die filosofen — net als Kant en Spinoza — die niet
alleen een bepaald idee vertegenwoordigen, maar een hele beweging in de filosofie. Bij
Nietzsche bestaat deze beweging uit een omkering van het Platonisme — dat zo sterk
doorleeft in de traditie van Kant en het westerse denken in het algemeen. Dit houdt in dat de
waarheid niet in een andere wereld wordt geplaatst; de enige ‘echte’ wereld is de wereld die
we ervaren, en wat we ervaren is een wereld die continu in wording is. Deze ideeén werken
door in het denken van James, Bergson en Simondon. Vanuit hun filosofieén zal worden
betoogd dat we niet moeten uitgaan van een wereld die bestaat uit individuen met vaste
identiteiten, maar dat we juist het proces waarin het individu wordt gevormd als
primordiaal moeten beschouwen.

Het vijfde hoofdstuk presenteert dan de alternatieve interpretatie van Everett. Ook hij
beschrijft een wereld in wording en keert zich tegen het Kantiaanse denken van Bohr. Everett
kent geen speciale status aan de waarnemer toe; zijn theorie postuleert enkel de
deterministische ontwikkeling van de golffunctie volgens de Schrodingervergelijking, met
als gevolg een wereld die wordt gekenmerkt door de continue creatie van nieuwe
mogelijkheden, en waarin individuen met vaste eigenschappen enkel een relatieve
werkelijkheid zijn. Dit sluit goed aan bij de metafysica van de hierboven genoemde
filosofische beweging, maar ook bij het deterministische wereldbeeld van Spinoza. Tot slot
kan dus in het zesde hoofdstuk worden geconcludeerd dat vanuit de eerdergenoemde
filosofische overwegingen deze interpretatie de voorkeur verdient.

Buiten deze Inleiding en de Conclusie zal worden geprobeerd om de verschillende
hoofdrolspelers zo veel mogelijk zelf aan het woord te laten. Alhoewel ik natuurlijk een
narratief bouw dat naar een zekere conclusie toewerkt, en dus een bepaalde richting op
stuur, tracht ik als verteller waar mogelijk een afstandelijke houding aan te nemen, zodat de
ideeén op gelijke voet naast elkaar worden geplaatst en de lezer zelf zijn oordeel kan vellen.

Dit betekent ook dat het onderzoek zich zo veel mogelijk beperkt tot primaire literatuur, met
enkele uitzonderingen: Het populairwetenschappelijke boek van Manjit Kumar over de
geschiedenis van de kwantummechanica wordt gebruikt om het debat tussen Einstein en
Bohr in een historische context te plaatsen. Ook komen in het derde hoofdstuk Einstein-



kenners Don Howard en Arthur Fine prominent aan bod, welke de achterliggende ideeén in
Einsteins kritiek uitgebreid geanalyseerd hebben; en worden in de discussie rond Simondon
een aantal ideeén van Bernard Stiegler en Jean-Hugues Barthélémy besproken. Dit laatste
met als voornaamste redenen dat er nog weinig teksten van Simondon zelf uit het Frans
vertaald zijn, en deze twee aanhangers van zijn traditie specifiek ingaan op de relatie van
zijn filosofie tot de kwantummechanica.

Natuurlijk biedt deze selectie van denkers maar een beperkt perspectief op de complexe
wereld van de kwantummechanica, en de metafysica in het algemeen. Maar ik hoop op deze
manier de discussie tussen Einstein en Bohr voort te kunnen zetten, door er een nieuw
perspectief op te bieden.



2 De Kopenhageninterpretatie

In 1927 was de Deense natuurkundige Niels Bohr de eerste die een coherente interpretatie
van de kwantummechanica wist te formuleren, waarin hij de raadselachtige ontwikkelingen
van de voorgaande jaren bijeenbracht.” Vooral de golf-deeltjes dualiteit van de werkelijkheid
op haar kleinste niveau was voor wetenschappers destijds een steeds groter wordend
enigma. Al sinds de tijd van Newton en Huygens woedde een debat over de vraag of licht
een golf was, of uit deeltjes bestond. De elektromagnetische theorie van Maxwell uit de 19¢
eeuw — ondersteund door verschillende experimenten — leek deze discussie definitief te
hebben beslecht: licht was een golf. Maar in 1905 toonde Einstein aan dat het foto-elektrisch
effect alleen verklaard kon worden door het bestaan van een fundamenteel lichtdeeltje.
Daarnaast bestond al sinds de Grieken het idee dat materie uit fundamentele deeltjes
bestond, wat werd bevestigd door de ontdekking van het elektron in 1897 en de atoomkern
in 1911. Toen De Broglie in 1924 echter liet zien dat alle materie zich ook als golf gedroeg,
stelden dit natuurkundigen opnieuw voor een raadsel.!

21 Tweespletenexperiment

Dat deze dubbelzinnigheid van de natuur niet te rijmen valt met de normale manier van
denken - in ieder geval in de natuurkunde — kan het beste worden geillustreerd met een
voorbeeld. Aan het begin van de 19¢ eeuw toonde Thomas Young met zijn beroemde
tweespletenexperiment als eerste het golfkarakter van licht aan.! Hij scheen
monochromatisch licht op een niet-doorlatend scherm met daarin twee dunne spleten.
Achter het scherm stond een tweede, wit scherm, waarop dan een afwisselend patroon van
lichte en donkere strepen zichtbaar werd. Dit verschijnsel kon enkel worden verklaard door
diffractie en interferentie — twee typische golfverschijnselen.

Later is het experiment in vele vormen herhaald. Ook wanneer een stroom deeltjes, zoals
bijvoorbeeld elektronen, op de spleten werd afgevuurd ontstond hetzelfde patroon. lets
wonderbaarlijks gebeurde echter wanneer de bron zo werd afgesteld dat deze niet meer dan
één deeltje tegelijk uitzond. Zo'n deeltje kan dan door één van de twee spleten het
detectiescherm bereiken en wordt daar zichtbaar als een stip — zoals men van een deeltje zou
verwachten. Deze stippen zijn in eerste instantie schijnbaar willekeurig over het scherm
verdeeld. Maar naarmate na verloop van tijd meer deeltjes het detectiescherm bereiken,
wordt langzaam weer hetzelfde interferentiepatroon zichtbaar (zie Figuur 1). 12

° Bohr zette deze interpretatie voor het eerst uiteen tijdens zijn zogenaamde ‘Como lezing’, welke later
is gepubliceerd in Nature: Bohr, “The Quantum Postulate and the Recent Developtment in Atomic
Theory”, pp. 580-590.

10 Kumar, Quantum: Einstein, Bohr, and the Great Debate about the Nature of Reality, pp. 364-373.

11 Thomas Young, “The Bakerian Lecture. Experiments and Calculations Relative to Physical Optics,”
Philosophical Transactions of the Royal Society of London 94 (1804): pp. 1-16.

12 Zie bijvoorbeeld: A.Tonomura et al. , “Demonstration of Single-Electron Build-up of an Interference
Pattern,” American Journal of Physics 57, no. 2 (1989): pp. 117-120.



Elektrongun Dubbele spleet Detectiescherm over tijd

-

Figuur 1 Het beroemde tweespletenexperiment illustreert de golf-deeltjes dualiteit van elektronen. De elektro gun vuurt per
keer een enkel elektron af, dat door een van de twee spleten het detectiescherm kan bereiken. Elk elektron dat het
detectiescherm bereikt wordt weergeven met een stip, waarbij het elektron zich gedraagt als een deeltje. Naarmate meer

elektronen het detectiescherm bereiken ontstaat een interferentiepatroon, een typisch golfverschijnsel.

Wat is hier aan de hand? Een deeltje zou ten alle tijden een goed gedefinieerde positie
moeten hebben, wat lijkt te kloppen op het moment van afvuren en wanneer het deeltje het
detectiescherm bereikt. Maar daartussen gedraagt het deeltje zich als een golf, die door beide
spleten gaat en met zichzelf interfereert — anders zou het geen interferentiepatroon kunnen
veroorzaken.® De stelling ‘het deeltje gaat door één van de twee spleten” lijkt dus
onhoudbaar.

Stel nu dat we een manier bedenken om te kijken door welk van de twee spleten elk elektron
gaat — bijvoorbeeld door een sterke lichtbron achter de spleten te plaatsen, waardoor de
fotonen worden verstrooid wanneer er een elektron langskomt. In dat geval zien we
duidelijk dat elk elektron door één van de twee spleten gaat. Maar, tegelijkertijd is ook het
interferentiepatroon verdwenen. Zodra we het licht uitzetten is het interferentiepatroon weer
terug.'* Het lijkt of het kijken zelf de werkelijkheid beinvloedt.

2.2 Complementariteit

Dat is volgens Bohr precies wat er aan de hand is. Zijn antwoord op de golf-deeltjes dualiteit
is gebaseerd op het idee van complementariteit: er is, zo stelt hij, “een fundamentele
beperking in de klassieke natuurkundige ideeén wanneer deze worden toegepast op
atomaire fenomenen.”’> Onze interpretatie van experimentele resultaten berust echter
volledig op deze klassieke concepten, met als gevolg dat er bij een waarneming altijd sprake
is van een “inherente irrationaliteit.”'® Maar, zegt Bohr, dit betekent niet dat de verschillende
klassieke interpretaties van de onderliggende werkelijkheid tegenstrijdig zijn. Integendeel,

13 Dit kan worden geverifieerd door achtereenvolgend één van de twee spleten af te sluiten. In dat
geval ziet men geen interferentiepatroon verschijnen, wat betekent dat dit patroon niet het resultaat
kan zijn van deeltjes die door één van de twee spleten gaan.

14 Richard Feynman, “Probability and Uncertainty — the Quantum Mechanical view of Nature,” in The
Character of Physical Law (London: British Broadcasting Cooperation, 1965): pp. 140-141.

15 Bohr, “The Quantum Postulate and the Recent Development of Atomic Theory”, p. 580.

16 Ibid.



ze vullen elkaar juist aan daar waar de anderen tekortschieten: het zijn complementaire
beelden van de werkelijkheid.

2.2.1 Causaliteit en Ruimtetijd

De klassieke natuurkunde wordt volgens Bohr gekarakteriseerd door een samenkomst van
het idee van causaliteit en de beschrijving van fenomenen in ruimtetijd. Het concept van een
deeltje hoort bij het denken in causaliteit. Dit idee vooronderstelt namelijk, zoals Nietzsche al
zei', een ‘ding’ dat iets ‘doet” — het deeltje “vliegt’, ‘botst’, 'neemt op’, ‘staat at’ met als gevolg
de uitwisseling van energie en impuls. Causaliteit staat ons dus toe om te denken in termen
van behoudswetten. Het concept van een golf daarentegen hoort bij de ruimtetijd
beschrijving. De evolutie van dingen in tijd en ruimte wordt beschreven door een
golfvergelijking (differentiaalvergelijking), waarbij er niet sprake is van een scherp
gedefinieerd individu maar een golf die zich uitspreidt in ruimtetijd. In de ruimtetijd
beschrijving staat het superpositieprincipe centraal, waarbij verschillende mogelijkheden
elkaar niet uitsluiten maar naast elkaar bestaan, letterlijk ‘op elkaar worden geplaatst’, en de
wet van het uitgesloten midden — het deeltje is op positie x of niet op positie x — in het
algemeen niet meer geldt.

In de klassieke natuurkunde kunnen deze concepten tegelijkertijd worden toegepast. Maar in
de kwantummechanica zijn ze complementair en sluiten ze elkaar uit. De essentie van de
kwantummechanica, zo stelt Bohr, wordt gevormd door het idee dat elke waarneming een
interactie met het systeem impliceert. Dit heeft verregaande consequenties. De definitie van
de toestand van een systeem impliceert dat we deze kunnen isoleren — oftewel dat deze vrij
is van externe invloeden. Maar hiermee wordt de mogelijkheid tot een waarneming
uitgesloten, en “verliezen de concepten van tijd en ruimte dus hun directe betekenis.”'®
Omgekeerd betekent een waarneming dat een ondubbelzinnige definitie van een systeem
onmogelijk is, met als gevolg dat er “geen sprake kan zijn van causaliteit in de gebruikelijke
zin van het woord.”"

De causale beschrijving en ruimtetijd beschrijving van een fenomeen symboliseren dus de
idealisatie van respectievelijk definitie en waarneming. De gelijktijdige toepassing van deze
concepten in de klassieke natuurkunde wordt verantwoord met het feit dat de invloed ten
gevolge van de waarneming op macroscopische schaal verwaarloosbaar klein is. Maar op
(sub)atomaire schaal is dit niet het geval, waardoor geen objectief onderscheid kan worden
gemaakt tussen objectsysteem en meetsysteem, en deze niet langer een onafhankelijke
werkelijkheid bezitten.

17 Volgens Nietzsche was dit echter een van de grootste fouten in het menselijk denken, zie: Friedrich
Nietzsche, “The Four Great Errors,” in Twilight of the Idols, vert. Richard Polt (Indianapolis: Hackett
Publishing Company, 1997): p. 32.

18 Bohr, “The Quantum Postulate and the Recent Development of Atomic Theory”, p. 580.

19 Ibid.



2.2.2 Heisenberg’s Onzekerheidsrelatie

In het formalisme van de kwantummechanica komt deze fundamentele beperking van de
klassieke concepten tot uiting in Heisenberg’s onzekerheidsrelatie.?? Deze stelt dat het
product van twee canoniek geconjugeerde variabelen?! — zoals bijvoorbeeld positie en
impuls, of tijd en energie — altijd groter is dan een zekere constante.?? Dit betekent dat deze
variabelen niet tegelijkertijd scherp gedefinieerd kunnen zijn. Wanneer bijvoorbeeld de
positie van een deeltje exact bekend is, kan de impuls dat niet zijn, maar moet deze een
onzekerheid hebben die minstens gelijk is aan de bovengenoemde constante. Omgekeerd
geldt hetzelfde: wanneer de impuls exact bekend is, kan de positie dat niet zijn.

Het is geen toeval dat energie en impuls bij de causale beschrijving van de werkelijkheid
horen, en positie en tijd bij die van ruimtetijd. Elk paar geconjugeerde variabelen
correspondeert met twee complementaire concepten, die niet tegelijkertijd toepasbaar zijn op
de werkelijkheid. De onzekerheidsrelatie drukt dus niet zozeer een onwetendheid uit, maar
de maximale “scherpte” waarmee we deze beide variabelen tegelijkertijd kunnen definiéren.?
Welke variabele scherp gedefinieerd kan worden hangt af van de keuze van de
experimentele opstelling.?

2.2.3 Tweespletenexperiment Herzien

In het licht van de Kopenhageninterpretatie zijn de wonderbaarlijkheden van het
tweespletenexperiment beter te begrijpen. Het onderliggende fenomeen is niet een golf of
een deeltje — dit zijn beide abstracties. Zo lang we geen experimentele opstelling gebruiken
waarmee we kunnen bepalen door welke spleet het deeltje gaat, kunnen we tussen het
moment van afschieten en moment van inslag op het detectiescherm niet spreken van een
deeltje met een vaste positie, maar gedraagt het zich als een golf en wordt het
interferentiepatroon zichtbaar. De vraag ‘door welke spleet gaat het deeltje?” heeft dan geen
enkele betekenis. Bedenken we echter een opstelling waarmee we exact kunnen bepalen door
welke spleet het deeltje gaat — bijvoorbeeld door een lichtbron achter de spleten te plaatsen —
dan is er inderdaad sprake van een deeltje met een vaste positie. Het concept van een golf is
dan echter niet meer adequaat en we verliezen het interferentiepatroon. De keuze van de
experimentele opstelling bepaalt dus wanneer het concept van een deeltje of dat van een golf
gebruikt kan worden.

2 De Duitse natuurkundige Werner Heisenberg was een van de medegrondleggers van de
Kopenhageninterpretatie. De onzekerheidsrelatie ontdekte hij terwijl hij werkte onder Bohr, en dit
vormde een directe aanleiding voor Bohr’s idee van complementariteit. Zie: Manjit Kumar,
“Uncertainty in Kopenhagen”, in Quantum: Einstein, Bohr, and the Great Debate about the Nature of
Reality (New York: W. W. Norton & Company, 2010): pp. 244-265.

21 Canoniek refereert hier aan het Hamiltoniaanse formalisme dat wordt gebruikt in de
kwantummechanica. Canoniek geconjugeerde variabelen corresponderen met operatoren die niet
commuteren. Deze kunnen ook worden gezien als paren van variabelen in de Fourier transformatie.
2 Namelijk de constante van Planck / gedeeld door viermaal Pi.

2 In het Duits wordt de relatie van Heisenberg ‘Die Unschérferelation” genoemd, wat letterlijk
vertaald als ‘onscherpheidsrelatie.’

24 Niels Bohr, “Can Quantum-Mechanical Description of Physical Reality be Considered Complete?”,
Physical Review 48, no. 8 (1935): p. 699.

10



In het formalisme van de kwantummechanica wordt dit als volgt weergeven: de toestand
van het deeltje wordt beschreven door een golffunctie. Nadat deze wordt afgeschoten, volgt
deze de Schrodingervergelijking en verspreid deze zich door tijd en ruimte. De ‘golf’ gaat
dan door beide spleten en interfereert met zichzelf. Zodra de ‘golf het detectiescherm bereikt
vervalt de golffunctie en wordt het ‘deeltje’ gedwongen om een positie te kiezen. De
waarschijnlijkheid om het deeltje ergens te vinden wordt gegeven door de amplitude van de
golf op die plek, welke is verdeeld volgens het interferentiepatroon. Als we het experiment
dus vele malen herhalen wordt langzaam dit patroon zichtbaar. Bepalen we echter al bij de
spleten de positie van het deeltje, dan vervalt de golffunctie daar en krijgt het deeltje een
vaste positie, waardoor er niet meer sprake is van een golf die met zichzelf kan interfereren.
De golffunctie is dus een wiskundig construct die ons helpt met het voorspellen van de
mogelijke uitkomsten van een waarneming — niet een objectieve beschrijving van de
werkelijkheid.

2.3 Overeenkomsten met Kant

Bohr’s denken toont overeenkomsten met de traditie van Kant en diens transcendentaal
idealisme. Net als Kant maakt hij een fundamenteel onderscheid tussen de ervaringswereld
en een onderliggende “echte” werkelijkheid, die ontoegankelijk is voor waarneming. Ook
lijken hun concepties van wat de natuur is en wat er over haar gezegd kan worden overeen

te komen.

Kant beschouwt de natuur als de “totaalsom van alle objecten van ervaring.”? Dit betreft
enkel de dingen zoals ze aan ons verschijnen via de zintuigen. Het ding ansich daarentegen —
hoe het ‘echt’ is, in zichzelf — kan geen object van ervaring zijn. Hier kunnen we dus ook
geen uitspraken over doen of kennis van hebben. Toch kunnen we een objectieve
beschrijving geven van de natuur door de universele condities waaronder waarneming
mogelijk is te bestuderen. De natuurwetten beschrijven dus niet het gedrag van de dingen
ansich, maar de a priori voorwaarden waaronder we iets kunnen ervaren.?

Bij Bohr zien we iets soortgelijks. Voordat we een waarneming doen aan een systeem kan
deze geen object van ervaring zijn. We kunnen dan dus ook geen concrete uitspraken doen
over de eigenschappen van het systeem. Wel kunnen we, met behulp van de golffunctie, de
mogelijke uitkomsten van een waarneming beschrijven. De golffunctie beschrijft hier dus
niet het systeem zoals het is, maar de mogelijkheden tot ervaring die we hebben.

Daarnaast stelt Kant net als Bohr dat causaliteit en ruimtetijd geen eigenschappen zijn die
aan de werkelijkheid zelf toebehoren. Beide zijn ‘ideeén’ die we toepassen op onze
percepties, en waarmee we deze aan elkaar relateren en als geheel structureren.?” Hoewel
deze a priori zijn, hebben ze dus enkel betekenis met betrekking tot waarneming.

% Immanuel Kant, Prolegomena to Any Future Metaphysics, vert. Gary Hatfield (Cambridge: Cambridge
University Press, 2004): p. 48.

2 Jbid., p. 57.

7 Alhoewel causaliteit en ruimtetijd voor Kant niet op gelijke voet staan en elkaar niet uitsluiten, en
dus ook niet complementair kunnen zijn. Ruimte en tijd zijn voor Kant pure intuities van de
representatie, de eerste stap waarmee we percepties structureren. Oordelen op basis van enkel deze

11



Dit verklaart waarom Bohr veronderstelt dat uitspraken over de natuur alleen zinnig zijn in
combinatie met een beschrijving van een experimentele opstelling. De natuurkunde kan geen
beschrijving geven van de werkelijkheid zoals deze is — elke waarneming verstoort haar
namelijk. In plaats daarvan heeft de natuurkunde de taak om een beschrijving te geven van
wat er gezegd kan worden over de natuur, met betrekking tot mogelijke manieren waarop
we haar kunnen ervaren. Deze mogelijkheden hangen af van de interactie die we hebben
met de werkelijkheid.

intuities zijn subjectief. Causaliteit is een van de pure concepten van het verstand. Deze staan ons toe
om ook objectief geldige uitspraken te doen. Zie: Kant, Prolegomena to Any Future Metaphysics, pp. 24—
123.

12



3 De (Meta)fysica van Albert Einstein

Hoewel Bohr snel het grootste deel van de wetenschappelijke gemeenschap achter zijn
interpretatie wist te krijgen, kon hij de beroemdste natuurkundige van zijn tijd niet
overtuigen. Einstein bleef zich tot het einde van zijn leven verzetten tegen wat hij noemde
“Spookachtige langeafstandseffecten.”?® Op zich zijn zulke protesten tegen een nieuwe
theorie die oude ideeén onderuithaalt niet verwonderlijk; Einsteins kritiek doet denken aan
het verzet tegen Newtons concept van een kracht die werkt op afstand in de zeventiende
eeuw. Zoals Bergson ooit schreef: “vele concepten van de moderne natuurkunde moeten in
eerste instantie obscuur hebben geleken, niet makkelijk verenigbaar met concepten die al
eerder in de wetenschap zijn opgenomen, en inderdaad erg dicht bij de grens van
absurditeit.”? Pas naargelang we concepten succesvol weten toe te passen worden deze
steeds duidelijker voor ons.

Voor Einstein was de mogelijkheid tot toepassing echter niet voldoende. De
indeterministische, discontinue natuur van de Kopenhageninterpretatie strookte niet met
zijn “geloof” — zoals hij dit noemde — in een “rationele natuur.”* Maar naarmate het succes
van de Kopenhageninterpretatie groeide namen steeds minder mensen hem serieus — tot het
punt dat werd gezegd dat de oude man seniel zou zijn geworden.3! Dit doet geen recht aan
het denken van één van de grondleggers van de kwantumtheorie. Einstein stelde niet dat de
Kopenhageninterpretatie niet correct was, maar dat deze geen complete beschrijving van de
werkelijkheid kon zijn. In tegenstelling tot Bohr hield hij vast aan de overtuiging dat het de
taak is van de natuurkunde een werkelijkheid onafhankelijk van de waarnemer te
beschrijven — de wereld zoals deze is.3? Einstein was dus niet tevreden met een interpretatie
die enkel logisch consistent en instrumenteel was.

Zoals Don Howard heeft betoogd moeten we dit niet zien als een blind geloof in realisme.®
Einsteins argument wordt vaak gereduceerd tot de zogenaamde “EPR-paradox’, uit het
beroemde artikel dat hij schreef samen met zijn collega’s Podolsky en Rosen. Zoals we zullen
zien was zijn bezwaar in werkelijkheid fundamenteler, en gegrond in een filosofie die haar
wortels heeft in Spinoza.

2 In het originele Duits: ‘spukhafte Fernwirkungen.” In het Engels vaak vrij vertaald als ‘spooky action
at a distance.” Einstein deed deze beroemde uitspraak in een brief aan Born, gepubliceerd in: Max
Born, Natural Philosophy of Cause and Change (Oxford: Oxford University Press, 1949), p. 122.

» Henri Bergson, An Introduction to Metaphysics, vert. T.E. Hulme (New York: G.P. Putnam’s Son,
1912): p. 87.

3% Albert Einstein, Letters to Solovine 1906-1955 (New York: Open Road Media, 2011): p. 77.

31 Clauser, “Early History of Bell’s Theorem”, p. 72.

3 Einstein, “Autobiographical Notes”, p. 81.

% Don Howard, “Einstein on Locality and Separability”, Studies in History and Philosophy of Science 16,
no. 3 (1985): p. 176.

13



3.1 EPR-Paradox

In 1935 stelden Einstein, Podolsky en Rosen (EPR) in hun gelijknamige artikel de vraag: Kan
de kwantummechanische beschrijving van de fysieke werkelijkheid als compleet worden beschouwd?3*
Hun antwoord was ‘nee.” Een noodzakelijke voorwaarde voor een complete theorie was
volgens hen dat “elk element uit de fysieke werkelijkheid een tegenhanger moet hebben in
de theorie.” Vervolgens is dan natuurlijk de vraag wat de elementen van de fysieke
werkelijkheid zijn, en EPR beaamden — geheel in lijn met de kwantumfysica — dat deze niet a
priori kunnen worden vastgesteld, maar enkel empirisch verkregen kunnen worden. In
plaats daarvan gaven zij het volgende criterium: “Als, zonder op enige manier een systeem
te verstoren, we met zekerheid de waarde kunnen voorspellen van een fysische grootheid,
dan bestaat er een element van de fysieke werkelijkheid die overeenkomt met deze fysische
grootheid.”3

Zoals we al zagen is een van de grondbeginselen van de kwantummechanica het
onzekerheidsprincipe van Heisenberg, die stelt dat grootheden die corresponderen met
canoniek geconjugeerde variabelen — zoals positie en impuls — niet tegelijkertijd bepaald
kunnen zijn. Hieruit trekken EPR de volgende conclusie: (I) de beschrijving die de
kwantummechanica geeft van de werkelijkheid is niet compleet, 6¢f (II) eigenschappen die
corresponderen met geconjugeerde variabelen kunnen niet tegelijkertijd een werkelijkheid
hebben.

Dan komt het gedachtenexperiment: stel we hebben twee systemen, 1 en 2, die voor een
korte tijd een interactie met elkaar aangaan, waarna ze ruimtelijk van elkaar worden
gescheiden en niet meer met elkaar interacteren. Van beide systemen is de staat voor de
interactie bekend, wat betekent dat we de toestand van het samengestelde systeem 1+2 voor
elk daaropvolgend moment kunnen bepalen, ook nadat de systemen van elkaar gescheiden
zijn. Het is echter in het formalisme van de kwantummechanica niet mogelijk om de staat
van een van de individuele systemen na de interactie te bepalen — omdat deze aan elkaar zijn
gecorreleerd.

Wel kunnen we een meting doen aan een van beide systemen. Stel, we meten aan systeem 1
de grootheid 4, en deze blijkt de waarde a te hebben; dan vervalt de toestand van het
samengestelde systeem ten gevolge van de meting en is systeem 1 nu in een toestand die
correspondeert met de gevonden waarde a, een eigenfunctie van de operator A. Ook van
systeem 2 kunnen we dan de golffunctie vaststellen. Deze stelt ons nu in staat om met
zekerheid de grootheid A voor systeem 2 te bepalen.

Hadden we echter de grootheid B gemeten aan systeem 1, en hierbij de waarde b gevonden,
dan was systeem 1 in een andere toestand vervallen: een die een eigenfunctie is van de
operator B. In dat geval was ook systeem 2 in een andere toestand geweest, waarmee we de
grootheid B voor systeem 2 kunnen vaststellen.

3 Albert Einstein, Boris Podolsky, en Nathan Rosen, “Can the Quantum-Mechanical Description of
Physical Reality be Considered Complete?” Physical Review 47, no. 10 (1935): pp. 777-780.
% Ibid., p. 777

14



Dit betekent dat het mogelijk is om twee verschillende golffuncties toe te schrijven aan
systeem 2, athankelijk van de meting die we doen aan systeem 1. De meting aan systeem 1
kan echter geen directe invloed hebben op systeem 2. De verschillende golffuncties
beschrijven dus dezelfde realiteit.

Nu kan het voorkomen, zo tonen de auteurs aan, dat de A en B canoniek geconjugeerde
variabelen zijn. Door het meten van de grootheid A ofwel B aan systeem 1, kunnen we voor
systeem 2 de grootheid A 6f B met zekerheid bepalen. Maar de meting heeft niks veranderd
aan de onderliggende realiteit van systeem 2. Als gevolg moeten we, in overeenstemming
met het eerder gestelde criterium, tegelijkertijd de grootheid A en B als een element van
dezelfde werkelijkheid in systeem 2 beschouwen. Dit spreekt stelling (II) tegen, en dus
moeten we stelling (I) als haar enige alternatief aannemen. Conclusie: de
kwantummechanische beschrijving van de werkelijkheid is niet compleet.

3.1.1 Bell-test

Voor lange tijd bleef de EPR-paradox een onderwerp van filosofische discussie. In het
algemeen werd het artikel geinterpreteerd als een argument voor het bestaan van
zogenaamde lokale verborgen variabelen — variabelen die niet toegankelijk zijn voor
waarneming® maar wel de uitkomst van een meting voorbeschikken. Dit zouden de
ontbrekende puzzelstukjes zijn die de kwantummechanische theorie compleet moesten
maken.

De meeste natuurkundigen waagden zich echter {iberhaupt niet aan een dergelijk
metafysisch debat. Een natuurkundige theorie wordt uiteindelijk getoetst aan haar
overeenstemming met empirische data; de Kopenhagen interpretatie had tot dan toe elke test
doorstaan, met als gevolg dat ze een bijna religieus dogmatische status had gekregen onder
natuurkundigen.’” Het bestaan van lokale verborgen variabelen was niet experimenteel vast
te stellen. Sterker nog, de theorieén die geformuleerd werden waren erop gericht om
dezelfde voorspellingen te doen als de Kopenhagen interpretatie. Waarom zou men zich
druk maken over iets wat je toch niet kunt weten?

In 1964 deed de relatief onbekende Ierse natuurkundige John Bell echter een opmerkelijke
ontdekking. Hij toonde aan dat elke mogelijke lokale-verborgen-variabelentheorie tot een
tegenspraak leidde met de kwantummechanica die empirisch was vast te stellen.® Hiervoor
gebruikte hij een alternatieve versie van het EPR-gedachtenexperiment die was
geformuleerd door Bohm en Aharonov:* de twee systemen zijn hier twee spin-72 deeltjes,
die spontaan gevormd worden uit een spin-zero deeltje. Omdat het totale impulsmoment
gelijk moet blijven, staat vast dat wanneer van een van de deeltjes de spincomponent in een

% In de kwantummechanica zijn enkel grootheden die overeenkomen met een hermitische operator
toegankelijk voor waarneming, zie: David Griffiths en Darrell Schroeter, ‘Observables’, in Introduction
to Quantum Mechanics (Cambridge: Cambridge University Press, 2018): pp. 122-126.

% Manjit Kumar, “The Quantum Demon,” in Quantum: Einstein, Bohr, and the Great Debate About the
Nature of Reality (New York: W.W. Norton & Company, 2010): pp. 354-363.

% John Bell, “On the Einstein Podolsky and Rosen Paradox”, Physics 1, no. 3 (1964): pp. 195-200.

% David Bohm en Yakir Aharonov, “Discussion of Experimental Proof for the Paradox of Einstein,
Rosen, and Podolsky”, Physical Review 108, no. 4 (1957): pp. 1070-1076.

15



arbitraire richting wordt gemeten, het andere deeltje in diezelfde richting een tegengestelde
spin moet hebben. Informatie van de spincomponent in de ene richting sluit echter
informatie over de spincomponent in een andere richting uit — volgens het
onzekerheidsprincipe van Heisenberg. De vraag is dus of de uitkomst van een meting aan de
spincomponent van een van de deeltjes van tevoren vast staat en deze informatie ontbreekt
in de kwantummechanische beschrijving (de EPR-stelling), of dat deze uitkomst afthangt van
de keuze van de richting waarin wordt gemeten bij het andere deeltje en er voor het doen
van een meting iiberhaupt niet kan worden gesproken van een goed gedefinieerde spin voor
beide systemen afzonderlijk (de Kopenhageninterpretatie).

Bell stelde een experiment voor waarin van beide deeltjes tegelijkertijd de spincomponent in
een willekeurige richting wordt gemeten. Vervolgens liet hij zien dat als er inderdaad een
onderliggende variabele was die de uitkomst van de metingen voorbeschikte — zoals hij zelf
trouwens ook onderschreef — de statistische relatie tussen de uitkomsten van de metingen
moest voldoen aan een zekere ongelijkheid. Deze ‘ongelijkheid van Bell’ zou niet gelden
volgens de voorspellingen van de Kopenhangen interpretatie. Dus, door het experiment
vaak genoeg te herhalen en hierbij op willekeurige wijze en afzonderlijk van elkaar de
richting waarin wordt gemeten bij beide deeltjes te variéren, kon het bestaan van lokale
verborgen variabelen experimenteel worden vastgesteld.

Het experiment, nu bekend als de Bell-test, is in de daaropvolgende decennia vele malen en
in vele vormen uitgevoerd. De uitkomsten waren echter eenduidig: keer op keer werd de
ongelijkheid van Bell geschonden.*” Hiermee was - zo concludeerde de natuurkundige
gemeenschap - het bestaan van lokale verborgen variabelen definitief uitgesloten en het
debat tussen Einstein en Bohr beslecht.*! Kopenhagen had gewonnen.

3.2 Einsteins eigen incompleetheidsargument

Het is echter, zoals onder andere Howard* en Fine** hebben opgemerkt, verkeerd om het
EPR-argument gelijk te stellen aan Einsteins denken. In een brief aan Schrodinger vertelt
Einstein hoe het artikel een product was van discussies tussen hem, Podolksy en Rosen,
maar dat het artikel uiteindelijk door Podolsky was geschreven — Einstein beheerste de
Engelse taal niet erg goed- en dat hij ontevreden was over het resultaat, omdat het
belangrijkste punt naar zijn mening was ‘verborgen onder eruditie.”*

40 Recent nog is in Delft een Bell-test uitgevoerd die als compleet ‘loophole-free” wordt beschouwd:
Bob Hensen et al., “Loophole-free Bell inequality violation using electron spins separated by 1.3
kilometres”, Nature 526, no. 7575 (2015): pp. 682-686.

41 Helaas hebben beiden de ontwikkelingen rond de Bell-test niet mogen meemaken; Einstein overleed
in 1955 en Bohr zeven jaar later.

4 Howard, “Einstein on Locality and Separability”, pp. 171-201.

4 Arthur Fine, “Einstein’s Interpretations of the Quantum Theory”, Science in Context 6, no. 1 (1993):
pp. 257 - 273.

# Geciteerd in: Howard, “Einstein on Locality and Separability”, p. 175.

16



Het EPR-argument wordt gezien als de conjunctie van twee fundamentele
veronderstellingen: lokaliteit en realisme.* Lokaliteit betekent dat gebeurtenissen alleen
invloed kunnen hebben op hun ‘directe’ omgeving — ook causale verbanden worden
gelimiteerd door de lichtsnelheid.* Met realisme wordt bedoeld dat systemen ten alle tijden
een eigen werkelijkheid bezitten met vast gedefinieerde eigenschappen, onafthankelijk van
een waarnemer. Beide aannames zijn nodig om tot de paradox te komen.

Nu hadden Bohr en zijn aanhangers geen problemen met lokaliteit. In zijn antwoord op de
EPR-paper schrijft Bohr: “Natuurlijk is er in een dergelijk geval geen sprake van een
mechanische verstoring van het systeem onder beschouwing gedurende de laatste kritische
fase van de meetprocedure.”#” Maar het realisme waar het EPR-argument op is gebouwd is
nou juist datgene wat volgens de Kopenhagen interpretatie niet geldt. Het bestaan van
waarnemer-onafhankelijke systeemeigenschappen als uitgangspunt nemen, en hiervan uit
vervolgens aantonen dat de kwantummechanische beschrijving niet compleet is omdat de
theorie deze eigenschappen niet beschrijft, leidt tot een cirkelredenatie.*

Er is een onderliggende aanname in het realisme van het EPR-argument die niet expliciet
wordt benoemd: men veronderstelt door middel van een principe van individuatie te weten
wat geldt als een afzonderlijk systeem en wat niet. Voor Einstein was dit juist het
belangrijkste punt in zijn meningsverschil met Bohr, dat verborgen bleef in de formulering
van Podolsky. Einstein geloofde dat objecten die, op een zekere tijd, ruimtelijk van elkaar
gescheiden zijn een van elkaar onafhankelijk bestaan - oftewel een eigen fysische staat —
bezitten.* Dit noemt Howard het separabiliteitsprincipe.> Bohr verwerpt dit principe
impliciet wanneer hij stelt dat de kwantummechanische beschrijving compleet is, en dit is
precies waar Einstein het debat naartoe wilde leiden.>!

In zijn eigen argument tegen de compleetheid van de kwantummechanische beschrijving,
zoals hij deze in latere essays heeft geformuleerd, maakt Einstein het separabiliteitsprincipe
dan ook wél expliciet. Hij gebruikt hetzelfde gedachtenexperiment gebruikt als het EPR-
argument, maar zijn redenering is een stuk simpeler: athankelijk van de meting die we doen
aan systeem 1 kunnen we verschillende golffuncties toeschrijven aan systeem 2. De meting
aan systeem 1 kan echter geen directe invloed hebben op systeem 2, gezien de twee systemen
ruimtelijk van elkaar gescheiden zijn. Het feit dat we verschillende golffuncties kunnen
toeschrijven aan dezelfde werkelijkheid betekent dus dat deze geen complete beschrijving
van het systeem kunnen zijn. Deze conclusie kan alleen ontweken worden door 6f te stellen

4 Zie bijvoorbeeld: Howard Wiseman, “Death by experiment for local realism”, Nature 526, no. 7575
(2015): pp. 649-650.

4 Dit volgt uit de relativiteitstheorie.

47 Niels Bohr, “Can Quantum-Mechanical Description of Physical Reality be Considered Complete?”,
Physical Review 48, no. 8 (1935): p. 700.

4 Howard, “Einstein on Locality and Separability”, p. 175.

4 Albert Einstein, “Quantum Mechanics and Reality”, in The Born-Einstein Letters, vert. Irene Born
(Londen: MacMillan Press, 1971), p. 170.

% Howard, “Einstein on Locality and Separability”, p. 173.

51 Ibid., p. 183

17



dat de meting aan systeem 1 een directe invloed uitoefent op de staat van systeem 2
(verwerping van lokaliteit), 6f te ontkennen dat men in het algemeen individuele staten kan
toeschrijven aan twee ruimtelijk gescheiden systemen (verwerping van separabiliteit). Neemt
men echter beide principes aan, dan leidt dit tot een contradictie met de stelling dat de
kwantummechanische beschrijving compleet is.*2

3.3 Einstein en Spinoza

Einstein vertoont in zijn denken een sterk verwantschap met Spinoza, voor wie hij een diepe
bewondering koesterde.>® In een brief aan Dagobert D. Runes schreef Einstein ooit: “Spinoza
was de eerste die met echte consistentie het idee van een alles doordringend determinisme
toepaste op menselijk denken, gevoel en handelen.” > Deze zin vat twee centrale ideeén van
Spinoza samen die leidend zijn in Einsteins denken en kritiek op de Kopenhagen
interpretatie: determinisme als noodzakelijkheid vanuit de essentie der dingen en het
concept van psychofysisch-parallelisme.

3.3.1 Spinoza’s Metafysica

In zijn Ethica stelt Spinoza dat er maar één substantie is: Deus sive natura.> Maar deze ‘God’ is
geen antropomorfisch wezen dat zich bezighoudt met aardse zaken en een vrije wilt heeft.
Integendeel, dit zou God als subject tegenover de natuur als object plaatsen, terwijl God voor
Spinoza juist immanent is. God is de oneindige substantie met een oneindig aantal attributen
waaruit oneindig veel dingen volgen — de totaliteit van alles wat is. Particuliere dingen in de
wereld zijn niets anders dan modi, oftewel affecties van Gods attributen (EIP25C). Zo is
ruimtelijkheid een attribuut van God, en zijn particuliere ruimtelijke dingen modi van dit
attribuut, die een uiting geven aan de essentie van wat God is (EIIP2). Op dezelfde manier
zijn singuliere gedachten een uiting van de essentie van God voor zover Hij een denkend
ding is (EIIP1).

Dit alles gebeurt op noodzakelijke wijze. Alles wat is volgt uit de essentie van God op
dezelfde manier als het uit de essentie van een driehoek volgt dat zijn hoeken gelijk zijn aan
180 graden (EIP17S). Niks in de natuur is contigent, en wanneer dit zo lijkt komt dit enkel
door een gebrek aan kennis (EIP33S1). Sterker nog, dingen hadden niet anders kunnen zijn,
en ook niet in een andere volgorde kunnen zijn, dan zoals ze zijn gevolgd uit de essentie van
God (EIP33). Spinoza’s determinisme is dus een absoluut (causaal) determinisme, dat
redeneert vanuit noodzakelijkheid.

Dit betekent ook dat de wil niet kan worden gezien als een vrije oorzaak (EIP32). De wil is
niks anders dan een specifieke modus van denken, en heeft dus een externe oorzaak op
grond waarvan het bestaat en handelt op een noodzakelijke wijze. Hetzelfde geldt voor het

52 Einstein, “Autobiographical Notes”, p. 85.

5 Einstein sprak bijvoorbeeld over hem als “Unseres Meister Spinoza’ (brief aan Willy Aron), zie:
Michel Paty, “Einstein and Spinoza,” in Spinoza and the Sciences, red. Marjorie Grene en Debra Nails
(Dordrecht: D. Reidel Publishing Company, 1986): p. 267.

% Geciteerd in: Max Jammer, “Einstein’s Religiosity and the Role of Religion in His Private Life,” in
Einstein and Religion: Physics and Theology (Princeton: Princeton University Press, 1999): p. 45

5 Baruch Spinoza, “The Ethics”, in A Spinoza Reader, red. Edwin Curley (Princeton: Princeton
University Press, 1994): pp. 85-265

18



intellect: beide zijn “gerelateerd aan Gods natuur op dezelfde manier als beweging en rust,
en absoluut alle andere natuurlijke dingen” (EIP32C2). Met psychofysisch parallelisme
wordt hier dus bedoelt dat beide werelden uiting geven aan een ander attribuut van dezelfde
werkelijkheid, zoals twee lijnen die elkaar volgen maar nooit raken.

3.3.2 Natuurkunde en de Werkelijkheid

Hoe verhouden deze ideeén zich tot Einsteins denken? Zoals we hebben gezien gelooft
Einstein op de eerste plaats in het bestaan van een objectieve werkelijkheid, die compleet
wordt geregeerd door wetten.* Natuurkundige concepten komen volgens hem overeen met
dingen in een ‘externe” werkelijkheid, en met ons denken kunnen we deze werkelijkheid
objectief beschrijven.”” Dit zien we ook terug in Spinoza, wanneer deze stelt dat een
bestaand ding en het idee van dit ding hetzelfde zijn, maar uitgelegd door verschillende
attributen van God, en dat de orde en verbanden der dingen hetzelfde is als de orde en
verbanden der ideeén (EIIP7).

Wetenschap, zo zegt Einstein, is niks anders dan “een verfijning van het alledaagse
denken.”%® De natuurkunde specifiek gaat over de behandeling van zintuigelijke ervaringen
en een begrip van hun onderlinge verbanden.® De concepten van de natuurkunde zijn dus
altijd verbonden aan de menselijk ervaring. Vergelijk dit weer met Spinoza: ook hij stelt dat
de geest een ding alleen als ‘bestaand” kan bevatten door middel van een idee van een
affectie van het eigen lichaam (EIIP26).

Het lokaliteits- en separabiliteitsprincipe komen voort uit dit alledaagse denken. En beide
zijn volgens Einstein noodzakelijke voorwaarden voor het formuleren en testen van
natuurkundige wetten. Het lokaliteitsprincipe is onmisbaar voor het idee van een (quasi-)
gesloten systeem, en daarmee de mogelijkheid tot het empirisch testen van wetten.®* Het
separabiliteitsprincipe hebben we nodig om de dingen die door de ervaring worden
geintroduceerd te ordenen in de wereld.®! Het fungeert als een raamwerk, of beter gezegd
een raster, dat de wereld in vierdimensionale, oneindig kleine hokjes verdeelt. Zonder dit
principe zegt Einstein niet te weten wat de natuurkunde zou moeten beschrijven, omdat
“wat wordt gezien als een systeem uiteindelijk conventie is, en ik niet zie hoe men [zonder
dit principe] de wereld objectief kan opdelen, zodat er iets gezegd kan worden over de
delen.”®2

In deze erkenning van de problematiek in het objectief opdelen van de wereld herkennen we
Spinoza’s ideeén over substantie: fysieke objecten zijn modi die, voor zover ze tot de fysieke
werkelijkheid behoren, uiting geven aan hetzelfde attribuut van God. Ze kunnen dus niet in

% Einstein in een brief aan Born, opgenomen in: Max Born, “Metaphysical Conclusions”, in Natural
Philosophy of Cause and Chance (Oxford: Oxford University Press, 1949): pp. 122-128.

% Einstein, “Quantum Mechanics and Reality”, p. 170.

% Einstein, “Physics and Reality”, p. 349.

% Ibid.

¢ Einstein, “Quantum Mechanics and Reality”, p. 170.

o1 Ibid.

62 Einstein in een ongepubliceerd commentaar op Born, geciteerd in: Howard, “Einstein on Locality
and Separability”, p. 191.

19



essentie onderscheiden worden. In plaats daarvan schrijft Spinoza dat “materie overal
hetzelfde is, en dat delen alleen worden onderscheiden voor zover materie op verschillende
wijze wordt geaffecteerd, zodat zijn delen alleen modaal worden onderscheiden, niet
werkelijk” (EIP15S). We kunnen affectie of modus hier vergelijken met wat Einstein bedoelt
met een individueel systeem. Het separabiliteitsprincipe zou dan betekenen dat deze zich
onderscheiden in de manier waarop ze uiting geven aan hun ruimtelijkheid doordat ze een
andere plek in de ruimte innemen.

3.3.3 Plaats van het Subject

Het is ook met het lokaliteits- en separabiliteitsprincipe in ons achterhoofd dat we Einsteins
spreken van een ‘externe’ werkelijkheid moeten interpreteren.®® In de Kopenhagen
interpretatie staat het subject buiten de (atomaire) werkelijkheid, in de zin dat hij er geen
deel van uitmaakt, geen directe toegang tot heeft, maar er wel in twee richtingen invloed
wordt uitgeoefend. Voor Einstein staat het subject in de werkelijkheid, maar ruimtelijk gezien
is de rest van de wereld dus extern aan het subject. Het separabiliteitsprincipe zegt dan dat
wanneer een systeem ruimtelijk gescheiden is van het subject — zoals in het EPR-
gedachtenexperiment — deze een eigen bestaan heeft onafhankelijk van de realiteit op de
plaats van het subject. Het lokaliteitsprincipe dicteert dat een gebeurtenis in de ruimte van
het subject — zoals het te weten komen in welke staat het systeem is — geen directe invloed
kan hebben op de werkelijke staat van het systeem.

Sterker nog, een gebeurtenis in het bewustzijn kan {iberhaupt geen invloed hebben op een
tysieke werkelijkheid. Dit komt overeen met het psychofysisch-parallelisme van Spinoza: de
geest is één met het lichaam (EIIP13S), als twee kanten van dezelfde munt, en affecties van
het lichaam corresponderen met ideeén van deze affecties in de geest (EIIP12). Een idee van
een object buiten het subject kan overeenkomen met de ruimtelijke werkelijk hiervan; maar
er kan nooit een causaal verband bestaan tussen een idee in de geest en een object in de
ruimte, omdat deze modi worden uitgelegd door verschillende attributen van God (EIIP6).
Ze bevinden zich zogezegd in een parallelle werkelijkheid.

Het idee dat de kwantumwereld indeterministisch is komt volgens Einstein voort uit een
verwarring tussen de subjectieve en objectieve werelden.* Hij schrijft: “Het indeterminisme
van de kwantummechanica is een subjectief indeterminisme. Indeterminisme moet
gerelateerd zijn aan iets, anders heeft het geen betekenis, en hier is het gerelateerd aan ons
eigen onvermogen om de koers van individuele atomen te volgens en hun activiteit te
voorspellen.”® Een alternatief dat hij voorstelt is om de golffunctie in de
kwantummechanische beschrijving te beschouwen als een beschrijving van de kennis die we
hebben van een systeem, in plaats van een complete beschrijving van de werkelijkheid.®® De
discontinue verandering van de golffunctie ten gevolge van het doen van een meting

63 Ibid., p. 193.

64 Einstein in een reactie op Murphy in: Albert Einstein, Max Planck en James Murphy, “Epilogue: A
Socratic Dialogue”, in Where is Science Going?, vert. James Murphy (New York: Norton, 1932), p. 202
65 Ibid.

6 Einstein in een brief aan Ernst Cassirer, geciteerd in: Fine, “Einstein’s Interpretations of the
Quantum Theory”, p. 262.

20



correspondeert dan simpelweg met een verandering in onze kennis van het systeem. Zo
wordt het probleem van het bewustzijn dat de fysieke werkelijkheid beinvloed ontweken.*”

Maar, we kunnen de uitkomsten van de Bell-experimenten niet negeren. Wat betekenen deze
in het licht van het lokaliteits- en separabiliteitsprincipe? Over het algemeen wordt in de
discussie rond de Bell-test gefocust op de mogelijke schending van het lokaliteitsprincipe.
Bell zelf geeft in zijn artikel een afleiding voor zijn ongelijkheid die geldt voor alle lokale
variabelen, ongeacht of deze zich aan het separabiliteitsprincipe houden,® wat lijkt te
impliceren dat de schending van zijn ongelijkheid in ieder geval het lokaliteitsprincipe
breekt. Howard laat echter zien dat de ongelijkheid van Bell zowel van het lokaliteitsprincipe
als het separabiliteitsprincipe af te leiden is.®” De Bell-experimenten schenden dus 6f het
lokaliteitsprincipe 6f het separabiliteitsprincipe. Hij schrijft: “We focussen onze aandacht op
de schijnbare demonstratie van niet-lokale effecten die op mysterieuze wijze worden
gecommuniceerd tussen twee ruimtelijk gescheiden systemen, zonder onszelf de diepere
vraag te stellen of er daadwerkelijk twee systemen zijn, of maar een.””? Omdat het
lokaliteitsprincipe een onmisbare rol vervuld in de relativiteitstheorie en een noodzakelijke
voorwaarde is voor het empirisch testen van theorieén, betoogt Howard dat het beter is om
het separabiliteitsprincipe los te laten.” Dit betekent dan wel dat we op zoek moeten naar
een nieuw principe van individuatie — de natuurkunde kan niet zonder, toch?.

67 Einstein in een brief aan Heitler, geciteerd in: Fine, “Einstein’s Interpretations of the Quantum
Theory”, p. 262.

6 Bell, “On the Einstein Podolsky Rosen Paradox”, p. 196.

6 Don Howard, “Holism, Separability and the Metaphysical Implications of the Bell Experiments”, in
Philosophical Consequences of the Quantum Theory: Reflections on Bell’s Theorem, red. James Cushing en
Ernan McMullin (Notre Dame: University of Notre Dame Press, 1989), pp. 224 — 259.

7 Howard, “Einstein on Locality and Separability”, pp. 195-196.

7 bid., p. 197.

21



4 De Filosofie van Individuatie

Hoe wordt een ding een “ding’? Zoals we gezien hebben zag Einstein het als de taak van de
natuurkunde om de werkelijkheid te beschrijven zoals deze is. Zo’n beschrijving gaat uit van
een werkelijkheid die al geindividueerd is: een wereld van dingen. Daarom is het geven van
een natuurkundige beschrijving niet mogelijk zonder een bepaald principe van individuatie
te vooronderstellen. Maar wat betekent het als een dergelijk principe niet a priori gevonden
kan worden? En kan er {iberhaupt sprake zijn van een principe? Moeten we niet het proces
van individuatie — het worden tot ‘“ding’ — ook als een modus van de werkelijkheid
beschouwen, in plaats van uit te gaan van dingen die ‘zijn’? En is het dan niet juist de taak
van de natuurkunde om de werkelijkheid te beschrijven zoals deze wordt?

4.1 Nietzsche: De Psychologie van het ‘Ding’

Er is in de filosofie altijd een hogere status toegekend aan dat wat is dan aan dat wat wordt,
zo stelt Nietzsche.”? En dit is onterecht: wat de zintuigen ons laten zien — dat wat ‘echt’ is —
toont juist enkel verandering. In plaats van trouw te blijven aan dit gegeven zoeken filosofen
naar iets ‘eeuwigs’, met als gevolg dat “ze zich enkel bezighouden met conceptuele
mummies; niks echts is ooit levend uit hun handen ontsnapt.””? Dat het nooit goed lukte om
dit eeuwige ‘zijn’ te bevatten werd toegeschreven aan misleiding door de zintuigen. Maar de
zintuigen liegen niet, het gaat mis bij onze interpretatie van hun getuigenis. Het ‘zijn’ is een

verzinsel.

Dat geldt volgens Nietzsche dus ook voor het concept van een ‘ding’. Net zoals Spinoza
betoogt hij dat het verkeerd is om de wil als een vrije oorzaak te zien. Door dit geloof zijn we
gekomen op het idee van een “ik” — een subject als actor in de wereld. Vervolgens zijn we dit
idee op de wereld om ons heen gaan projecteren. Zo werd al het gebeuren een actie, en de
wereld een veelheid aan ‘dingen’ die iets ‘“doen’.”* Maar, zegt Nietzsche, er is geen ‘ding’, het
‘doen’ is alles. Mensen verdubbelen het gebeuren door dezelfde gebeurtenis als oorzaak en
gevolg neer te zetten: “de gewone mens scheidt de bliksem van zijn flits en neemt die laatste
als een daad, uitgevoerd door een subject [...] de wetenschapper doet niet beter wanneer hij
zegt dat ‘kracht beweegt, kracht veroorzaakt” en dergelijke.””

Net als Spinoza gelooft Nietzsche dat alles wat kan gebeuren moet gebeuren.”e Maar dit
betekent nog niet dat er zoiets is als een natuurwet. Er is niks dat handelt uit
noodzakelijkheid of gehoorzaam is aan een regel. De wereld is simpelweg wat ze is: “Als wij,

72 Friedrich Nietzsche, “’Reason’ in Philosophy,” in Twilight of the Idols, vert. Richard Polt
(Indianapolis: Hackett Publishing Company, 1997): p. 18-19.

73 Ibid., p. 18.

74 Friedrich Nietzsche, “The Four Great Errors,” in Twilight of the Idols, vert. Richard Polt (Indianapolis:
Hackett Publishing Company, 1997): p. 32.

75 Friedrich Nietzsche, “First Essay”, in On the Genealogy of Morality, vert. Carol Diethe (Cambridge:
Cambridge University Press, 2007): p. 26.

76 Friedrich Nietzsche, The Will to Power, vert. R. Kevin Hill en Michael A. Scarpitti (Londen: Penguin
Books, 2017): p. 361.

22



voor gewone doeleinden van voorspelling, weten hoe we deze “‘wetten” moeten uitdrukken,
des te beter voor ons! Maar dat betekent niet dat we enige ‘moraliteit’ in de wereld hebben
geintroduceerd, alleen omdat we (het idee) hebben bedacht dat zij gehoorzaam is.””
Nietzsche beaamt, in overeenstemming met Einstein, dat voor het doen van voorspellingen
een idee van geindividueerde ‘dingen’ nodig is — welke we baseren op het idee van de “ik’.
Maar deze basis is wankel; willen we dus de mechanische interpretatie van de wereld als
theorie blijven gebruiken, dan is dit altijd met de kanttekening dat deze rust op een
psychologisch vooroordeel. Mochten we ons echter ontdoen van dit verzinsel, dan blijft er
niks anders over dan dynamische energiekwanta, “waarvan de essentie bestaat uit hun
relatie tot alle andere kwanta, uit hun “effect’ op hen — de wil tot macht”7.

4.2 James: Werkelijkheid van Relaties

Ook de Amerikaanse filosoof William James verandering als iets dat direct ervaren wordt. In
het essay A World of Pure Experience uit 1904 zet hij zijn basis voor een nieuwe filosofie uiteen
die hij radicaal empirisme noemt.” Rationalisme, zo stelt hij, wordt gekarakteriseerd door
een overmatige nadruk op de veronderstelde eenheid van het zijnde, en kent aan deze
eenheid een soort bovennatuurlijke waarheid toe. Empirisme daarentegen gaat uit van de
delen, de individuen, maar geeft te weinig aandacht aan de samenhang der dingen.

‘Radicaal” empirisme houdt in dat alles dat direct wordt ervaren — en niks meer of minder -
moet worden meegenomen in de beschouwing en een gelijke status krijgt toegekend. Dit
betekent volgens James ook dat de relaties die ervaringen verbinden zelf als ervaren relaties
gezien moeten worden: “elke soort relatie die wordt ervaren moet als even ‘echt” worden
beschouwd als alle andere dingen in het systeem.”% Zowel disjunctieve als conjunctieve
relaties moeten worden meegenomen. Maar die laatste zijn door de empiristen nooit als
zodanig erkend.

James onderscheidt verschillende graden van ‘intimiteit” van relaties. Op de laagste trap
staat een simpelweg ‘samen zijn” in het universum. Iets hoger staan gelijktijdigheid
(conjunctief) en tijdsinterval (disjunctief), dan ruimtelijke nabijheid (conjunctief) en afstand
(disjunctief). Vervolgens komen gelijkenis en verschil, die al een stuk breder geinterpreteerd
kunnen worden; daarna relaties van activiteit, waaruit het concept van causaliteit ontspringt;
maar de meest intieme is de relatie die verschillende staten van bewustzijn verbindt — de
verbinding die alle ervaringen van een ‘ik” aan elkaar rijgt en deze tot één geheel maakt.
James noemt dit de co-conscious transition.

Elke graad van intimiteit komt overeen met een verdere graad van individuatie. De hele
wereld is verbonden in een simpel ‘samen zijn’. Maar verder is er geen relatie die alle
ervaringen verbindt: “Het universum van de empirist heeft meer iets weg van één van die
gedroogde mensenhoofden waarmee de Dajaks van Borneo hun hutten bedekken. De

77 Ibid., p. 360.

78 Ibid., p. 362.

7 William James, “A World of Pure Experience”, Journal of Philosophy, Psychology, and Scientific Methods
1, no. 20 (1904): pp. 533-543.

8 Ibid., p. 534.

23



schedel vormt een solide kern; maar ontelbare veren, bladeren, koordjes, kralen en losse
aanhangsels van elke soort drijven en hangen er omheen, en, los van dat ze daarin eindigen,
lijken niks met elkaar te maken te hebben.”*!

De grootste eenheid daarentegen, de verst voltrokken individuatie, is te vinden in de ‘ik’. De
relaties tussen de ervaringen die de ‘ik’ constitueren kenmerken zich door de afwezigheid
van een breuk — dit is de essentie van de co-conscious transition. Deze verandering zonder
breuk, dit gevoel van continuiteit, wordt zelf ook direct ervaren. Op deze manier dient de
ervaring van de ‘ik” als een blauwdruk voor het idee van een ‘gelijk-zijn’: “Het ervaren van je
eigen persoonlijke continuiim is het kennen van de originelen van de ideeén van continuiteit
en gelijkheid, weten waar de woorden concreet voor staan, het bevatten van alles wat ze ooit
kunnen betekenen.”s2 Omgekeerd kunnen we ‘anders-zijn” alleen echt begrijpen door de
discontinuiteit die we ervaren wanneer we van ons eigen bewustzijn proberen over te
stappen naar dat van iemand anders.

4.3 Bergson: Intuitieve waarheid

Een tijdgenoot en bewonderaar van James was de Franse filosoof Bergson.® Ook hij pleitte
voor een ‘waar empirisme’, waarbij de nadruk ligt op de innerlijke ervaring.’ Volgens
Bergson zijn er twee fundamentele manieren waarop wij dingen kunnen benaderen: met
analyse bewegen we om het object heen, met intuitie verplaatsen we onszelf in het object.
Analytische kennis is relatief, omdat er altijd andere perspectieven aan te nemen zijn.
Intuitieve kennis is absoluut, omdat van binnenuit in één keer de gehele waarheid wordt
ervaren. Waar empirisme doet dit laatste.

Het is niet gek dat we gewend zijn om volgens de analytische weg te werk te gaan, stelt
Bergson. Het menselijke intellect is immers niet onbaatzuchtig — in het algemeen vergaren
we kennis met een bepaald doel, we willen weten in hoeverre iets aan het een of andere idee
voldoet. Kant-en-klare concepten lenen zich hier het beste voor. Een concept
vertegenwoordigt een bepaald perspectief, en door deze te plakken op een object bepalen we
hoe we het moeten benaderen. In de positieve wetenschappen wordt deze methode
systematisch toegepast door het gebruik van symbolen. Zij reduceren de complexe
werkelijkheid tot uitdrukbare — en dus bruikbare — kennis, door samen te vatten wat objecten
gemeen hebben en wat hun onderlinge relaties zijn.

De individuen die we onderscheiden in de natuurkunde zijn ook uiteindelijk
samenstellingen van concepten — toestanden — die we op de werkelijkheid plakken. Door
nieuwe perspectieven aan te nemen delen we een toestand verder op in deeltoestanden,® en
creéren we dus nieuwe individuen. Zo kunnen we in het EPR-gedachtenexperiment het

81 Jbid., p. 535.

8 Ibid., p. 537

8 Zie: Henri Bergson, “On the Pragmatism of William James. Truth and Reality”, in The Creative Mind,
vert. Mabelle L. Andison (New York: The Philosophical Library, 1946): pp. 248-260.

8 Bergson, An Introduction to Metaphysics, pp. 1-92.

8 Henri Bergson, “Growth of Truth. Retrograde Movement of the True”, in The Creative Mind, vert.
Mabelle L. Andison (New York: The Philosophical Library, 1946): p. 26.

24



samengestelde systeem in verschillende manieren opdelen, athankelijk van de meting die we
doen - oftewel de houding die we aannemen ten opzichte van het systeem.

Maar we vergissen ons wanneer we denken dat we hiermee de werkelijkheid hebben
opgedeeld op een manier dat we haar ook weer kunnen reconstrueren. Een “toestand”,
schrijft Bergson, “is nauwelijks meer dan een schets [...] het is het geheel beschouwd onder
een zeker elementair aspect waarin we speciaal geinteresseerd zijn en welke we zorgvuldig
hebben genoteerd.”®¢ Dit zijn elementen, geen delen van de werkelijkheid. Net zoals rood en
geel elementen zijn van oranje, maar we nooit tot de kleur oranje kunnen komen vanuit de
concepten van rood en geel.

Hebben we de kleur oranje echter direct ervaren, dan zien we in één keer hoe oranje zowel
geel als rood is. We kunnen de werkelijkheid altijd op verschillende manieren benaderen, en
er dus verschillende, of zelfs tegenstrijdige concepten op plakken. Maar we kunnen met deze
concepten nooit tot de werkelijkheid zelf komen. Kennen we echter de werkelijkheid zelf,
dan zien we gemakkelijk hoe deze tot verschillende concepten leidt — hier is sprake van een
soort omgekeerde dialectiek.

De werkelijkheid is altijd in beweging, stelt Bergson. En beweging kunnen we niet begrijpen
vanuit het idee van rust, evenmin als we verandering kunnen begrijpen vanuit het idee van
identiteit. Het intellect probeert de werkelijkheid te bevatten door statische, kant-en-klare
concepten aan elkaar te rijgen als een net, maar de werkelijkheid is als een stroom water die
ons op deze manier altijd ontglipt. In plaats daarvan moeten in het water duiken en ons laten
meevoeren door de stroom. Alleen door wat Bergson noemt ‘intellectuele sympathie” kunnen
we onszelf in de beweging plaatsen, deze echt begrijpen. En wat we dan zien is dat deze
beweging de “voortdurende creatie van mogelijkheden”® is, het ontstaan van iets radicaal
nieuws. De werkelijkheid bestaat niet uit dingen, maar dingen in de maak.58

Voor pragmatische doeleinden is de analytische methode op zijn plaats. Bohr is dus
gerechtvaardigd in zijn stelling dat we gedwongen zijn om tegenstrijdige concepten te
gebruiken om de werkelijkheid te beschrijven, en correct met de erkenning dat we hiermee
nooit echt de werkelijkheid kunnen grijpen. Vanuit een wijsgerig oogpunt daarentegen
kunnen we hier geen genoegen meenemen. Bergson verwerpt het Kantiaanse idee dat de
werkelijkheid in zichzelf ontoegankelijk is. Kant, zo schrijft hij, houdt vast aan het Platoonse
idee dat het intellect niet in staat is om iets anders te doen dan “het gieten van alle mogelijke
ervaring in reeds bestaande mallen.”® Maar filosofie begint met een omkering van de
gebruikelijke werking van het intellect. Het is een metafysische intuitie waarop de concepten
van de wetenschappen zijn gebouwd — ook al zijn we dit misschien vergeten. En het is door
dezelfde intuitie dat we ons begrip van de werkelijkheid zullen verbeteren en tot nieuwe
concepten zullen komen, niet andersom.

8 Ibid., p. 27.

87 Bergson, “Growth of Truth. The Retrograde Movement of the True”, p. 20.
8 Bergson, An Introduction to Metaphysics, p. 65.

8 Ibid., p. 85.

25



4.4 Simondon: Het Worden van Zijn

De filosoof die misschien wel het meeste over de wording van het individu heeft geschreven
is de Fransman Simondon. En niet geheel toevallig was Bergson van grote invloed op hem.
Hij neemt van Nietzsche, James en Bergson het idee over dat de werkelijkheid altijd in
wording is, en zoekt hierin een antwoord op het probleem van individuatie.

4.4.1 Pre-individuele Werkelijkheid

Volgens Simondon is de algemene fout bij het begrijpen van individuatie dat men uitgaat
van het bestaan van het individu, en vervolgens probeert terug te redeneren wat de
oorsprong van zijn bestaan is. Het gevolg van deze omkering is dat een principe van
individuatie wordt vooronderstelt dat voor de individuatie zelf komt. Maar een dergelijk
principe als ‘eerste term” is op een bepaalde manier zelf al een individu: “Alles wat als basis
kan dienen voor een relatie is al van dezelfde modus van zijn als het individu.”*

Hij stelt daarom voor om niet het bestaan van het individu als uitgangspunt te nemen, maar
de operatie van individuatie die het individu tot stand brengt: “Het individu wordt dan
begrepen als een relatieve realiteit, een bepaalde fase van zijn die een pre-individuele
werkelijkheid veronderstelt.”*! Individuatie is een operatie waarmee de pre-individuele
werkelijkheid zichzelf verdeelt en structureert en zowel het individu als zijn omgeving
voortbrengt. Dit proces — het worden van zijn — noemt Simondon ontogenese.

Deze pre-individuele werkelijkheid moet echter niet worden gezien als een soort oer-
eenheid, dat in het proces van individuatie volledig wordt opgedeeld in individuen en
omgeving, en dat uit de ontstane delen zou kunnen worden gereconstrueerd. De concepten
van eenheid en identiteit gelden alleen voor een al geindividueerde werkelijkheid, en zijn
hier dus simpelweg niet toepasbaar.”? De pre-individuele werkelijkheid is méér dan eenheid:
zij vertoont een zekere incompatibiliteit met zichzelf. Deze incompatibiliteit wordt
veroorzaakt door de aanwezigheid van spanningen (potentialen) en verschillende orden van
grootte, die initieel niet met elkaar kunnen interacteren.” Het systeem is in een metastabiele
situatie.

4.4.2 Individuatie als Transductieve Operatie

Wanneer de verschillende orden van grootte met elkaar in communicatie worden gebracht,
wordt de metastabiele situatie doorbroken en treedt het proces van individuatie op als een
gedeeltelijke resolutie®* van de initi€le incompatibiliteit: de pre-individuele werkelijkheid
structureert zichzelf en vormt een systeem van relaties, waarbij het individu ontstaat als een
middenterm die deze relaties actualiseert en bemiddelt tussen de twee orden van grootte.*
Dit gebeurt door middel van een operatie die Simondon transductie noemt. In plaats van een

% Gilbert Simondon, “The Position of the Problem of Ontogenesis”, vert. Gregory Flanders, Parrhesia 1,
no. 7 (2009): p. 4.

o1 Ibid., p. 5.

% Ibid., p. 6.

% Jbid., p. 5.

% Beschouw hier ook de originele betekenis van het woord re-solvere: zich (grondig) losmaken.

% Sean Bowden, “Gilles Deleuze, a Reader of Gilbert Simondon”, in Gilbert Simondon: being and
technology (Edinburgh: Edinburgh University Press, 2012): p. 138.

26



principe van buitenaf te gebruiken om de inherente problematiek op te lossen (deductie), of
de termen te reduceren tot wat hen allen verbindt (inductie), wordt de structuur van de
resolutie uit de spanning in het systeem zelf gehaald. Hierbij krijgen alle initi€le termen een
plekje en worden alle initi€le tegenstellingen geintrigeerd in de ontstane structuur® — er geldt
dus een compleet behoud van informatie.

Simondon vergelijkt dit met het proces van kristallisatie: de pre-individuele werkelijkheid is
initieel als een oververzadigde oplossing. Deze metastabiele situatie wordt doorbroken door
een singulariteit: de nucleatiekern. De vorming van het kristal treedt dan op als een
bemiddeling tussen een hoge orde van grootte (De chemisch potentiaal van het systeem) en
een lage (de materie zelf) waartussen eerst geen communicatie bestond. Het kristal groeit
vervolgens vanuit een klein zaadje in alle richtingen waarbij elke laag moleculen als een
voorbeeld voor de volgende dient. En alle kleine verschillen in chemische samenstelling
komen tot uiting in de eigenschappen van het ontstane kristal.

Individuatie is echter nooit volledig. Hoewel het systeem zich met de nieuwgevonden
structuur in een lagere energietoestand bevindt, begeeft het zich opnieuw in een metastabiele
situatie. Het ontstane individu blijft een bepaalde pre-individuele ‘lading’ bij zich dragen.
Dit biedt mogelijkheid tot verdere individuatie: na fysieke individuatie — waar we vanuit een
natuurkundig perspectief in geinteresseerd zijn — kan het systeem zich verder ontwikkelen in
een vitale individuatie, waarbij het levende individu ontstaat. Het levende individu kan zich
vervolgens weer ontwikkelen tot een subject in de wereld, door deel te nemen in een
psychisch-collectieve individuatie. Ook Simondon onderscheidt dus verschillende niveaus
waarop individuatie plaatsvindt; elke ware relatie ontwikkelt zich tot een nieuwe
individuatie.””

Wat is de singulariteit die het proces van individuatie initieert, en de metastabiliteit
doorbreekt? Dit kan niet het individu zijn dat in het proces wordt gevormd. Simondon
vergelijkt het daarentegen met “de steen die de duin begint.”*® Een dergelijke singulariteit is
anders dan een individu in de zin dat deze enkel lokaal en functioneel gedefinieerd is met
betrekking tot de twee orden van grootte die zij in communicatie met elkaar brengt — de
zandkorrels en het klimaat.” Een individu kan — afhankelijk van de specifieke situatie —
dienen als singulariteit, maar nooit in de individuatie die hemzelf tot stand brengt.

Zo kan een levend individu een psychische individuatie in gang zetten — waarbij een geheel
nieuw individu, met een geheel nieuwe relatie tot zijn omgeving ontstaat. Initieel bevindt het
levende individu zich in een tropistische'® eenheid. De wereld dient hier enkel als richting:

% Hierin lijkt transductie op dialectiek, maar volgens Simondon is het verschil dat transductie het
proces niet in de tijd plaatst, gezien “tijd zelf een resolutie is, een dimensie van de ontdekte
systematiek” en dus ook ontspringt uit de pre-individuele werkelijkheid: Simondon, “The Position of
the Problem of Ontogenesis”, p. 12.

97 Simondon, “The Position of the Problem of Ontogenesis”, p. 8.

% Geciteerd in: Bowden, “Gilles Deleuze, a Reader of Gilbert Simondon”, p. 139.

% Ibid.

100 Tropisme is een fenomeen waarbij planten in een bepaalde richting groeien of bewegen onder
invloed van een externe factor, zoals zwaartekracht of zonlicht.

27



“als de polariteit van een gradiént, die het geindividueerde wezen situeert in een onbepaalde
dyade waarvan het de middenpositie inneemt.”1* Ter oplossing van zijn eigen problematiek
kan het levende individu zelf deelnemen als element in een grotere problematiek. Het
subject wordt dus geboren “als een wezen dat zijn acties door de wereld aan zichzelf
weergeeft als een element en een dimensie van de wereld.”1%? Gelijktijdig wordt ook het idee
van het object gevormd: het individu plaatst zichzelf als “ding” in een wereld van objecten,
welke “de bron worden van de primitieve gradiénten.”%

4.4.3 Kennis en Informatie

Met de vorming van het psychische individu ontstaat ook de notie van kennis, begrepen als
relatie tussen subject en object. Simondon pleit ervoor om deze relatie radicaal te her-denken,
en uit hierbij kritiek op Kant: “er is geen sensatie die als materie a posteriori wordt gegeven
aan de a priori vormen van sensibiliteit”!* — deze opvatting vooronderstelt namelijk al een
individu dat tegenover de wereld staat. In plaats daarvan moeten we kennis denken met het
individuatieproces. De zogenaamde a priori structuren van waarneming — zoals ruimtetijd —
zijn een resolutie van de spanningen in een initieel tropistische eenheid. Perceptie, het idee
van een ‘ding’, wetenschap en elke verdere ontwikkeling van kennis zijn stappen in een
individuatieproces, waarbij zowel het subject als zijn omgeving worden gevormd. De illusie
van a priori en a posteriori volgt enkel uit het bestaan van twee extremen, welke het subject

door de vorming van een concept in communicatie brengt.'%

Fundamenteler is voor Simondon het begrip informatie; hij betoogt dat dit het begrip vorm
moet vervangen. Informatie moet hier worden begrepen als de betekenis die ontstaat uit een
operatie van individuatie waarmee twee uit elkaar liggende werkelijkheden een systeem
worden.'% Zij relateert dus niet enkel aan een denkend subject dat betekenis geeft aan de
wereld — ook het kristallisatieproces voltrekt zich door middel van de uitwisseling van
informatie van de structuur tussen de individuele deeltjes. Informatie is de basis waarop
individuatie plaatsvindt, zonder hieraan vooraf te gaan: de betekenis die wordt gevonden ter
resolutie van de inherente problematiek van een systeem. Op deze manier vervangt
informatie het hylemorfische begrip vorm als de “structuur van compatibiliteit en
levensvatbaarheid”!”” — net zoals de vormen van sensibiliteit.

Maar hoe kunnen we kennis hebben van het proces van individuatie, als we het niet kunnen
herleiden uit de gevormde individuen, we er geen a priori kennis van kunnen hebben, en er
geen informatie (oftewel betekenis) bestaat voordat individuatie zich voltrekt? Volgens

101 Simondon, “The Position of the Problem of Ontogenesis”, p. 9.

1022 Simondon, “The Position of the Problem of Ontogenesis”, p. 8.

103 Jbid., p.8.

104 Simondon vergelijkt Kant’s epistemologie hier met het hylemorfische schema van Aristoteles dat hij
eerder in het stuk bekritiseerd, waarin elk individu wordt gezien als een samenkomst van vorm en
materie: Ibid., p. 9.

105 Jbid., p. 15.

106 Jbid., p. 9.

107 Jbid., p. 12. Beschouw ook hier de originele betekenis van het woord informare: vormgeven, vormen.
Oftewel: het proces waarin vorm tot stand komt.

28



Simondon kan dit enkel door onszelf te individueren: “De individuatie van de werkelijkheid
die uitwendig is aan het subject wordt door hem begrepen door middel van een analoge
individuatie van kennis binnenin het subject”!% — net zoals Bergson stelt dat we ons in de
beweging van de werkelijkheid moeten plaatsen. Dit laat ook denken aan het psychofysische
parallelisme van Einstein en Spinoza.

4.5 Individuatie in de Kwantumwereld

Bij de vier hierboven besproken denkers zagen we als rode lijn het idee van wereld die
continu in wording is. Waar Einstein stelde dat de natuurkunde als empirische wetenschap
de werkelijkheid moest beschrijven zoals deze is, en dat er daarom een principe van
individuatie nodig is om objectief onderscheid te kunnen maken tussen de delen, draaien zij
deze redenatie om. Statische concepten zijn enkel een abstractie, een bepaald perspectief op
een wereld in beweging. Ze dienen een pragmatisch doel, maar stellen ons niet in staat de
werkelijkheid te reconstrueren. In plaats daarvan, stelt Simondon, moeten we individuatie
zien als “dat wat eerst bekend moet zijn over het zijn.”1%

4.5.1 Kwantum als Beschrijving van een Pre-individuele Werkelijkheid

De onvolkomenheid van de klassieke natuurkundige concepten komt volgens Simondon
doordat een al geindividueerde werkelijkheid wordt verondersteld; de kwantummechanica
weet daarentegen wel de pre-individuele werkelijkheid te grijpen.!'® Hij vergelijkt de golf-
deeltjes dualiteit met de méér-dan-eenheid van de pre-individuele werkelijkheid, en refereert
hierbij aan Boht’s concept van complementariteit: net als in de pre-individuele werkelijkheid
zijn de concepten van eenheid en identiteit, en dus ook de wet van het uitgesloten midden
(het deeltje is 6f op positie x of niet op positie x), niet toepasbaar op de
kwantummechanische beschrijving.

Simondon-kenner Barthélémy noemt de kwantummechanica zelfs “een wetenschap van het
daadwerkelijke proces van individuatie.”'"! Hij ziet in de kwantummechanica een paradigma
voor het begrijpen van individuatie — maar dit kunnen we voor onze doeleinden hier ook
omdraaien. Wat als we het doen van een meting beschouwen als het in communicatie
brengen van een hogere (de waarnemer en het meetapparatuur) en een lagere (de
subatomaire werkelijkheid) orde van grootte, kunnen we dit dan niet begrijpen als een
proces van individuatie, waarbij het deeltje ontstaat als middenterm die potentiéle relaties
tussen de subatomaire wereld en de waarnemer actualiseert? En waarbij ruimte en tijd
tevoorschijn komen als dimensies van de gevonden structuur? En betekent dit niet dat de
kwantummechanische beschrijving véor het doen van een meting uiting geeft aan een pre-
individuele werkelijkheid, die een bepaalde incompatibiliteit met zichzelf vertoont en
potentialen bevat?

108 Ibid., p. 13.

109 id.

10 Jpid., p. 6.

111 Jean-Hugues Barthélémy, “Individuation and Knowledge: The ‘refutation of idealism’ in
Simondon’s Heritage in France”, SubStance 41, no. 3 (2012): p. 70.

29



4.5.2  Stiegler en Bohr: Kennis is Performatief

Volgens Stiegler — ook een kenner van Simondon — is kennis van objecten altijd een proces
van individuatie, waarbij met behulp van een ‘kwantumsprong’ het object wordt
geconstitueerd.!? Kennis is dus performatief'’®> en brengt een verandering in de omgeving
teweeg. Deze verandering leidt echter altijd tot een nieuwe metastabiliteit, met als gevolg dat
kennis nooit compleet kan zijn: “Weten betekent individueren, en individueren betekent het
trans-formeren van het te weten object, het onbekend maken, iets dat opnieuw geweten moet
worden.”!* Hieruit concludeert Stiegler dat de “tegenstelling tussen subject en object ons
niet langer toestaat kennis te denken”, en dat er in de daad van weten altijd sprake is van een
“niet-reduceerbare ontoereikendheid.”!'>

Dit laat sterk denken aan het kwantumpostulaat van Bohr. Ook hij spreekt van een
“algemene moeilijkheid in het vormen van menselijke ideeén, inherent aan de scheiding
tussen subject en object.”11¢ Elke observatie brengt noodzakelijkerwijs een verandering in het
geobserveerde systeem teweeg, welke op atomaire schaal niet verwaarloosd kan worden. Als
gevolg kunnen we nooit complete kennis hebben van een systeem, maar is er altijd sprake
van een niet-reduceerbare onzekerheid, uitgedrukt in de onzekerheidsrelatie van
Heisenberg.

Betekent dit dan toch dat een mentale operatie van kennis invloed heeft op de fysieke
werkelijkheid - in tegenstelling tot wat Spinoza betoogde? Stiegler lijkt dat te impliceren
wanneer hij schrijft dat “het individu dat weet de omgeving verandert door deze kennis.”!"”
Of kunnen we iiberhaupt niet spreken van een tegenstelling mentaal-fysiek als de subject-
object tegenstelling wordt verworpen? De ‘omgeving’ begrepen als een wereld van objecten
in de fysieke ruimte ontstaat gelijktijdig met het subject uit een proces van psychische
individuatie. We kunnen dus niet stellen dat het subject als een alreeds bestaande term door
middel van een mentale operatie invloed uitoefent op een alreeds bestaande fysieke wereld.
In plaats daarvan spreekt Bohr van “een invloed op de condities die de mogelijke typen
voorspellingen definiéren [...] welke een inherent element vormen van de beschrijving van
elk fenomeen waaraan de term ‘fysieke werkelijkheid” kan worden gekoppeld.”!!® Kennis
beinvloed de manier waarop we een fysieke werkelijkheid kunnen definiéren; en dus kan de
natuurkunde niet meer doen dat beschrijven wat er gezegd kan worden over de natuur.

112 Bernard Stiegler, “The Uncanniness of Thought and the Metaphysics of Penelope”, Parrhesia 23
(2015): p. 69.

113 Performatief (Frans: performatif) is een term die in taalkunde gebruikt wordt voor uitspraken die
dat wat ze beweren zelf ten uitvoer brengen. Het woord lijkt ook van het Latijnse formare (vormen) af
te stammen, maar heeft in werkelijkheid een Germaanse oorsprong.

114 Stiegler, “The Uncanniness of Thought and the Metaphysics of Penelope”, p. 69.

115 Ibid., p. 70.

116 Bohr, “The Quantum Postulate and the Recent Development of Atomic Theory”, p. 590.

117 Stiegler, “The Uncanniness of Thought and the Metaphysics of Penelope”, p. 70.

118 Bohr, “Can Quantum-Mechanical Description of Physical Reality be Considered Complete?”, p. 700.

30



4.5.3 Kritiek van Barthélémy

Aan de andere kant, geeft deze manier van denken niet een te hoge status aan het subject?
Barthélémy verwijt Stiegler — en dit is net zo goed toepasbaar op Bohr — dat hij het pre-
individuele reduceert tot de “technisch-wetenschappelijke modus van kennis die we ervan
kunnen hebben”'", en het hiermee “onmogelijk maakt om eerst de natuur te denken en dan
pas psychisch-sociaal-technische individuatie.”'? Stiegler en Bohr verwerpen de subject-
object dichotomie door —in navolging van Nietzsche — te stellen dat het object alleen in
relatie tot het subject bestaat. Hierin hebben zij gelijk. Maar wanneer Bohr van een
fundamentele onzekerheid spreekt, die voortkomt uit de beperkte mate waarin de klassieke
concepten waarmee wij onze eigen macroscopische wereld beschrijven toepasbaar zijn op de
atomaire wereld, houdt hij nog steeds een onoverbrugbare kloof in stand tussen het subject
en een ‘externe’ wereld, alhoewel deze laatste dan misschien niet bestaat uit objecten maar
pre-individueel is.

Barthélémy betoogt daarentegen dat de kwantummechanica juist toegang heeft tot de
werkelijkheid zoals deze is op de kleinste schaal, namelijk waar “zijn bestaat uit worden — een
worden door relatie.”!?! Als we trouw willen blijven aan een ‘realisme van relaties” moeten we
ook deze relatie als werkelijk beschouwen. Daarnaast stelt Simondon expliciet dat de
individuatie van kennis binnenin het subject analoog is aan de individuatie van de
werkelijkheid buiten het subject, die met elkaar in communicatie worden gebracht.!?? Er is
dus geen sprake van een onoverbrugbare kloof tussen beide. We kunnen de natuur niet
reduceren tot de werkelijkheid van het subject, tot “‘wat we erover kunnen zeggen’, en ook
niet tot een aantal vaste identiteiten. We moeten de natuur beschrijven in haar proces van
wording.

119 Barthélémy, “Individuation and Knowledge: The ‘refutation of idealism’ in Simondon’s Heritage in

France”, p. 65.
120 Jbid., p. 69.
121 Jhid.

122 Simondon, “The Position of the Problem of Ontogenesis”, p. 13.

31



5 Everett’s Alternatief: een Relatieve Werkelijkheid

Kan de natuurkunde een werkelijkheid beschrijven die continu in wording is? In 1957 zette
de Amerikaan Hugh Everett III een alternatieve interpretatie van de kwantummechanica
uiteen, waarin hij voorstelde om in plaats van waarnemers een aparte status te geven, alles te
beschrijven volgens hetzelfde mechanisme: de continue en deterministische ontwikkeling
van de golffunctie volgens de Schrodingervergelijking.'?® Het “verval” van de golffunctie is
dan enkel een subjectieve verschijning; en geindividueerde objecten — oftewel systemen met
vast gedefinieerde eigenschappen — een relatieve werkelijkheid.

5.1 Theorie van de Universele Golffunctie

Everett beschrijft zijn theorie als volgt: De golffunctie is een complete en objectieve
beschrijving van een systeem. Wanneer twee systemen een interactie met elkaar aangaan,
worden ze met elkaar gecorreleerd en vormen ze een samengesteld systeem. De
subsystemen kunnen dan niet meer los van de rest van het systeem worden beschreven — en
bezitten dan dus ook geen onafhankelijke werkelijkheid meer. Wel kunnen we iets zeggen
over hun relatieve staat ten opzichte van de rest van het systeem.

Neem bijvoorbeeld weer de twee spin-72 deeltjes die spontaan worden gevormd uit een spin-
zero deeltje zoals beschreven in Hoofdstuk 3. We kunnen niet de staat van één van de twee
deeltjes apart geven, maar wel ten opzichte van het andere deeltje: als de ene spin-up heeft,
heeft de andere spin-down. En als de ene spin-down heeft, heeft de andere spin-up. De staat
van het ene deeltje is dus relatief aan de staat van de ander.

5.1.1 Het Meetproces

Het meetproces is voor Everett niks anders dan een speciaal soort interactie tussen twee
systemen, waarbij een eigenschap van het ene systeem wordt gecorreleerd aan een
eigenschap van de ander. Een snelheidsmeter in een auto correleert de snelheid van het
voertuig aan de richting van de wijzer op het dashboard, net zoals een thermometer de
temperatuur correleert met de hoogte van het kwik.

In de kwantummechanica meet men over het algemeen aan systemen op zeer kleine schaal.
Er is dan een amplificatieproces nodig om de systeemeigenschap te correleren met een
macroscopische eigenschap van het meetapparaat, die kan worden waargenomen.
Voorbeelden hiervan zijn een geigerteller'>* of een fotomultiplicator. Zo'n apparaat bevindt
zich initieel in een metastabiele situatie. Een kleine invloed van buiten — zoals een inkomend
deeltje — veroorzaakt dan een kettingreactie die de verstoring naar de rest van het systeem
communiceert, en zo de twee verschillende orden van grootte met elkaar correleert. Hier is
sprake van een transductief proces.

123 Everett, “Theory of the Universal Wavefunction”, pp. 3-140.

124 Een geigerteller is een apparaat dat individuele stralingsdeeltjes telt, met behulp van een buis
gevuld met gas onder hoge spanning. Wanneer stralingsdeeltje de buis bereikt veroorzaakt deze een
kettingreactie waarbij het gas wordt geioniseerd en kortstondig een stroompje ontstaat, die wordt
geregistreerd als één tel.

32



Wat gebeurt er wanneer het systeem waaraan gemeten wordt geen vast gedefinieerde
eigenschappen heeft, maar zich in een superpositie bevindt? Volgens Everett moeten we dit
op dezelfde manier zien als elk ander natuurlijk proces: nadat de twee systemen met elkaar
zijn gecorreleerd, kunnen we niet meer spreken van een individuele staat van het
objectsysteem of het meetsysteem, maar bevindt het gehele samengestelde systeem zich in
een superpositie, waarbij elke term correspondeert met een mogelijke initiéle staat van het
objectsysteem en een staat van het meetsysteem die de bijpbehorende meetuitkomst geeft. De
staat van het meetsysteem is dan relatief aan de staat van het objectsysteem, en andersom.

Dit laat denken aan Schrodinger’s beroemde katparadox:'? Stel een kat bevindt zich in een
afgesloten doos, met daarin een kleine hoeveelheid radioactief materiaal, een geigerteller en
een flesje met een dodelijk gif. De kans dat één van de radioactieve deeltjes binnen een uur
vervalt is 50 procent. Als dat gebeurt gaat de geigerteller af, en wordt een hamer in beweging
gezet die het flesje breekt, waardoor de kat sterft.

Radioactief verval is een puur kwantummechanisch proces. Na een uur wordt de toestand
van het radioactief materiaal dus compleet beschreven door een superpositie van wél
vervallen en niet vervallen. Omdat de toestand van de kat via het meetsysteem is
gecorreleerd met de toestand van het radioactieve materiaal, bevindt deze zich nu 66k in een
superpositie: de kat is zowel dood als levend. Of beter gezegd: de staat van de kat is niet
meer onafhankelijk te defini€ren, maar relatief aan de staat van de rest van het systeem. Als
een deeltje is vervallen, is de kat dood; en als geen deeltje is vervallen, is de kat levend. Deze
mogelijkheden bestaan naast elkaar.

Toch lijkt dit niet te kloppen met onze ervaring: we nemen een kat altijd als dood 6f levend
waar. Hoe valt dit te rijmen?

5.1.2 Waarneming

Wat nou, vraagt Everett, als we een waarnemer simpelweg ook beschouwen als een
natuurlijk systeem? Een waarneming is dan een interactie, die de waarnemer correleert met
het waargenomen systeem — net zoals Simondon stelt dat individuatie van kennis gepaard
gaat met de individuatie van het gekende. Zodra een waarnemer de doos opent om te
controleren of de kat dood of levend is, verliest de waarnemer zijn onafhankelijkheid. Zijn
staat is nu relatief aan de staat van de rest van het systeem. Het gehele systeem doos met
inhoud plus waarnemer bevindt zich in een superpositie, waarbij elke term correspondeert
met een waarnemer die de kat dood 6f levend aantreft — in overeenstemming met onze

ervaring.

Op deze manier splits de werkelijkheid zich dus in verschillende mogelijkheden, die naast
elkaar blijven bestaan in een superpositie. Elke term beschrijft een systeem met vast
gedefinieerde eigenschappen, en een waarnemer met een definitieve meetuitkomst. Voor
elke waarnemer lijkt het alsof de golffunctie op discontinue wijze vervalt in een eigenstaat
van de meting (dood of levend). En omdat vanuit de relatieve staat van de waarnemer maar
één van de twee mogelijkheden wordt gerealiseerd, maar hij niet kon zeggen welke, leek de

125 John D. Trimmer, “The Present Situation in Quantum Mechanics: A Translation of Schrodinger’s
‘Cat Paradox’ Paper”, Proceedings of the American Philosophical Society 124, no. 5 (1980): pp. 323-338.

33



uitkomst van de meting onbepaald. In werkelijkheid is het gehele proces continu en
deterministisch, en worden beide mogelijkheden parallel aan elkaar gerealiseerd.

Wat gebeurt er nu in een situatie met meerdere waarnemers? Stel een waarnemer bevindt
zich in een afgesloten ruimte en doet een meting aan een systeem — laten we zeggen, de doos
met de kat. Wanneer hij de doos heeft geopend, schrijft hij zijn resultaat — dood of levend —
op in zijn notitieboek. Een tweede waarnemer die zich buiten de kamer bevindt is benieuwd
naar wat er in het boekje staat, en berekent de golffunctie voor de gehele kamer inclusief de
andere waarnemer aan de hand van de Schrodingervergelijking. Deze golffunctie is de
hierboven genoemde superpositie, waarvan elke term correspondeert met een waarnemer
die de kat dood 6f levend heeft aangetroffen. Zodra de tweede waarnemer de kamer
binnenloopt, bevindt ook hij zich in een superpositie, waarvan elke term correspondeert met
een definitief resultaat. Voor beide waarnemers lijkt de superpositie te vervallen door hin
waarneming, maar die ervaring is enkel subjectief. “Het is niet zozeer het systeem dat wordt
beinvloed door een waarnemer”, schrijft Everett, “als wel de waarnemer, die wordt
gecorreleerd met het systeem.”126

5.1.3 Informatie

Ook in Everett’s theorie speelt het begrip informatie een centrale rol. Hij definieert
informatie als de ‘scherpheid’ van de waarschijnlijkheidsverdeling van een variabele.'?” Stel
we hebben een systeem, bijvoorbeeld een deeltje in een afgesloten doos, waarvan de positie
onbekend is. Als de waarschijnlijkheid om het deeltje ergens te vinden gelijk verdeeld is over
de gehele doos, is de informatie minimaal. De informatie neemt toe naarmate we met meer
zekerheid kunnen zeggen waar het deeltje zich bevindt.

Bij de formulering van het meetproces stelt Everett als voorwaarde dat de informatie van de
eigenschap die wordt gemeten in het proces nooit afneemt; anders zou er geen sprake zijn
van een meting. Dit betekent dat een systeem dat zich in een eigentoestand van de meting
bevindt — en dus van tevoren volledig bepaald is — niet verstoord mag worden door de
meting. De informatie was voor het doen van de meting immers al maximaal. Deze
voorwaarde garandeert op zijn beurt weer de herhaalbaarheid van metingen: na het doen
van een meting bevindt voor elke relatieve toestand van de waarnemer het systeem zich in
een eigentoestand van de meting — die correspondeert met een definitieve meetuitkomst. Als
de meting dan direct wordt herhaald, wordt deze toestand niet verstoord, en krijgt de
waarnemer dezelfde uitkomst. Dit is geheel in overeenstemming met de voorspellingen van
de kopenhageninterpretatie voor een enkele waarnemer.

126 Everett, “Theory of the Universal Wavefunction”, p. 116.

127 Om precies te zijn: de informatie Iy van de stochastische variabele X wordt gedefinieerd als Iy =

i P(x;)InP(x;), waarbij P(x;) de waarschijnlijkheidsverdeling van X is. De informatie van een
operator A wordt gedefinieerd als de informatie van de verdeling van de kwadratische amplitudes
over de eigenwaarden van de operator. Zie: Everett, “Theory of the Universal Wavefunction”, pp. 15-
16 en 44.

34



5.2 Discussie van de Metafysische Implicaties

De interpretatie van Everett is aantrekkelijk door haar logische simpliciteit. Er is in het
formalisme van de kwantummechanica namelijk geen reden waarom de golffunctie zou
moeten vervallen bij het doen van een waarneming — dit wordt enkel gepostuleerd om de
theorie te laten overeenkomen met onze ervaring. Everett laat zien dat zijn theorie ook
zonder dit verval tot dezelfde voorspellingen leidt. Vanuit het perspectief van de waarnemer
lijkt de golffunctie dan discontinu te vervallen, maar de theorie als geheel is continu en
deterministisch.

Aan de andere kant is Everett’s interpretatie minder sober in het aantal parallelle
werkelijkheden dat ze impliceert. Elke keer wanneer er verschillende mogelijkheden zijn,
blijven deze naast elkaar bestaan, met als gevolg dat de werkelijkheid zich oneindig blijft
vertakken. Dit doet denken aan wat Bergson noemde creatieve evolutie: “de doorlopende
creatie van nieuwe mogelijkheden en niet alleen van werkelijkheid.”!?® Tenminste, als we
werkelijkheid hier dan opvatten als dat wat wij ervaren. Hoe past dit in onze eerdere
discussie over het debat tussen Bohr en Einstein en het proces van individuatie?

5.2.1 Schrédinger’s Kat in de Kopenhageninterpretatie

Tegenwoordig worden gedachtenexperimenten zoals die van Schrodinger’s kat vaak
afgedaan met het argument dat ‘kwantumachtige’ verschijnselen simpelweg niet toepasbaar
zijn op de macroscopische wereld.’? Bohr was hier echter vrij ambigu over: Aan de ene kant
schrijft zijn kwantumpostulaat aan atomaire processen een “essenti€le discontinuiteit toe [...]
die de klassieke theorieén compleet vreemd is.”'* Dit lijkt een fundamentele tegenstelling
tussen de micro- en macrowereld te impliceren. Aan de andere kant stelt Bohr dat het “een
kwestie van gemak is op welk punt het concept van observatie en het kwantumpostulaat met
zijn inherente “irrationaliteit’ wordt ingebracht.”’3! Waarmee hij lijkt te suggereren dat hij de
mogelijkheid van kwantumeffecten of macroscopische schaal niet direct verwerpt.

Maar dit is niet per se tegenstrijdig. De golffunctie is voor Bohr geen objectieve beschrijving
van de werkelijkheid, maar een wiskundig construct die ons helpt bij het doen van
voorspellingen. Er moet altijd een onderscheid worden gemaakt tussen de
kwantummechanische wereld van het objectsysteem en de klassieke wereld van het
meetsysteem. Maar waar de grens precies komt te liggen is een “kwestie van gemak”, en kan
dus altijd zo worden gekozen dat ze “in het bijzonder elke denkbare inconsistentie in de
kwantummechanische beschrijving uitsluit.”132

Om de paradox van Schrodinger te ontwijken kan dus simpelweg worden gesteld dat het
beslissende moment voor de kat al plaats vindt voordat de waarnemer de doos opent —
bijvoorbeeld in de geigerteller — waardoor de kat nooit tegelijkertijd dood of levend is. De

128 Bergson, “Growth of Truth. Retrograde Movement of the True”, p. 20.

129 Dit proces wordt quantum decoherence genoemd, zie: Maximilian Schlosshauer, Decoherence and the
Quantum-to-Classical Transition (Berlijn: Springer, 2007).

130 Bohr, “The Quantum Postulate and the Recent Development in Atomic Theory”, p. 580.

131 Ibid.

132 Bohr, “Can Quantum-Mechanical Description of Physical Reality be Considered Complete?”, p. 701.

35



kwantummechanische beschrijving, waarbij het gehele systeem inclusief de kat zich in een
superpositie bevindt, is namelijk niet ‘echt’. Deze dient enkel als een hulpmiddel voor het
voorspellen van de mogelijke waarnemingen wanneer de doos wordt geopend.

Everett beaamt dat de Kopenhageninterpretatie “veilig is voor tegenstrijdigheden”, maar
misschien iets té:!* Het doel van een natuurkundige theorie is niet alleen om bekende
resultaten samen te vatten en om als gereedschap te dienen voor de ingenieur, maar juist ook
om nieuwe, onverwachte fenomenen te voorspellen die ons verder helpen in ons algehele
begrip van de natuur. Perfect “veilige” theorieén, waarvan de concepten alleen refereren
naar dingen die direct waarneembaar zijn, zouden dit laatste doel in de weg staan.

Daarnaast bespeurt Everett in de Kopenhageninterpretatie een bepaalde ambiguiteit in wat
wordt gezien als werkelijkheid. Aan de ene kant schrijft ze aan de klassieke macroscopische
wereld een realiteit toe met de mogelijkheid tot objectieve beschrijving. Aan de andere kant
wordt deze mogelijkheid in de kwantumwereld ontkend. Everett verwerpt het Kantiaanse
idee dat we alleen een objectieve beschrijving kunnen geven van de condities waaronder een
fenomeen kan worden waargenomen, maar niet van de onderliggende werkelijkheid ansich.
In plaats daarvan is alles even ‘echt’ is, en wordt er geen uitzonderingspositie toegekend aan

de waarnemer in zijn theorie.

5.2.2  Oneindige werkelijkheid

De metafysica van Spinoza lijkt beter te passen bij Everett’s theorie. Spinoza schrijft dat “een
oneindig aantal dingen in een oneindig aantal modi” moeten volgen uit de noodzakelijkheid
van de natuur zelf (EIP16). Daarnaast stelt hij dat dat wat is niet anders had kunnen zijn dan
zoals het gevolgd is uit de essentie van de natuur (EIP33). Alles wat mogelijk is moet dus ook
zijn, want anders had dat wat is ook anders kunnen zijn. Dit zien we precies bij Everett: alle
mogelijke modi van zijn staan op gelijke voet, en blijven naast elkaar bestaan. Met als gevolg
dat de werkelijkheid zicht vertakt in een oneindig aantal ‘mogelijkheden’.

Dit laatste is moeilijk voorstelbaar. Maar als we de bevindingen van de kwantummechanica
accepteren, waarbij een microscopisch systeem in een superpositie van verschillende
mogelijkheden kan zijn; hoezo kunnen we dan onszelf niet als in een soortgelijke situatie
beschouwen, maar plaatsen we onszelf buiten de werkelijkheid door te eisen we dat het
systeem een definitieve toestand ‘kiest’ zodra wij er een interactie mee hebben? Dit kan
worden gekoppeld aan Spinoza’s idee van immanentie: alles is in essentie hetzelfde en wordt
beschreven door één fundamentele entiteit — de golffunctie. In theorie is het zelfs mogelijk
om één golffunctie op te stellen voor het gehele universum. Vervolgens geven de ‘modi” op
verschillende manieren uiting aan deze essentie volgens een puur deterministisch — en dus
noodzakelijk — mechanisme.

Zou Einstein kunnen instemmen met deze interpretatie, gezien de overeenkomsten met
Spinoza? Dat blijft natuurlijk gissen. Het continue en deterministische karakter van de
theorie zou hem moeten aanspreken. Daarnaast blijft lokaliteit gewaarborgd in theorie van
Everett — het correleren van systemen is een lokaal proces, en gebeurtenissen verplaatsen

133 Everett, “The Theory of the Universal Wavefunction”, p. 111.
36



zich nooit sneller dan het licht. Maar Einsteins separabiliteitsprincipe blijft niet behouden:
systemen die ruimtelijk van elkaar zijn gescheiden hebben niet altijd een onafhankelijk
bestaan. In het algemeen kunnen we juist alleen spreken van hun relatieve staat ten opzichte
van de rest van het systeem.

Wel heeft Einstein in de interpretatie van Everett gelijk wat betreft de incompleetheid van de
kwantummechanische beschrijving in het EPR-gedachtenexperiment. De golffunctie die
wordt toegeschreven aan het verre systeem, na het ‘verval” van de totale golffunctie door een
meting aan het andere systeem, beschrijft maar één van de mogelijkheden waarin de
werkelijkheid zich vertakt. In Everett’s interpretatie blijven deze mogelijkheden naast elkaar
bestaan. De golffunctie die aan het systeem wordt toegeschreven is dan dus geen complete
beschrijving, maar een beschrijving relatief aan de waarnemer.

5.2.3 Trajecten van waarnemers

Wat betekent deze vertakking voor de eenheid van het subject? Bij James zagen we dat de
ervaring van het subject wordt gekenmerkt door continuiteit. En Bergson zei: “bewustzijn
betekent geheugen.”!* Wanneer een waarnemer een meting doet, en de werkelijkheid zich
vertakt in verschillende mogelijke meetuitkomsten, vindt er een discontinuiteit plaats tussen
de ervaringen van de waarnemer in de verschillende takken. Er kan dan dus niet meer

sprake zijn van één waarnemer.

In plaats daarvan spreekt Everett van “trajecten van waarnemers.”'® Elk pad door de
verschillende vertakkingen correspondeert met een waarnemer met een eigen, unieke,
continue ervaring van de werkelijkheid (zie figuur 1). Voor elk van deze waarnemers lijkt er
altijd één werkelijkheid te zijn, waarin metingen altijd maar één uitkomst hebben en de kans
om een bepaalde meetuitkomst te krijgen — oftewel om zich in een bepaalde tak te bevinden
- wordt gegeven door de normale wetten van de kwantummechanica. Dit komt overeen met
onze ervaring. Of wat Bergson noemde: “het continue leven van een herinnering.”'%

5.2.4 Individuatie door correlatie

Hoe ontstaat het individu in de interpretatie van Everett? We zagen al dat een microscopisch
systeem — zoals een deeltje — vast gedefinieerde eigenschappen krijgt vanuit het perspectief
van een waarnemer door zich met deze te correleren. Hiervoor was een initieel metastabiele
situatie nodig en een amplificatieproces dat de uit elkaar liggende orden van grootte met
elkaar in communicatie bracht. Ook speelde hier het begrip informatie een centrale rol: alleen
als de informatie in het proces toeneemt is er sprake van een meting en dus individuatie. Dit
lijkt overeen te komen met het proces van individuatie dat Simondon beschrijft.

134 Bergson, “An Introduction to Metaphysics”, p. 12.
135 Everett, “Theory of the Universal Wavefunction”, p. 73.
136 Bergson, “An Introduction to Metaphysics”, p. 44.

37



v (® o { Yy >
o

Figuur 2 Schematische weergave van hoe de vertakking van de werkelijkheid leidt tot verschillende waarnemers. Elke
splitsing symboliseert een meting, al dan niet met verschillende mogelijke uitkomsten. Elk gekleurd bolletje staat voor een
meetuitkomst. Aan het begin van het proces is er één waarnemer (0), waaruit uiteindelijk meerdere waarnemers volgen die
elk een eigen, unieke, continue ervaring hebben. Drie hiervan zijn weergeven (1,2,3).

Net als bij Simondon is in de interpretatie van Everett het ontstane individu enkel een
relatieve werkelijkheid. Voor Simondon is het individu relatief op twee manieren: “het is niet
al het zijn, en het resultaat van een staat van zijn waarin het noch als individu noch als
principe van individuatie bestond.”’” Het individu is een “zekere fase van zijn die een pre-
individuele werkelijkheid veronderstelt, en die, zelfs na de individuatie, niet op zichzelf
bestaat.”’* Dit zien we terug bij Everett: voor de meting bevindt het systeem zich — vanuit
het perspectief van de waarnemer — in een pre-individuele toestand, waar het nog geen
definieerbare eigenschappen heeft. Het individu dat vervolgens ontstaat in het meetproces is
niet 4l het zijn maar één van de mogelijkheden die naast elkaar blijven bestaan. Het heeft
daarmee geen onafhankelijk bestaan, maar is relatief aan de toestand van de rest van het
systeem.

Hoe ontstaan dan macroscopische objecten? Everett beschrijft dit als volgt: stel we hebben
een afgesloten doos met daarin een elektron en een proton. Initieel is van beide deeltjes de
positie onbekend, en de kans om het ergens te vinden gelijk over de doos verdeelt — zodat de
informatie van de positie van beide deeltjes minimaal is. Na verloop van tijd verwachten we
dat de deeltjes met elkaar gecorreleerd raken en een waterstofatoom vormen. De mogelijke
posities van beide deeltjes zijn nog steeds uniform over de doos verdeelt, maar deze zijn niet
meer onafhankelijk. In plaats daarvan is de positie van het ene deeltje nu relatief aan die van
de ander, zij moeten namelijk voldoen aan de golffunctie van een waterstofatoom. Kennen
we nu de positie van één van de twee deeltjes, dan weten we ook meer over de positie het
andere deeltje. De totale informatie is dus toegenomen.

Naarmate meer deeltjes zich op dezelfde manier met het systeem correleren, blijft de
informatie toenemen — vergelijk dit met het kristallisatieproces dat Simondon beschrijft. De
positie van elk van de deeltjes apart blijft even onbekend. Maar “desondanks kunnen we
spreken van het bestaan van een relatief goed gedefinieerd object”, schrijft Everett, “gezien

137 Simondon, “The Position of the Problem of Ontogenesis”, p. 5.
138 Jbid.

38



de specificatie van de positie van één van de deeltjes, of het zwaartepunt, leidt tot een
situatie waarin de relatieve posities van de overgebleven deeltjes dicht verdeeld zijn rond de
gespecificeerde positie, op een manier dat ze een relatief goed gedefinieerd object

vormen.”1%

De golffunctie van het totale systeem beschrijft dan dus geen onsamenhangende verzameling
van deeltjes (lage informatie), maar — doordat de deeltjes met elkaar zijn gecorreleerd — een
superpositie waarin elke term een relatief goed gedefinieerd object (hoge informatie) op een
andere positie beschrijft. Wanneer een waarnemer nu ook met het systeem wordt
gecorreleerd, wordt zoals we eerder zagen ook hij een onderdeel van de superpositie. Elke
term correspondeert dan met een waarnemer die een object op een andere definitieve positie
waarneemt. Het object is dus — zoals Nietzsche zei — altijd een subjectieve werkelijkheid.

5.2.5 Overgang naar de klassieke wereld

Stel nu we hebben een systeem waarvan de positie van het zwaartepunt in eerste instantie
bekend is. Na verloop van tijd verspreidt dit systeem zich dan volgens de wetten van de
kwantummechanica langzaam door de ruimte, waardoor de positie steeds meer onbekend
wordt. De snelheid waarmee dit gebeurt is echter athankelijk van de massa van het object:
een klein systeem zoals een enkel waterstofatoom vertoont vrijwel direct ‘kwantumachtig’
gedrag. Voor een macroscopisch systeem daarentegen — bestaande uit typisch zo'n 1023
deeltjes — is de tijd voordat deze effecten merkbaar zijn z6 groot dat deze verwaarloosbaar is
op de schaal van een mensenleven. In plaats daarvan zal het systeem zich bij (goede)
benadering gedragen volgens de wetten van de klassieke mechanica.

De golffunctie van een macroscopisch systeem beschrijft dus in het algemeen geen objecten
met goed gedefinieerde eigenschappen, maar kan altijd worden gezien als een superpositie
van toestanden die dat wel doen. Een waarnemer ziet altijd een wereld van objecten, die zich
bij herhaalde observatie bij benadering gedragen volgens de wetten van de klassieke
mechanica. Hoe goed deze benadering is, hangt af van de massa van het systeem. Zo laat
Everett zien hoe in zijn interpretatie de verschijning van de klassieke wereld volgt uit de
kwantumwereld op continue en deterministische wijze.

139 Everett, “Theory of the Universal Wavefunction”, p. 87.

39



6 Conclusie

De ontwikkelingen in de kwantummechanica van de afgelopen eeuw vragen om een
metafysische interpretatie. Door de jaren heen zijn verschillende voorstellen gedaan, maar er
is nog geen eenduidig antwoord. Hier is getracht deze discussie voort te zetten door een
aantal van deze voorstellen vanuit een filosofisch perspectief te onderzoeken.

In 1927 was Niels Bohr de eerste die een coherent antwoord wist te formuleren. Zijn
Kopenhageninterpretatie stelde dat de concepten van de klassieke natuurkunde maar in
beperkte mate toepasbaar zijn op de onderliggende werkelijkheid. We kunnen verschillende
tegenstrijdige concepten op dezelfde werkelijkheid plakken afthankelijk van de keuze in
experimentele opstelling, maar we zijn wel aan deze concepten gebonden omdat deze de
macroscopische wereld van de meetinstrumenten beschrijven — de wereld die wij
waarnemen. Uitspraken over de werkelijkheid hebben dus alleen betekenis in relatie tot een
mogelijke waarneming. Bohr veronderstelt een discontinuiteit tussen de ervaringswereld en
een onderliggende ‘echte” wereld, en plaatst zichzelf hiermee in de traditie van Kant.

Einstein uitte kritiek op deze interpretatie. Als aanhanger van Spinoza hield hij vast aan het
idee van een deterministische waarnemer-onafhankelijke werkelijkheid, en de mogelijkheid
om deze te objectief te beschrijven. Het discontinue en indeterministische karakter van de
kwantummechanische beschrijving was volgens Einstein enkel het gevolg van een tekort aan
kennis. Zijn realisme was gebaseerd op twee vooronderstellingen: het lokaliteitsprincipe stelt
dat gebeurtenissen alleen een effect kunnen hebben op hun directe omgeving; het
separabiliteitsprincipe dat aan ruimtelijk gescheiden systemen een onafhankelijke
werkelijkheid kan worden toeschreven.

In het licht van de Bell-experimenten zijn echter niet beide principes houdbaar. Om recht te
doen aan Einsteins bewaren en de experimentele feiten moet één van de twee verworpen
worden. Het lokaliteitsprincipe essentieel is in de algemene relativiteitstheorie, en wordt ook
door Bohr en zijn aanhangers niet direct verworpen. Daarom wordt voorgesteld om het
separabiliteitsprincipe op te geven. Hierdoor komen we op de vraag aan welke delen van de
werkelijkheid we dan wel een onafhankelijk bestaan kunnen toewijzen — een probleem van
individuatie.

Dit is een veelbesproken onderwerp in de filosofie. Vanuit de ideeén van Nietzsche, James en
Bergson wordt een omkering van de normale manier van denken in dit aspect betoogd. Zij
stellen dat wij wel degelijk directe toegang hebben tot de werkelijkheid — de wereld die we
ervaren is de enige ‘echte” wereld. Het probleem in het westerse denken is dat altijd wordt
uitgegaan van een wereld van dingen die zijn, en we deze met statische concepten proberen
te reconstrueren. Maar in werkelijkheid is de wereld die we ervaren altijd in wording.
Simondon neemt deze ideeén over en komt tot de conclusie dat we niet het individu, maar
het proces waarin het individu tot stand komt als primair moeten beschouwen, voordat er
iets gezegd kan worden over het zijnde. Hij laat zien hoe het individu dan als relatieve

40



realiteit ontspringt uit een pre-individuele werkelijkheid, dat zichzelf structureert door een
systeem van relaties te vormen.

De alternatieve interpretatie van Everett sluit goed aan bij deze ideeén. Hij verwerpt het idee
dat de golffunctie ‘vervalt’, en kent aan de waarnemer geen aparte status toe. In plaats
daarvan postuleert hij enkel de continue en deterministische ontwikkeling van een systeem
volgens de Schrodingervergelijking. Dit impliceert dat alle mogelijkheden van de
werkelijkheid in een superpositie blijven bestaan. Bij het doen van een waarneming raakt de
waarnemer gecorreleerd met het waargenomen systeem, waardoor ook hij in een
superpositie raakt waarvan elke term correspondeert met een waarnemer die het systeem in
een definitieve staat aantreft. Het individu — oftewel een systeem met goed gedefinieerde
eigenschappen —is dan een relatieve werkelijkheid.

Everett’s theorie en de Kopenhageninterpretatie vormen beide een coherent antwoord op het
kwantummechanische vraagstuk, en zijn equivalent wat betreft de voorspellingen die ze
doen. Welke verdient de voorkeur? Het is begrijpelijk dat de ingenieur voor de
Kopenhageninterpretatie kiest. Een waarnemer ziet altijd een definitieve meetuitkomst, en
de Kopenhageninterpretatie biedt het gereedschap om deze zo goed mogelijk te voorspellen.
Waarom zou men zich dan achteraf nog druk maken over mogelijkheden die niet zijn

waargenomen?

Maar vanuit een wijsgerig oogpunt is de Kopenhageninterpretatie wel erg “veilig.” Er is geen
reden waarom de golffunctie zou moeten vervallen als gevolg van een waarneming; Everett
laat zien dat zonder dit te postuleren exact dezelfde voorspellingen kunnen worden gedaan.
Als we accepteren dat in de kwantummechanische werkelijkheid meerdere mogelijkheden
naast elkaar kunnen bestaan; waarom kunnen we onszelf dan niet als in een soortgelijke
situatie beschouwen, maar eisen we dat elk systeem een definitieve positie kiest zodra wij er
interactie mee hebben — alsof wij buiten de werkelijkheid staan en hier geen onderdeel van

uitmaken?

Daarnaast ervaren we een wereld die wordt gekenmerkt door continuiteit. We hebben geen
grond waarop we kunnen stellen dat de wereld discontinu is, en de onze niet de echte. Bohr
had misschien gelijk door te zeggen dat we met statische concepten de wereld nooit volledig
kunnen grijpen. Maar het is niet zo dat het menselijk denken hier tot is beperkt. Zelfs de
exacte wetenschappen hebben met de differentiaalrekening — zoals Everett met de
Schrodingervergelijking laat zien — een middel om een wereld uit te drukken die continu in
wording is; een deterministische wereld waarin toch niet alles voorspelbaar is, omdat elke
relatie — en kennis is een relatie — de creatie van nieuwe mogelijkheden impliceert. Dat is de
wereld die we ervaren.

Vanuit de filosofische invalshoek die hier is gekozen verdient de theorie van Everett dus de
voorkeur. Everett schreef aan het einde van zijn scriptie dat hij met zijn theorie poogde een
brug te slaan tussen de posities van Einstein en Bohr. Ik hoop dat ik, ondanks de beperkte
visie van dit onderzoek, ook een klein steentje heb kunnen bijdragen aan de voortzetting van
hun discussie, en de lezer heb kunnen enthousiasmeren voor de wonderen van de
kwantumwereld — die toch ook de onze is.

41



Literatuurlijst

Einstein, Albert. “Physics and Reality.” Journal of the Franklin Institute 221, no. 3 (1936): pp.
349-382.

Bohr, Niels. “The Quantum Postulate and the Recent Development of Atomic Theory.” Nature
121, no. 3050 (1928): pp. 580-590.

Einstein, Albert. “Autobiographical Notes”. In Albert Einstein: Philosopher-Scientist, bewerkt
door Paul Arthur Schilpp, pp. 1-95. New York: MF] Books, 1970.
Clauser, John F. “Early History of Bell’s Theorem”. In Quantum [Un]speakables, bewerkt door
R.A. Bertlmann en A. Zeilinger, pp. 61-98. Berlijn: Springer, 2002.

Kumar, Manyjit. Quantum: Einstein, Bohr, and the Great Debate about the Nature of Reality. New
York: W.W. Norton & Company, 2010. ISBN: 978-0-393-07829-9.

Everett III, Hugh. “Theory of the Universal Wavefunction”. In The Many-Worlds Interpretation
of Quantum Mechanics, bewerkt door Bryce S. DeWitt en Neill Graham, pp. 3-140.
Princeton: Princeton University Press, 1973.

Born, Max en Albert Einstein. The Born-Einstein Letters. Vertaald door Irene Born. Londen:
The MacMillan Press, 1971.

Young, Thomas. “The Bakerian Lecture. Experiments and Calculations Relative to Physical
Optics”. Philosophical Transactions of the Royal Society of London 94 (1804): pp. 1-16.

Tonomura, A., J. Endo, T. Matsuda en T. Kawasaki. “Demonstration of Single-Electron Build-
up of an Interference Pattern.” American Journal of Physics 57, no. 2 (1989): pp. 117-120.

Feynman, Richard. The Character of Physical Law. London: British Broadcasting Cooperation,
1965.

Nietzsche, Friedrich. Twilight of the Idols. Vertaald door Richard Polt. Indianapolis: Hackett
Publishing Company, 1997.

Bohr, Niels. “Can Quantum Mechanical Description of Reality Be Considered Complete?”
Physical Review 48, no. 8 (1935): pp. 696-702.
Kant, Immanuel. Prolegomena to Any Future Metaphysics. Vertaald en bewerkt door Gary
Hatfield. Cambridge: Cambridge University Press, 2004.
Born, Max. Natural Philosophy of Cause and Chance. Oxford: Oxford University Press, 1949.

Bergson, Henri. An Introduction to Metaphysics. Vertaald door T.E. Hulme. New York: G.P.
Putnam’s Son, 1912.

42



Einstein, Albert. Letters to Solovine 1906-1955. New York: Open Road Media, 2011.

Einstein, Albert, Boris Podolsky, en Nathan Rosen. “Can Quantum Mechanical Description
of Reality Be Considered Complete?” Physical Review 47, no. 10 (1935): pp. 777-780.

Griftiths, David en Darrell Schroeter. Introduction to Quantum Mechanics. Cambridge:
Cambridge University Press, 2018. ISBN 978-1-107-18963-8h.

Bell, John. “On the Einstein Podolsky and Rosen Paradox”. Physics 1, no. 3 (1964): pp. 195-
200.

Bohm, David en Yakir Aharonov. “Discussion of Experimental Proof for the Paradox of
Einstein, Rosen, and Podolsky”. Physical Review 108, no. 4 (1957): pp. 1070-1076.

Hensen, Bob, H. Bernien, A. E. Dréau, A. Reiserer, N. Kalb, M. S. Blok, J. Ruitenberg, R. F. L.
Vermeulen, R. N. Schouten, C. Abelldn, et al. “Loophole-free Bell inequality violation
using electron spins separated by 1.3 kilometres”. Nature 526, no. 7575 (2015): pp. 682-686.

Howard, Don. “Einstein on Locality and Separability”. Studies in History and Philosophy of
Science 16, no. 3 (1985): pp. 171-201.

Fine, Arthur. “Einstein’s Interpretations of the Quantum Theory”. Science in Context 6, no. 1
(1993): pp. 257 — 273.

Wiseman, Howard. “Death by experiment for local realism”. Nature 526, no. 7575 (2015): pp.
649-650.

Paty, Michel. “Einstein and Spinoza.” In Spinoza and the Sciences, bewerkt door Marjorie
Grene en Debra Nails, pp. 267-304. Dordrecht: D. Reidel Publishing Company, 1986.

Jammer, Max. Einstein and Religion: Physics and Theology. Princeton: Princeton University
Press, 1999.

Spinoza, Baruch. “The Ethics”. In A Spinoza Reader, bewerkt door Edwin Curley, pp. 85-265.
Princeton: Princeton University Press, 1994.

Einstein, Albert, Max Planck en James Murphy. “Epilogue: A Socratic Dialogue”. In Where is
Science Going, vertaald door James Murphy, pp. 201-221. New York: Norton, 1932.

Howard, Don. “Holism, separability, and the metaphysical implications of the Bell
experiments.” In Philosophical Consequences of Quantum Theory: Reflections on Bell’s Theorem.
Bewerkt door James Cushing en Ernan McMullin, pp. 224-253. Notre Dame: University of
Notre Dame Press, 1989.

43


https://www.nature.com/articles/nature15759#auth-H_-Bernien
https://www.nature.com/articles/nature15759#auth-A__E_-Dr_au
https://www.nature.com/articles/nature15759#auth-A_-Reiserer
https://www.nature.com/articles/nature15759#auth-N_-Kalb
https://www.nature.com/articles/nature15759#auth-M__S_-Blok
https://www.nature.com/articles/nature15759#auth-J_-Ruitenberg
https://www.nature.com/articles/nature15759#auth-R__F__L_-Vermeulen
https://www.nature.com/articles/nature15759#auth-R__F__L_-Vermeulen
https://www.nature.com/articles/nature15759#auth-R__N_-Schouten
https://www.nature.com/articles/nature15759#auth-C_-Abell_n

Nietzsche, Friedrick. “First Essay”. In On the Genealogy of Morality, vertaald door Carol
Diethe, pp. 10-34. Cambridge: Cambridge University Press, 2007.

Nietzsche, Friedrich. The Will to Power. Vertaald door R. Kevin Hill en Michael A. Scarpitti.
Londen: Penguin Books, 2017.

James, William. “A World of Pure Experience”. Journal for Philosophy, Psychology, and
Scientific Methods 1, no. 3 (1904): pp. 533-543.

Bergson, Henri. The Creative Mind. Vertaald door Mabelle L. Andison. New York: The
Philosophical Library, 1946.

Simondon, Gilbert. “The Position of the Problem of Ontogenesis”. Vertaald door Gregory
Flanders. Parrhesia 7, no. 1 (2009): pp. 4-16.

Bowden, Sean. “Gilles Deleuze, a Reader of Gilbert Simondon”. In Gilbert Simondon: being and
technology, pp. 135-153. Edinburgh: Edinburgh University Press, 2012.

Stiegler, Bernard. “The Uncanniness of Thought and the Metaphysics of Penelope”. Parrhesia
23 (2015): pp. 63-77.

Barthélémy, Jean-Hugues. “Individuation and Knowledge: The ‘refutation of idealism” in
Simondon’s Heritage in France”. SubStance 41, no. 3 (2012): pp. 60-73.

Trimmer, John D. “The Present Situation in Quantum Mechanics: A Translation of
Schrodinger’s “Cat Paradox’ Paper.” Proceedings of the American Philosophical
Society 124, no. 5 (1980): pp. 323-338.

Schlosshauer, Maximilian. Decoherence and the Quantum-to-Classical Transition. Berlijn:
Springer, 2007.

44



