
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Werkelijkheid in Wording 

Een Voortzetting van het Debat over de Metafysische Interpretatie van de 

Kwantummechanica 

 

Auteur: Luka Vinck 

Studentnummer: 548175 

Hoofdstudie: Technische Natuurkunde 

 

Begeleider: dr. S. van Tuinen 

Adviseur: dr. T.K.A.M. de Mey 

 

Datum: 2 april 2022 

Woorden: 15399 



1 

 

Inhoud 

1 Inleiding ......................................................................................................................................... 3 

1.1 Van Debat naar Dogma ....................................................................................................... 3 

1.2 Doel, Structuur en Methodologie ....................................................................................... 4 

2 De Kopenhageninterpretatie ....................................................................................................... 7 

2.1 Tweespletenexperiment ....................................................................................................... 7 

2.2 Complementariteit ............................................................................................................... 8 

2.2.1 Causaliteit en Ruimtetijd ............................................................................................. 9 

2.2.2 Heisenberg’s Onzekerheidsrelatie ........................................................................... 10 

2.2.3 Tweespletenexperiment Herzien ............................................................................. 10 

2.3 Overeenkomsten met Kant ................................................................................................ 11 

3 De (Meta)fysica van Albert Einstein ........................................................................................ 13 

3.1 EPR-Paradox ....................................................................................................................... 14 

3.1.1 Bell-test ......................................................................................................................... 15 

3.2 Einsteins eigen incompleetheidsargument ..................................................................... 16 

3.3 Einstein en Spinoza ............................................................................................................ 18 

3.3.1 Spinoza’s Metafysica .................................................................................................. 18 

3.3.2 Natuurkunde en de Werkelijkheid .......................................................................... 19 

3.3.3 Plaats van het Subject ................................................................................................. 20 

4 De Filosofie van Individuatie.................................................................................................... 22 

4.1 Nietzsche: De Psychologie van het ‘Ding’ ...................................................................... 22 

4.2 James: Werkelijkheid van Relaties ................................................................................... 23 

4.3 Bergson: Intuïtieve waarheid ............................................................................................ 24 

4.4 Simondon: Het Worden van Zijn ..................................................................................... 26 

4.4.1 Pre-individuele Werkelijkheid .................................................................................. 26 

4.4.2 Individuatie als Transductieve Operatie ................................................................. 26 

4.4.3 Kennis en Informatie .................................................................................................. 28 

4.5 Individuatie in de Kwantumwereld ................................................................................ 29 

4.5.1 Kwantum als Beschrijving van een Pre-individuele Werkelijkheid .................... 29 

4.5.2 Stiegler en Bohr: Kennis is Performatief .................................................................. 30 

4.5.3 Kritiek van Barthélémy .............................................................................................. 31 

5 Everett’s Alternatief: een Relatieve Werkelijkheid ................................................................ 32 

5.1 Theorie van de Universele Golffunctie ............................................................................ 32 



2 

 

5.1.1 Het Meetproces ........................................................................................................... 32 

5.1.2 Waarneming ................................................................................................................ 33 

5.1.3 Informatie .................................................................................................................... 34 

5.2 Discussie van de Metafysische Implicaties ..................................................................... 35 

5.2.1 Schrödinger’s Kat in de Kopenhageninterpretatie ................................................ 35 

5.2.2 Oneindige werkelijkheid ........................................................................................... 36 

5.2.3 Trajecten van waarnemers ........................................................................................ 37 

5.2.4 Individuatie door correlatie ...................................................................................... 37 

5.2.5 Overgang naar de klassieke wereld ......................................................................... 39 

6 Conclusie...................................................................................................................................... 40 

Literatuurlijst ....................................................................................................................................... 42 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
 



3 

 

1 Inleiding 
 

“Normaal gesproken kan een natuurkundige het filosoferen beter aan een filosoof 

overlaten”, schreef Einstein in 1936, “maar in een tijd waarin de fundamenten van de 

natuurkunde zelf ter discussie komen te staan kan dit niet langer juist zijn.”1 Zo was de 

situatie in de jaren 30: Lange tijd vormde de klassieke mechanica een solide basis voor de 

natuurkunde, maar de komst van zowel de kwantummechanica als Einsteins eigen 

relativiteitstheorie hadden de onvolkomenheid van dit fundament blootgelegd. Zij stelden 

hier echter geen eenduidig nieuw wereldbeeld tegenover. Integendeel, in bepaalde opzichten 

leken de twee onverenigbaar. Het is dus de taak van de natuurkundige om op zoek te gaan 

naar een nieuw fundament en de concepten die hij gebruikt te evalueren, vond Einstein, 

omdat hij zelf het beste weet “waar de schoen wringt”2. 

1.1 Van Debat naar Dogma 

Voor Einstein wrong de schoen bij de kwantummechanica. Alhoewel, niet zozeer bij de 

theorie ansich, de juistheid waarvan hij niet in twijfel trok, maar bij de dominerende 

Kopenhagen interpretatie hiervan, zoals deze onder leiding van Niels Bohr in de jaren 20 

was geformuleerd. Bohr stelde dat een werkelijkheid onafhankelijk van de waarnemer niet te 

definiëren is.3 Een deeltje waarnaar niet gekeken wordt heeft simpelweg geen positie of 

snelheid; pas bij het doen van een waarneming worden potentiële eigenschappen 

geactualiseerd. Einstein daarentegen zag het juist als de taak van de natuurkunde om een 

waarnemer-onafhankelijke werkelijkheid te beschrijven. 4 En hij was ervan overtuigd dat 

deze werkelijkheid compleet deterministisch was. Wat volgde was een diepgaand debat over 

wat werkelijkheid is, en in welke mate wij daar toegang tot hebben.   

Bohr wist echter al snel vrijwel de gehele natuurkundige gemeenschap achter zich te krijgen 

– en dat bleef decennialang onveranderd. John F. Clauser, een van de weinige 

natuurkundige die in de jaren 70 nog wel vraagtekens bij de Kopenhageninterpretatie durfde 

te zetten, vergelijkt de situatie in de natuurkunde na de oorlog met de anticommunistische 

heksenjacht van Joe McCarthy: “Elk open onderzoek naar de wonderen en eigenaardigheden 

van de kwantummechanica en kwantumverstrengeling dat buiten de rigide partijlijn ging 

was praktisch verboden door het bestaan van verschillende religieuze stigma’s en sociale 

druk, die samengenomen neerkwamen op een evangelische kruistocht tegen zulk denken.”5 

Iemand die zich wel kritisch opstelde tegenover de kwantumtheorie, werd bestempeld als 

een ‘charlatan’ en moest vrezen voor zijn carrière. Niet onterecht stelde Murray Gell-Mann in 

 
1 Albert Einstein, “Physics and Reality,” Journal of the Franklin Institute 221, no. 3 (1936): p. 349. 
2 Ibid. 
3 Niels Bohr, “The Quantum Postulate and the Recent Development of Atomic Theory”, Nature 121, 

no. 3050 (1928): p. 580. 
4 Albert Einstein, “Autobiographical Notes”, in Albert Einstein: Philosopher-Scientist, red. Paul Arthur 

Schilpp (New York: MJF books, 1970), p. 81. 
5 John F. Clauser, “Early History of Bell’s Theorem”, in Quantum [Un]speakables, red. R.A. Bertlmann 

en A. Zeilinger (Berlijn: Springer, 2002): p. 62. 



4 

 

zijn Nobel-lezing van 1969 dat Niels Bohr een hele generatie van natuurkundigen had 

“gehersenspoeld.”6  

Het is ook om deze reden dat een alternatieve interpretatie van de kwantummechanica die 

Hugh Everett III in 1957 formuleerde initieel geen draagvlak vond. Gedesillusioneerd 

switchte de natuurkundige van de academische wereld naar het Pentagon. En toen hij in 

1982 stierf aan een hartaanval, kon hij niet meer meemaken hoe zijn ‘veel-werelden’ 

interpretatie uiteindelijk toch serieus genomen werd.7 De theorie blinkt uit door haar 

logische simpliciteit; ze geeft geen speciale status aan de waarnemer, en maakt geen 

onderscheid tussen de ervaringswereld en een onderliggende ‘echte’ wereld.  

Toch is de Kopenhageninterpretatie nog steeds dominant. Tenminste, misschien kunnen we 

tegenwoordig beter spreken van een agnostische houding. Het is niet zozeer dat de 

religieuze stigma’s die Clauser noemde nog zo sterk zijn; de discussie rond de metafysische 

implicaties van de theorie is simpelweg op de achtergrond geraakt. Ik kan uit mijn eigen 

ervaring als natuurkundestudent zeggen dat vragen als ‘Wat is de golffunctie?’, ‘Wat geldt 

als een waarnemer?’ of ‘Wat is de relatie tussen de klassieke wereld en de kwantumwereld?’ 

niet of nauwelijks aan bod kwamen. De focus in de academische wereld is verschoven naar 

technologische toepassingen. En hier leent de Kopenhageninterpretatie zich prima voor – 

alhoewel nu ook de oorspronkelijke nuance van de theorie overbodig lijkt en langzaam 

verdwijnt. We leren simpelweg dat de golffunctie ‘vervalt’ bij het doen van een waarneming, 

wat dat ook moge betekenen.  

Maar dit betekent niet dat er sprake is van een nieuw fundament: de algemene 

relativiteitstheorie en kwantummechanica zijn nog altijd onverenigbaar, en zowel rond de 

Kopenhageninterpretatie als rond alle alternatieven zijn een hoop onbeantwoorde vragen. 

Daarom voel ook ik de noodzaak tot filosoferen. Hiermee bedoel ik dan niet alleen de 

filosofie als vakgebied, maar juist ook een wijsgerige houding naar de wereld toe. De 

beroemde fysicus Pauli zei ooit: “Je zou evenmin je hoofd moeten breken over vragen over 

het bestaan van iets waar je toch niks van af kan weten, als over de eeuwenoude vraag 

hoeveel engelen op de punt van een naald kunnen zitten.”8 Ik wil deze vragen juist wel 

stellen, want de schoen wringt nog steeds.   

1.2 Doel, Structuur en Methodologie 

Het doel van dit onderzoek is om de discussie tussen Einstein en Bohr nieuw leven in te 

blazen, en terug te gaan naar de vraag hoe we de kwantummechanica vanuit een 

metafysisch oogpunt moeten interpreteren. Er zal worden betoogd dat hoewel de 

Kopenhageninterpretatie een coherent raamwerk vormt om de kwantummechanica in te 

begrijpen – die voor praktische doeleinden zeker volstaat – deze vanuit een wijsgerig 

oogpunt niet de voorkeur verdient. In plaats daarvan vormt de theorie van Everett een beter 

 
6 Geciteerd in: Manjit Kumar, Quantum: Einstein, Bohr, and the Great Debate about the Nature of Reality 

(New York: W.W. Norton & Company, 2010): p. 360. 
7 Ibid. 
8 Pauli parafraseerde hier Otto Stern in een brief aan Born, opgenomen in: Max Born en Albert 

Einstein, The Born-Einstein Letters (Londen: The MacMillan Press, 1971): p. 128. 



5 

 

alternatief. Hierbij baseren we ons specifiek op de metafysische traditie die niet een wereld 

van zijn, maar een wereld in wording vooropstelt.  

Het tweede hoofdstuk zal eerst de originele Kopenhageninterpretatie uiteenzetten zoals deze 

door Bohr is geformuleerd. We zullen zien dat zijn theorie te plaatsen is in de metafysische 

traditie van Kant. Vervolgens gaat het derde hoofdstuk in op Einsteins bezwaren tegen de 

Kopenhageninterpretatie. Einstein was een groot bewonderaar van Spinoza, wiens filosofie 

we zullen gebruiken om Einsteins denken beter te doorgronden. Uiteindelijk moeten we 

concluderen dat Einstein geen coherent alternatief weet te formuleren, maar wel terechte 

vraagtekens plaatst bij de interpretatie van Bohr. De metafysische implicaties van de 

kwantumtheorie komen uiteindelijk neer op een probleem van individuatie: aan welke delen 

van de werkelijkheid kunnen we een onafhankelijk bestaan toeschrijven? 

In het vierde hoofdstuk wordt dit probleem vanuit vier filosofen benaderd: Nietzsche, James, 

Bergson en Simondon. Nietzsche is één van die filosofen – net als Kant en Spinoza – die niet 

alleen een bepaald idee vertegenwoordigen, maar een hele beweging in de filosofie. Bij 

Nietzsche bestaat deze beweging uit een omkering van het Platonisme – dat zo sterk 

doorleeft in de traditie van Kant en het westerse denken in het algemeen. Dit houdt in dat de 

waarheid niet in een andere wereld wordt geplaatst; de enige ‘echte’ wereld is de wereld die 

we ervaren, en wat we ervaren is een wereld die continu in wording is. Deze ideeën werken 

door in het denken van James, Bergson en Simondon. Vanuit hun filosofieën zal worden 

betoogd dat we niet moeten uitgaan van een wereld die bestaat uit individuen met vaste 

identiteiten, maar dat we juist het proces waarin het individu wordt gevormd als 

primordiaal moeten beschouwen.  

Het vijfde hoofdstuk presenteert dan de alternatieve interpretatie van Everett. Ook hij 

beschrijft een wereld in wording en keert zich tegen het Kantiaanse denken van Bohr. Everett 

kent geen speciale status aan de waarnemer toe; zijn theorie postuleert enkel de 

deterministische ontwikkeling van de golffunctie volgens de Schrödingervergelijking, met 

als gevolg een wereld die wordt gekenmerkt door de continue creatie van nieuwe 

mogelijkheden, en waarin individuen met vaste eigenschappen enkel een relatieve 

werkelijkheid zijn. Dit sluit goed aan bij de metafysica van de hierboven genoemde 

filosofische beweging, maar ook bij het deterministische wereldbeeld van Spinoza. Tot slot 

kan dus in het zesde hoofdstuk worden geconcludeerd dat vanuit de eerdergenoemde 

filosofische overwegingen deze interpretatie de voorkeur verdient.  

Buiten deze Inleiding en de Conclusie zal worden geprobeerd om de verschillende 

hoofdrolspelers zo veel mogelijk zelf aan het woord te laten. Alhoewel ik natuurlijk een 

narratief bouw dat naar een zekere conclusie toewerkt, en dus een bepaalde richting op 

stuur, tracht ik als verteller waar mogelijk een afstandelijke houding aan te nemen, zodat de 

ideeën op gelijke voet naast elkaar worden geplaatst en de lezer zelf zijn oordeel kan vellen.  

Dit betekent ook dat het onderzoek zich zo veel mogelijk beperkt tot primaire literatuur, met 

enkele uitzonderingen: Het populairwetenschappelijke boek van Manjit Kumar over de 

geschiedenis van de kwantummechanica wordt gebruikt om het debat tussen Einstein en 

Bohr in een historische context te plaatsen. Ook komen in het derde hoofdstuk Einstein-



6 

 

kenners Don Howard en Arthur Fine prominent aan bod, welke de achterliggende ideeën in 

Einsteins kritiek uitgebreid geanalyseerd hebben; en worden in de discussie rond Simondon 

een aantal ideeën van Bernard Stiegler en Jean-Hugues Barthélémy besproken. Dit laatste 

met als voornaamste redenen dat er nog weinig teksten van Simondon zelf uit het Frans 

vertaald zijn, en deze twee aanhangers van zijn traditie specifiek ingaan op de relatie van 

zijn filosofie tot de kwantummechanica. 

Natuurlijk biedt deze selectie van denkers maar een beperkt perspectief op de complexe 

wereld van de kwantummechanica, en de metafysica in het algemeen. Maar ik hoop op deze 

manier de discussie tussen Einstein en Bohr voort te kunnen zetten, door er een nieuw 

perspectief op te bieden.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 

 

2 De Kopenhageninterpretatie 
 

In 1927 was de Deense natuurkundige Niels Bohr de eerste die een coherente interpretatie 

van de kwantummechanica wist te formuleren, waarin hij de raadselachtige ontwikkelingen 

van de voorgaande jaren bijeenbracht.9 Vooral de golf-deeltjes dualiteit van de werkelijkheid 

op haar kleinste niveau was voor wetenschappers destijds een steeds groter wordend 

enigma. Al sinds de tijd van Newton en Huygens woedde een debat over de vraag of licht 

een golf was, of uit deeltjes bestond. De elektromagnetische theorie van Maxwell uit de 19e 

eeuw – ondersteund door verschillende experimenten – leek deze discussie definitief te 

hebben beslecht: licht was een golf. Maar in 1905 toonde Einstein aan dat het foto-elektrisch 

effect alleen verklaard kon worden door het bestaan van een fundamenteel lichtdeeltje. 

Daarnaast bestond al sinds de Grieken het idee dat materie uit fundamentele deeltjes 

bestond, wat werd bevestigd door de ontdekking van het elektron in 1897 en de atoomkern 

in 1911. Toen De Broglie in 1924 echter liet zien dat alle materie zich ook als golf gedroeg, 

stelden dit natuurkundigen opnieuw voor een raadsel.10  

2.1 Tweespletenexperiment 

Dat deze dubbelzinnigheid van de natuur niet te rijmen valt met de normale manier van 

denken – in ieder geval in de natuurkunde – kan het beste worden geïllustreerd met een 

voorbeeld. Aan het begin van de 19e eeuw toonde Thomas Young met zijn beroemde 

tweespletenexperiment als eerste het golfkarakter van licht aan.11 Hij scheen 

monochromatisch licht op een niet-doorlatend scherm met daarin twee dunne spleten. 

Achter het scherm stond een tweede, wit scherm, waarop dan een afwisselend patroon van 

lichte en donkere strepen zichtbaar werd. Dit verschijnsel kon enkel worden verklaard door 

diffractie en interferentie – twee typische golfverschijnselen.   

Later is het experiment in vele vormen herhaald. Ook wanneer een stroom deeltjes, zoals 

bijvoorbeeld elektronen, op de spleten werd afgevuurd ontstond hetzelfde patroon. Iets 

wonderbaarlijks gebeurde echter wanneer de bron zo werd afgesteld dat deze niet meer dan 

één deeltje tegelijk uitzond. Zo’n deeltje kan dan door één van de twee spleten het 

detectiescherm bereiken en wordt daar zichtbaar als een stip – zoals men van een deeltje zou 

verwachten. Deze stippen zijn in eerste instantie schijnbaar willekeurig over het scherm 

verdeeld. Maar naarmate na verloop van tijd meer deeltjes het detectiescherm bereiken, 

wordt langzaam weer hetzelfde interferentiepatroon zichtbaar (zie Figuur 1). 12   

  

 
9 Bohr zette deze interpretatie voor het eerst uiteen tijdens zijn zogenaamde ‘Como lezing’, welke later 

is gepubliceerd in Nature: Bohr, “The Quantum Postulate and the Recent Developtment in Atomic 

Theory”, pp. 580-590. 
10 Kumar, Quantum: Einstein, Bohr, and the Great Debate about the Nature of Reality, pp. 364-373. 
11 Thomas Young, “The Bakerian Lecture. Experiments and Calculations Relative to Physical Optics,” 

Philosophical Transactions of the Royal Society of London 94 (1804): pp. 1-16. 
12 Zie bijvoorbeeld: A.Tonomura et al. , “Demonstration of Single-Electron Build-up of an Interference 

Pattern,” American Journal of Physics 57, no. 2 (1989): pp. 117-120. 



8 

 

 

 

 

 

 

 

 

Wat is hier aan de hand? Een deeltje zou ten alle tijden een goed gedefinieerde positie 

moeten hebben, wat lijkt te kloppen op het moment van afvuren en wanneer het deeltje het 

detectiescherm bereikt. Maar daartussen gedraagt het deeltje zich als een golf, die door beide 

spleten gaat en met zichzelf interfereert – anders zou het geen interferentiepatroon kunnen 

veroorzaken.13 De stelling ‘het deeltje gaat door één van de twee spleten’ lijkt dus 

onhoudbaar.  

Stel nu dat we een manier bedenken om te kijken door welk van de twee spleten elk elektron 

gaat – bijvoorbeeld door een sterke lichtbron achter de spleten te plaatsen, waardoor de 

fotonen worden verstrooid wanneer er een elektron langskomt. In dat geval zien we 

duidelijk dat elk elektron door één van de twee spleten gaat. Maar, tegelijkertijd is ook het 

interferentiepatroon verdwenen. Zodra we het licht uitzetten is het interferentiepatroon weer 

terug.14 Het lijkt of het kijken zelf de werkelijkheid beïnvloedt. 

2.2 Complementariteit 

Dat is volgens Bohr precies wat er aan de hand is. Zijn antwoord op de golf-deeltjes dualiteit 

is gebaseerd op het idee van complementariteit: er is, zo stelt hij, “een fundamentele 

beperking in de klassieke natuurkundige ideeën wanneer deze worden toegepast op 

atomaire fenomenen.”15 Onze interpretatie van experimentele resultaten berust echter 

volledig op deze klassieke concepten, met als gevolg dat er bij een waarneming altijd sprake 

is van een “inherente irrationaliteit.”16 Maar, zegt Bohr, dit betekent niet dat de verschillende 

klassieke interpretaties van de onderliggende werkelijkheid tegenstrijdig zijn. Integendeel, 

 
13 Dit kan worden geverifieerd door achtereenvolgend één van de twee spleten af te sluiten. In dat 

geval ziet men geen interferentiepatroon verschijnen, wat betekent dat dit patroon niet het resultaat 

kan zijn van deeltjes die door één van de twee spleten gaan. 
14 Richard Feynman, “Probability and Uncertainty – the Quantum Mechanical view of Nature,” in The 

Character of Physical Law (London: British Broadcasting Cooperation, 1965): pp. 140-141. 
15 Bohr, “The Quantum Postulate and the Recent Development of Atomic Theory”, p. 580. 
16 Ibid.  

Figuur 1 Het beroemde tweespletenexperiment illustreert de golf-deeltjes dualiteit van elektronen. De elektro gun vuurt per 

keer een enkel elektron af, dat door een van de twee spleten het detectiescherm kan bereiken. Elk elektron dat het 

detectiescherm bereikt wordt weergeven met een stip, waarbij het elektron zich gedraagt als een deeltje. Naarmate meer 

elektronen het detectiescherm bereiken ontstaat een interferentiepatroon, een typisch golfverschijnsel.         

 

 



9 

 

ze vullen elkaar juist aan daar waar de anderen tekortschieten: het zijn complementaire 

beelden van de werkelijkheid. 

2.2.1 Causaliteit en Ruimtetijd  

De klassieke natuurkunde wordt volgens Bohr gekarakteriseerd door een samenkomst van 

het idee van causaliteit en de beschrijving van fenomenen in ruimtetijd. Het concept van een 

deeltje hoort bij het denken in causaliteit. Dit idee vooronderstelt namelijk, zoals Nietzsche al 

zei17, een ‘ding’ dat iets ‘doet’ – het deeltje ‘vliegt’, ‘botst’, ’neemt op’, ‘staat af’ met als gevolg 

de uitwisseling van energie en impuls. Causaliteit staat ons dus toe om te denken in termen 

van behoudswetten. Het concept van een golf daarentegen hoort bij de ruimtetijd 

beschrijving. De evolutie van dingen in tijd en ruimte wordt beschreven door een 

golfvergelijking (differentiaalvergelijking), waarbij er niet sprake is van een scherp 

gedefinieerd individu maar een golf die zich uitspreidt in ruimtetijd. In de ruimtetijd 

beschrijving staat het superpositieprincipe centraal, waarbij verschillende mogelijkheden 

elkaar niet uitsluiten maar naast elkaar bestaan, letterlijk ‘op elkaar worden geplaatst’, en de 

wet van het uitgesloten midden – het deeltje is op positie x of niet op positie x – in het 

algemeen niet meer geldt.  

In de klassieke natuurkunde kunnen deze concepten tegelijkertijd worden toegepast. Maar in 

de kwantummechanica zijn ze complementair en sluiten ze elkaar uit. De essentie van de 

kwantummechanica, zo stelt Bohr, wordt gevormd door het idee dat elke waarneming een 

interactie met het systeem impliceert. Dit heeft verregaande consequenties. De definitie van 

de toestand van een systeem impliceert dat we deze kunnen isoleren – oftewel dat deze vrij 

is van externe invloeden. Maar hiermee wordt de mogelijkheid tot een waarneming 

uitgesloten, en “verliezen de concepten van tijd en ruimte dus hun directe betekenis.”18 

Omgekeerd betekent een waarneming dat een ondubbelzinnige definitie van een systeem 

onmogelijk is, met als gevolg dat er “geen sprake kan zijn van causaliteit in de gebruikelijke 

zin van het woord.”19  

De causale beschrijving en ruimtetijd beschrijving van een fenomeen symboliseren dus de 

idealisatie van respectievelijk definitie en waarneming. De gelijktijdige toepassing van deze 

concepten in de klassieke natuurkunde wordt verantwoord met het feit dat de invloed ten 

gevolge van de waarneming op macroscopische schaal verwaarloosbaar klein is. Maar op 

(sub)atomaire schaal is dit niet het geval, waardoor geen objectief onderscheid kan worden 

gemaakt tussen objectsysteem en meetsysteem, en deze niet langer een onafhankelijke 

werkelijkheid bezitten.   

 
17 Volgens Nietzsche was dit echter een van de grootste fouten in het menselijk denken, zie: Friedrich 

Nietzsche, “The Four Great Errors,” in Twilight of the Idols, vert. Richard Polt (Indianapolis: Hackett 

Publishing Company, 1997): p. 32. 
18 Bohr, “The Quantum Postulate and the Recent Development of Atomic Theory”, p. 580.  
19 Ibid. 



10 

 

2.2.2 Heisenberg’s Onzekerheidsrelatie 

In het formalisme van de kwantummechanica komt deze fundamentele beperking van de 

klassieke concepten tot uiting in Heisenberg’s onzekerheidsrelatie.20 Deze stelt dat het 

product van twee canoniek geconjugeerde variabelen21 – zoals bijvoorbeeld positie en 

impuls, of tijd en energie – altijd groter is dan een zekere constante.22 Dit betekent dat deze 

variabelen niet tegelijkertijd scherp gedefinieerd kunnen zijn. Wanneer bijvoorbeeld de 

positie van een deeltje exact bekend is, kan de impuls dat niet zijn, maar moet deze een 

onzekerheid hebben die minstens gelijk is aan de bovengenoemde constante. Omgekeerd 

geldt hetzelfde: wanneer de impuls exact bekend is, kan de positie dat niet zijn.  

Het is geen toeval dat energie en impuls bij de causale beschrijving van de werkelijkheid 

horen, en positie en tijd bij die van ruimtetijd. Elk paar geconjugeerde variabelen 

correspondeert met twee complementaire concepten, die niet tegelijkertijd toepasbaar zijn op 

de werkelijkheid. De onzekerheidsrelatie drukt dus niet zozeer een onwetendheid uit, maar 

de maximale ‘scherpte’ waarmee we deze beide variabelen tegelijkertijd kunnen definiëren.23 

Welke variabele scherp gedefinieerd kan worden hangt af van de keuze van de 

experimentele opstelling.24  

2.2.3 Tweespletenexperiment Herzien 

In het licht van de Kopenhageninterpretatie zijn de wonderbaarlijkheden van het 

tweespletenexperiment beter te begrijpen. Het onderliggende fenomeen is niet een golf of 

een deeltje – dit zijn beide abstracties. Zo lang we geen experimentele opstelling gebruiken 

waarmee we kunnen bepalen door welke spleet het deeltje gaat, kunnen we tussen het 

moment van afschieten en moment van inslag op het detectiescherm niet spreken van een 

deeltje met een vaste positie, maar gedraagt het zich als een golf en wordt het 

interferentiepatroon zichtbaar. De vraag ‘door welke spleet gaat het deeltje?’ heeft dan geen 

enkele betekenis. Bedenken we echter een opstelling waarmee we exact kunnen bepalen door 

welke spleet het deeltje gaat – bijvoorbeeld door een lichtbron achter de spleten te plaatsen – 

dan is er inderdaad sprake van een deeltje met een vaste positie. Het concept van een golf is 

dan echter niet meer adequaat en we verliezen het interferentiepatroon. De keuze van de 

experimentele opstelling bepaalt dus wanneer het concept van een deeltje of dat van een golf 

gebruikt kan worden.  

 
20 De Duitse natuurkundige Werner Heisenberg was een van de medegrondleggers van de 

Kopenhageninterpretatie. De onzekerheidsrelatie ontdekte hij terwijl hij werkte onder Bohr, en dit 

vormde een directe aanleiding voor Bohr’s idee van complementariteit. Zie: Manjit Kumar, 

“Uncertainty in Kopenhagen”, in Quantum: Einstein, Bohr, and the Great Debate about the Nature of 

Reality (New York: W. W. Norton & Company, 2010): pp. 244-265.  
21 Canoniek refereert hier aan het Hamiltoniaanse formalisme dat wordt gebruikt in de 

kwantummechanica. Canoniek geconjugeerde variabelen corresponderen met operatoren die niet 

commuteren. Deze kunnen ook worden gezien als paren van variabelen in de Fourier transformatie. 
22 Namelijk de constante van Planck h gedeeld door viermaal Pi.  
23 In het Duits wordt de relatie van Heisenberg ‘Die Unschärferelation’ genoemd, wat letterlijk 

vertaald als ‘onscherpheidsrelatie.’ 
24 Niels Bohr, “Can Quantum-Mechanical Description of Physical Reality be Considered Complete?”, 

Physical Review 48, no. 8 (1935): p. 699. 



11 

 

In het formalisme van de kwantummechanica wordt dit als volgt weergeven: de toestand 

van het deeltje wordt beschreven door een golffunctie. Nadat deze wordt afgeschoten, volgt 

deze de Schrödingervergelijking en verspreid deze zich door tijd en ruimte. De ‘golf’ gaat 

dan door beide spleten en interfereert met zichzelf. Zodra de ‘golf’ het detectiescherm bereikt 

vervalt de golffunctie en wordt het ‘deeltje’ gedwongen om een positie te kiezen. De 

waarschijnlijkheid om het deeltje ergens te vinden wordt gegeven door de amplitude van de 

golf op die plek, welke is verdeeld volgens het interferentiepatroon. Als we het experiment 

dus vele malen herhalen wordt langzaam dit patroon zichtbaar. Bepalen we echter al bij de 

spleten de positie van het deeltje, dan vervalt de golffunctie daar en krijgt het deeltje een 

vaste positie, waardoor er niet meer sprake is van een golf die met zichzelf kan interfereren. 

De golffunctie is dus een wiskundig construct die ons helpt met het voorspellen van de 

mogelijke uitkomsten van een waarneming – niet een objectieve beschrijving van de 

werkelijkheid.  

2.3 Overeenkomsten met Kant 

Bohr’s denken toont overeenkomsten met de traditie van Kant en diens transcendentaal 

idealisme. Net als Kant maakt hij een fundamenteel onderscheid tussen de ervaringswereld 

en een onderliggende ‘echte’ werkelijkheid, die ontoegankelijk is voor waarneming. Ook 

lijken hun concepties van wat de natuur is en wat er over haar gezegd kan worden overeen 

te komen.  

Kant beschouwt de natuur als de “totaalsom van alle objecten van ervaring.”25 Dit betreft 

enkel de dingen zoals ze aan ons verschijnen via de zintuigen. Het ding ansich daarentegen – 

hoe het ‘echt’ is, in zichzelf – kan geen object van ervaring zijn. Hier kunnen we dus ook 

geen uitspraken over doen of kennis van hebben. Toch kunnen we een objectieve 

beschrijving geven van de natuur door de universele condities waaronder waarneming 

mogelijk is te bestuderen. De natuurwetten beschrijven dus niet het gedrag van de dingen 

ansich, maar de a priori voorwaarden waaronder we iets kunnen ervaren.26  

Bij Bohr zien we iets soortgelijks. Voordat we een waarneming doen aan een systeem kan 

deze geen object van ervaring zijn. We kunnen dan dus ook geen concrete uitspraken doen 

over de eigenschappen van het systeem. Wel kunnen we, met behulp van de golffunctie, de 

mogelijke uitkomsten van een waarneming beschrijven. De golffunctie beschrijft hier dus 

niet het systeem zoals het is, maar de mogelijkheden tot ervaring die we hebben.  

Daarnaast stelt Kant net als Bohr dat causaliteit en ruimtetijd geen eigenschappen zijn die 

aan de werkelijkheid zelf toebehoren. Beide zijn ‘ideeën’ die we toepassen op onze 

percepties, en waarmee we deze aan elkaar relateren en als geheel structureren. 27 Hoewel 

deze a priori zijn, hebben ze dus enkel betekenis met betrekking tot waarneming.  

 
25 Immanuel Kant, Prolegomena to Any Future Metaphysics, vert. Gary Hatfield (Cambridge: Cambridge 

University Press, 2004): p. 48. 
26 Ibid., p. 57.  
27 Alhoewel causaliteit en ruimtetijd voor Kant niet op gelijke voet staan en elkaar niet uitsluiten, en 

dus ook niet complementair kunnen zijn. Ruimte en tijd zijn voor Kant pure intuïties van de 

representatie, de eerste stap waarmee we percepties structureren. Oordelen op basis van enkel deze 



12 

 

Dit verklaart waarom Bohr veronderstelt dat uitspraken over de natuur alleen zinnig zijn in 

combinatie met een beschrijving van een experimentele opstelling. De natuurkunde kan geen 

beschrijving geven van de werkelijkheid zoals deze is – elke waarneming verstoort haar 

namelijk. In plaats daarvan heeft de natuurkunde de taak om een beschrijving te geven van 

wat er gezegd kan worden over de natuur, met betrekking tot mogelijke manieren waarop 

we haar kunnen ervaren.  Deze mogelijkheden hangen af van de interactie die we hebben 

met de werkelijkheid.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 
intuïties zijn subjectief. Causaliteit is een van de pure concepten van het verstand. Deze staan ons toe 

om ook objectief geldige uitspraken te doen. Zie: Kant, Prolegomena to Any Future Metaphysics, pp. 24–

123. 



13 

 

3 De (Meta)fysica van Albert Einstein 
 

Hoewel Bohr snel het grootste deel van de wetenschappelijke gemeenschap achter zijn 

interpretatie wist te krijgen, kon hij de beroemdste natuurkundige van zijn tijd niet 

overtuigen. Einstein bleef zich tot het einde van zijn leven verzetten tegen wat hij noemde 

“Spookachtige langeafstandseffecten.”28 Op zich zijn zulke protesten tegen een nieuwe 

theorie die oude ideeën onderuithaalt niet verwonderlijk; Einsteins kritiek doet denken aan 

het verzet tegen Newtons concept van een kracht die werkt op afstand in de zeventiende 

eeuw. Zoals Bergson ooit schreef: “vele concepten van de moderne natuurkunde moeten in 

eerste instantie obscuur hebben geleken, niet makkelijk verenigbaar met concepten die al 

eerder in de wetenschap zijn opgenomen, en inderdaad erg dicht bij de grens van 

absurditeit.”29 Pas naargelang we concepten succesvol weten toe te passen worden deze 

steeds duidelijker voor ons.  

Voor Einstein was de mogelijkheid tot toepassing echter niet voldoende. De 

indeterministische, discontinue natuur van de Kopenhageninterpretatie strookte niet met 

zijn “geloof” – zoals hij dit noemde – in een “rationele natuur.”30 Maar naarmate het succes 

van de Kopenhageninterpretatie groeide namen steeds minder mensen hem serieus – tot het 

punt dat werd gezegd dat de oude man seniel zou zijn geworden.31 Dit doet geen recht aan 

het denken van één van de grondleggers van de kwantumtheorie. Einstein stelde niet dat de 

Kopenhageninterpretatie niet correct was, maar dat deze geen complete beschrijving van de 

werkelijkheid kon zijn.  In tegenstelling tot Bohr hield hij vast aan de overtuiging dat het de 

taak is van de natuurkunde een werkelijkheid onafhankelijk van de waarnemer te 

beschrijven – de wereld zoals deze is.32 Einstein was dus niet tevreden met een interpretatie 

die enkel logisch consistent en instrumenteel was.  

Zoals Don Howard heeft betoogd moeten we dit niet zien als een blind geloof in realisme.33 

Einsteins argument wordt vaak gereduceerd tot de zogenaamde ‘EPR-paradox’, uit het 

beroemde artikel dat hij schreef samen met zijn collega’s Podolsky en Rosen. Zoals we zullen 

zien was zijn bezwaar in werkelijkheid fundamenteler, en gegrond in een filosofie die haar 

wortels heeft in Spinoza.  

 
28 In het originele Duits: ‘spukhafte Fernwirkungen.’ In het Engels vaak vrij vertaald als ‘spooky action 

at a distance.’ Einstein deed deze beroemde uitspraak in een brief aan Born, gepubliceerd in: Max 

Born, Natural Philosophy of Cause and Change (Oxford: Oxford University Press, 1949), p. 122. 
29 Henri Bergson, An Introduction to Metaphysics, vert. T.E. Hulme (New York: G.P. Putnam’s Son, 

1912): p. 87.  
30 Albert Einstein, Letters to Solovine 1906-1955 (New York: Open Road Media, 2011): p. 77. 
31 Clauser, “Early History of Bell’s Theorem”, p. 72.  
32 Einstein, “Autobiographical Notes”, p. 81. 
33 Don Howard, “Einstein on Locality and Separability”, Studies in History and Philosophy of Science 16, 

no. 3 (1985): p. 176. 



14 

 

3.1 EPR-Paradox 

In 1935 stelden Einstein, Podolsky en Rosen (EPR) in hun gelijknamige artikel de vraag: Kan 

de kwantummechanische beschrijving van de fysieke werkelijkheid als compleet worden beschouwd?34 

Hun antwoord was ‘nee.’ Een noodzakelijke voorwaarde voor een complete theorie was 

volgens hen dat “elk element uit de fysieke werkelijkheid een tegenhanger moet hebben in 

de theorie.” Vervolgens is dan natuurlijk de vraag wat de elementen van de fysieke 

werkelijkheid zijn, en EPR beaamden – geheel in lijn met de kwantumfysica – dat deze niet a 

priori kunnen worden vastgesteld, maar enkel empirisch verkregen kunnen worden. In 

plaats daarvan gaven zij het volgende criterium: “Als, zonder op enige manier een systeem 

te verstoren, we met zekerheid de waarde kunnen voorspellen van een fysische grootheid, 

dan bestaat er een element van de fysieke werkelijkheid die overeenkomt met deze fysische 

grootheid.”35  

Zoals we al zagen is een van de grondbeginselen van de kwantummechanica het 

onzekerheidsprincipe van Heisenberg, die stelt dat grootheden die corresponderen met 

canoniek geconjugeerde variabelen – zoals positie en impuls – niet tegelijkertijd bepaald 

kunnen zijn. Hieruit trekken EPR de volgende conclusie: (I) de beschrijving die de 

kwantummechanica geeft van de werkelijkheid is niet compleet, óf (II) eigenschappen die 

corresponderen met geconjugeerde variabelen kunnen niet tegelijkertijd een werkelijkheid 

hebben.  

Dan komt het gedachtenexperiment: stel we hebben twee systemen, 1 en 2, die voor een 

korte tijd een interactie met elkaar aangaan, waarna ze ruimtelijk van elkaar worden 

gescheiden en niet meer met elkaar interacteren. Van beide systemen is de staat voor de 

interactie bekend, wat betekent dat we de toestand van het samengestelde systeem 1+2 voor 

elk daaropvolgend moment kunnen bepalen, ook nadat de systemen van elkaar gescheiden 

zijn. Het is echter in het formalisme van de kwantummechanica niet mogelijk om de staat 

van een van de individuele systemen na de interactie te bepalen – omdat deze aan elkaar zijn 

gecorreleerd.  

Wel kunnen we een meting doen aan een van beide systemen. Stel, we meten aan systeem 1 

de grootheid 𝐴, en deze blijkt de waarde 𝑎 te hebben; dan vervalt de toestand van het 

samengestelde systeem ten gevolge van de meting en is systeem 1 nu in een toestand die 

correspondeert met de gevonden waarde 𝑎, een eigenfunctie van de operator 𝐴. Ook van 

systeem 2 kunnen we dan de golffunctie vaststellen. Deze stelt ons nu in staat om met 

zekerheid de grootheid 𝐴 voor systeem 2 te bepalen. 

Hadden we echter de grootheid 𝐵 gemeten aan systeem 1, en hierbij de waarde 𝑏 gevonden, 

dan was systeem 1 in een andere toestand vervallen: een die een eigenfunctie is van de 

operator 𝐵. In dat geval was ook systeem 2 in een andere toestand geweest, waarmee we de 

grootheid 𝐵 voor systeem 2 kunnen vaststellen.  

 
34 Albert Einstein, Boris Podolsky, en Nathan Rosen, “Can the Quantum-Mechanical Description of 

Physical Reality be Considered Complete?” Physical Review 47, no. 10 (1935): pp. 777-780. 
35 Ibid., p. 777 



15 

 

Dit betekent dat het mogelijk is om twee verschillende golffuncties toe te schrijven aan 

systeem 2, afhankelijk van de meting die we doen aan systeem 1. De meting aan systeem 1 

kan echter geen directe invloed hebben op systeem 2. De verschillende golffuncties 

beschrijven dus dezelfde realiteit.  

Nu kan het voorkomen, zo tonen de auteurs aan, dat de 𝐴 en 𝐵 canoniek geconjugeerde 

variabelen zijn. Door het meten van de grootheid 𝐴 ofwel 𝐵 aan systeem 1, kunnen we voor 

systeem 2 de grootheid 𝐴 óf 𝐵 met zekerheid bepalen. Maar de meting heeft niks veranderd 

aan de onderliggende realiteit van systeem 2. Als gevolg moeten we, in overeenstemming 

met het eerder gestelde criterium, tegelijkertijd de grootheid 𝐴 en 𝐵 als een element van 

dezelfde werkelijkheid in systeem 2 beschouwen. Dit spreekt stelling (II) tegen, en dus 

moeten we stelling (I) als haar enige alternatief aannemen. Conclusie: de 

kwantummechanische beschrijving van de werkelijkheid is niet compleet.  

3.1.1 Bell-test 

Voor lange tijd bleef de EPR-paradox een onderwerp van filosofische discussie. In het 

algemeen werd het artikel geïnterpreteerd als een argument voor het bestaan van 

zogenaamde lokale verborgen variabelen – variabelen die niet toegankelijk zijn voor 

waarneming36 maar wel de uitkomst van een meting voorbeschikken. Dit zouden de 

ontbrekende puzzelstukjes zijn die de kwantummechanische theorie compleet moesten 

maken.  

De meeste natuurkundigen waagden zich echter überhaupt niet aan een dergelijk 

metafysisch debat. Een natuurkundige theorie wordt uiteindelijk getoetst aan haar 

overeenstemming met empirische data; de Kopenhagen interpretatie had tot dan toe elke test 

doorstaan, met als gevolg dat ze een bijna religieus dogmatische status had gekregen onder 

natuurkundigen.37 Het bestaan van lokale verborgen variabelen was niet experimenteel vast 

te stellen. Sterker nog, de theorieën die geformuleerd werden waren erop gericht om 

dezelfde voorspellingen te doen als de Kopenhagen interpretatie. Waarom zou men zich 

druk maken over iets wat je toch niet kunt weten? 

In 1964 deed de relatief onbekende Ierse natuurkundige John Bell echter een opmerkelijke 

ontdekking. Hij toonde aan dat elke mogelijke lokale-verborgen-variabelentheorie tot een 

tegenspraak leidde met de kwantummechanica die empirisch was vast te stellen.38 Hiervoor 

gebruikte hij een alternatieve versie van het EPR-gedachtenexperiment die was 

geformuleerd door Bohm en Aharonov:39 de twee systemen zijn hier twee spin-½ deeltjes, 

die spontaan gevormd worden uit een spin-zero deeltje. Omdat het totale impulsmoment 

gelijk moet blijven, staat vast dat wanneer van een van de deeltjes de spincomponent in een 

 
36 In de kwantummechanica zijn enkel grootheden die overeenkomen met een hermitische operator 

toegankelijk voor waarneming, zie: David Griffiths en Darrell Schroeter, ‘Observables’, in Introduction 

to Quantum Mechanics (Cambridge: Cambridge University Press, 2018): pp. 122-126. 
37 Manjit Kumar, “The Quantum Demon,” in Quantum: Einstein, Bohr, and the Great Debate About the 

Nature of Reality (New York: W.W. Norton & Company, 2010): pp. 354-363. 
38 John Bell, “On the Einstein Podolsky and Rosen Paradox”, Physics 1, no. 3 (1964): pp. 195-200. 
39 David Bohm en Yakir Aharonov, “Discussion of Experimental Proof for the Paradox of Einstein, 

Rosen, and Podolsky”, Physical Review 108, no. 4 (1957): pp. 1070-1076. 



16 

 

arbitraire richting wordt gemeten, het andere deeltje in diezelfde richting een tegengestelde 

spin moet hebben. Informatie van de spincomponent in de ene richting sluit echter 

informatie over de spincomponent in een andere richting uit – volgens het 

onzekerheidsprincipe van Heisenberg. De vraag is dus of de uitkomst van een meting aan de 

spincomponent van een van de deeltjes van tevoren vast staat en deze informatie ontbreekt 

in de kwantummechanische beschrijving (de EPR-stelling), of dat deze uitkomst afhangt van 

de keuze van de richting waarin wordt gemeten bij het andere deeltje en er voor het doen 

van een meting überhaupt niet kan worden gesproken van een goed gedefinieerde spin voor 

beide systemen afzonderlijk (de Kopenhageninterpretatie).  

Bell stelde een experiment voor waarin van beide deeltjes tegelijkertijd de spincomponent in 

een willekeurige richting wordt gemeten. Vervolgens liet hij zien dat als er inderdaad een 

onderliggende variabele was die de uitkomst van de metingen voorbeschikte – zoals hij zelf 

trouwens ook onderschreef – de statistische relatie tussen de uitkomsten van de metingen 

moest voldoen aan een zekere ongelijkheid. Deze ‘ongelijkheid van Bell’ zou niet gelden 

volgens de voorspellingen van de Kopenhangen interpretatie. Dus, door het experiment 

vaak genoeg te herhalen en hierbij op willekeurige wijze en afzonderlijk van elkaar de 

richting waarin wordt gemeten bij beide deeltjes te variëren, kon het bestaan van lokale 

verborgen variabelen experimenteel worden vastgesteld. 

Het experiment, nu bekend als de Bell-test, is in de daaropvolgende decennia vele malen en 

in vele vormen uitgevoerd. De uitkomsten waren echter eenduidig: keer op keer werd de 

ongelijkheid van Bell geschonden.40 Hiermee was - zo concludeerde de natuurkundige 

gemeenschap - het bestaan van lokale verborgen variabelen definitief uitgesloten en het 

debat tussen Einstein en Bohr beslecht.41 Kopenhagen had gewonnen.   

3.2 Einsteins eigen incompleetheidsargument 

Het is echter, zoals onder andere Howard42 en Fine43 hebben opgemerkt, verkeerd om het 

EPR-argument gelijk te stellen aan Einsteins denken. In een brief aan Schrödinger vertelt 

Einstein hoe het artikel een product was van discussies tussen hem, Podolksy en Rosen, 

maar dat het artikel uiteindelijk door Podolsky was geschreven – Einstein beheerste de 

Engelse taal niet erg goed- en dat hij ontevreden was over het resultaat, omdat het 

belangrijkste punt naar zijn mening was ‘verborgen onder eruditie.’44  

 
40 Recent nog is in Delft een Bell-test uitgevoerd die als compleet ‘loophole-free’ wordt beschouwd: 

Bob Hensen et al., “Loophole-free Bell inequality violation using electron spins separated by 1.3 

kilometres”, Nature 526, no. 7575 (2015): pp. 682-686. 
41 Helaas hebben beiden de ontwikkelingen rond de Bell-test niet mogen meemaken; Einstein overleed 

in 1955 en Bohr zeven jaar later.  
42 Howard, “Einstein on Locality and Separability”, pp. 171-201. 
43 Arthur Fine, “Einstein’s Interpretations of the Quantum Theory”, Science in Context 6, no. 1 (1993): 

pp. 257 – 273. 
44 Geciteerd in: Howard, “Einstein on Locality and Separability”, p. 175. 



17 

 

Het EPR-argument wordt gezien als de conjunctie van twee fundamentele 

veronderstellingen: lokaliteit en realisme.45 Lokaliteit betekent dat gebeurtenissen alleen 

invloed kunnen hebben op hun ‘directe’ omgeving – ook causale verbanden worden 

gelimiteerd door de lichtsnelheid.46 Met realisme wordt bedoeld dat systemen ten alle tijden 

een eigen werkelijkheid bezitten met vast gedefinieerde eigenschappen, onafhankelijk van 

een waarnemer. Beide aannames zijn nodig om tot de paradox te komen.  

Nu hadden Bohr en zijn aanhangers geen problemen met lokaliteit. In zijn antwoord op de 

EPR-paper schrijft Bohr: “Natuurlijk is er in een dergelijk geval geen sprake van een 

mechanische verstoring van het systeem onder beschouwing gedurende de laatste kritische 

fase van de meetprocedure.”47 Maar het realisme waar het EPR-argument op is gebouwd is 

nou juist datgene wat volgens de Kopenhagen interpretatie niet geldt. Het bestaan van 

waarnemer-onafhankelijke systeemeigenschappen als uitgangspunt nemen, en hiervan uit 

vervolgens aantonen dat de kwantummechanische beschrijving niet compleet is omdat de 

theorie deze eigenschappen niet beschrijft, leidt tot een cirkelredenatie.48 

Er is een onderliggende aanname in het realisme van het EPR-argument die niet expliciet 

wordt benoemd: men veronderstelt door middel van een principe van individuatie te weten 

wat geldt als een afzonderlijk systeem en wat niet. Voor Einstein was dit juist het 

belangrijkste punt in zijn meningsverschil met Bohr, dat verborgen bleef in de formulering 

van Podolsky. Einstein geloofde dat objecten die, op een zekere tijd, ruimtelijk van elkaar 

gescheiden zijn een van elkaar onafhankelijk bestaan - oftewel een eigen fysische staat – 

bezitten.49 Dit noemt Howard het separabiliteitsprincipe.50 Bohr verwerpt dit principe 

impliciet wanneer hij stelt dat de kwantummechanische beschrijving compleet is, en dit is 

precies waar Einstein het debat naartoe wilde leiden.51 

In zijn eigen argument tegen de compleetheid van de kwantummechanische beschrijving, 

zoals hij deze in latere essays heeft geformuleerd, maakt Einstein het separabiliteitsprincipe 

dan ook wél expliciet. Hij gebruikt hetzelfde gedachtenexperiment gebruikt als het EPR-

argument, maar zijn redenering is een stuk simpeler: afhankelijk van de meting die we doen 

aan systeem 1 kunnen we verschillende golffuncties toeschrijven aan systeem 2. De meting 

aan systeem 1 kan echter geen directe invloed hebben op systeem 2, gezien de twee systemen 

ruimtelijk van elkaar gescheiden zijn. Het feit dat we verschillende golffuncties kunnen 

toeschrijven aan dezelfde werkelijkheid betekent dus dat deze geen complete beschrijving 

van het systeem kunnen zijn. Deze conclusie kan alleen ontweken worden door óf te stellen 

 
45 Zie bijvoorbeeld: Howard Wiseman, “Death by experiment for local realism”, Nature 526, no. 7575 

(2015): pp. 649-650. 
46 Dit volgt uit de relativiteitstheorie. 
47 Niels Bohr, “Can Quantum-Mechanical Description of Physical Reality be Considered Complete?”, 

Physical Review 48, no. 8 (1935): p. 700. 
48 Howard, “Einstein on Locality and Separability”, p. 175. 
49 Albert Einstein, “Quantum Mechanics and Reality”, in The Born-Einstein Letters, vert. Irene Born 

(Londen: MacMillan Press, 1971), p. 170. 
50 Howard, “Einstein on Locality and Separability”, p. 173. 
51 Ibid., p. 183 



18 

 

dat de meting aan systeem 1 een directe invloed uitoefent op de staat van systeem 2 

(verwerping van lokaliteit), óf te ontkennen dat men in het algemeen individuele staten kan 

toeschrijven aan twee ruimtelijk gescheiden systemen (verwerping van separabiliteit). Neemt 

men echter beide principes aan, dan leidt dit tot een contradictie met de stelling dat de 

kwantummechanische beschrijving compleet is.52 

3.3 Einstein en Spinoza 

Einstein vertoont in zijn denken een sterk verwantschap met Spinoza, voor wie hij een diepe 

bewondering koesterde.53 In een brief aan Dagobert D. Runes schreef Einstein ooit: “Spinoza 

was de eerste die met echte consistentie het idee van een alles doordringend determinisme 

toepaste op menselijk denken, gevoel en handelen.” 54 Deze zin vat twee centrale ideeën van 

Spinoza samen die leidend zijn in Einsteins denken en kritiek op de Kopenhagen 

interpretatie: determinisme als noodzakelijkheid vanuit de essentie der dingen en het 

concept van psychofysisch-parallelisme.  

3.3.1 Spinoza’s Metafysica 

In zijn Ethica stelt Spinoza dat er maar één substantie is: Deus sive natura.55 Maar deze ‘God’ is 

geen antropomorfisch wezen dat zich bezighoudt met aardse zaken en een vrije wilt heeft. 

Integendeel, dit zou God als subject tegenover de natuur als object plaatsen, terwijl God voor 

Spinoza juist immanent is. God is de oneindige substantie met een oneindig aantal attributen 

waaruit oneindig veel dingen volgen – de totaliteit van alles wat is. Particuliere dingen in de 

wereld zijn niets anders dan modi, oftewel affecties van Gods attributen (EIP25C). Zo is 

ruimtelijkheid een attribuut van God, en zijn particuliere ruimtelijke dingen modi van dit 

attribuut, die een uiting geven aan de essentie van wat God is (EIIP2). Op dezelfde manier 

zijn singuliere gedachten een uiting van de essentie van God voor zover Hij een denkend 

ding is (EIIP1).  

Dit alles gebeurt op noodzakelijke wijze. Alles wat is volgt uit de essentie van God op 

dezelfde manier als het uit de essentie van een driehoek volgt dat zijn hoeken gelijk zijn aan 

180 graden (EIP17S). Niks in de natuur is contigent, en wanneer dit zo lijkt komt dit enkel 

door een gebrek aan kennis (EIP33S1). Sterker nog, dingen hadden niet anders kunnen zijn, 

en ook niet in een andere volgorde kunnen zijn, dan zoals ze zijn gevolgd uit de essentie van 

God (EIP33). Spinoza’s determinisme is dus een absoluut (causaal) determinisme, dat 

redeneert vanuit noodzakelijkheid.  

Dit betekent ook dat de wil niet kan worden gezien als een vrije oorzaak (EIP32). De wil is 

niks anders dan een specifieke modus van denken, en heeft dus een externe oorzaak op 

grond waarvan het bestaat en handelt op een noodzakelijke wijze. Hetzelfde geldt voor het 

 
52 Einstein, “Autobiographical Notes”, p. 85. 
53 Einstein sprak bijvoorbeeld over hem als ‘Unseres Meister Spinoza’ (brief aan Willy Aron), zie: 

Michel Paty, “Einstein and Spinoza,” in Spinoza and the Sciences, red. Marjorie Grene en Debra Nails 

(Dordrecht: D. Reidel Publishing Company, 1986): p. 267.  
54 Geciteerd in: Max Jammer, “Einstein’s Religiosity and the Role of Religion in His Private Life,” in 

Einstein and Religion: Physics and Theology (Princeton: Princeton University Press, 1999): p. 45 
55 Baruch Spinoza, “The Ethics”, in A Spinoza Reader, red. Edwin Curley (Princeton: Princeton 

University Press, 1994): pp. 85-265 



19 

 

intellect: beide zijn “gerelateerd aan Gods natuur op dezelfde manier als beweging en rust, 

en absoluut alle andere natuurlijke dingen” (EIP32C2). Met psychofysisch parallelisme 

wordt hier dus bedoelt dat beide werelden uiting geven aan een ander attribuut van dezelfde 

werkelijkheid, zoals twee lijnen die elkaar volgen maar nooit raken.   

3.3.2 Natuurkunde en de Werkelijkheid 

Hoe verhouden deze ideeën zich tot Einsteins denken? Zoals we hebben gezien gelooft 

Einstein op de eerste plaats in het bestaan van een objectieve werkelijkheid, die compleet 

wordt geregeerd door wetten.56 Natuurkundige concepten komen volgens hem overeen met 

dingen in een ‘externe’ werkelijkheid, en met ons denken kunnen we deze werkelijkheid 

objectief beschrijven.57  Dit zien we ook terug in Spinoza, wanneer deze stelt dat een 

bestaand ding en het idee van dit ding hetzelfde zijn, maar uitgelegd door verschillende 

attributen van God, en dat de orde en verbanden der dingen hetzelfde is als de orde en 

verbanden der ideeën (EIIP7).  

Wetenschap, zo zegt Einstein, is niks anders dan “een verfijning van het alledaagse 

denken.”58 De natuurkunde specifiek gaat over de behandeling van zintuigelijke ervaringen 

en een begrip van hun onderlinge verbanden.59 De concepten van de natuurkunde zijn dus 

altijd verbonden aan de menselijk ervaring. Vergelijk dit weer met Spinoza: ook hij stelt dat 

de geest een ding alleen als ‘bestaand’ kan bevatten door middel van een idee van een 

affectie van het eigen lichaam (EIIP26).  

Het lokaliteits- en separabiliteitsprincipe komen voort uit dit alledaagse denken. En beide 

zijn volgens Einstein noodzakelijke voorwaarden voor het formuleren en testen van 

natuurkundige wetten. Het lokaliteitsprincipe is onmisbaar voor het idee van een (quasi-) 

gesloten systeem, en daarmee de mogelijkheid tot het empirisch testen van wetten.60 Het 

separabiliteitsprincipe hebben we nodig om de dingen die door de ervaring worden 

geïntroduceerd te ordenen in de wereld.61 Het fungeert als een raamwerk, of beter gezegd 

een raster, dat de wereld in vierdimensionale, oneindig kleine hokjes verdeelt.  Zonder dit 

principe zegt Einstein niet te weten wat de natuurkunde zou moeten beschrijven, omdat 

“wat wordt gezien als een systeem uiteindelijk conventie is, en ik niet zie hoe men [zonder 

dit principe] de wereld objectief kan opdelen, zodat er iets gezegd kan worden over de 

delen.”62 

In deze erkenning van de problematiek in het objectief opdelen van de wereld herkennen we 

Spinoza’s ideeën over substantie: fysieke objecten zijn modi die, voor zover ze tot de fysieke 

werkelijkheid behoren, uiting geven aan hetzelfde attribuut van God. Ze kunnen dus niet in 

 
56 Einstein in een brief aan Born, opgenomen in: Max Born, “Metaphysical Conclusions”, in Natural 

Philosophy of Cause and Chance (Oxford: Oxford University Press, 1949): pp. 122-128. 
57 Einstein, “Quantum Mechanics and Reality”, p. 170. 
58 Einstein, “Physics and Reality”, p. 349. 
59 Ibid. 
60 Einstein, “Quantum Mechanics and Reality”, p. 170. 
61 Ibid. 
62 Einstein in een ongepubliceerd commentaar op Born, geciteerd in: Howard, “Einstein on Locality 

and Separability”, p. 191. 



20 

 

essentie onderscheiden worden. In plaats daarvan schrijft Spinoza dat “materie overal 

hetzelfde is, en dat delen alleen worden onderscheiden voor zover materie op verschillende 

wijze wordt geaffecteerd, zodat zijn delen alleen modaal worden onderscheiden, niet 

werkelijk” (EIP15S). We kunnen affectie of modus hier vergelijken met wat Einstein bedoelt 

met een individueel systeem. Het separabiliteitsprincipe zou dan betekenen dat deze zich 

onderscheiden in de manier waarop ze uiting geven aan hun ruimtelijkheid doordat ze een 

andere plek in de ruimte innemen. 

3.3.3 Plaats van het Subject 

Het is ook met het lokaliteits- en separabiliteitsprincipe in ons achterhoofd dat we Einsteins 

spreken van een ‘externe’ werkelijkheid moeten interpreteren.63 In de Kopenhagen 

interpretatie staat het subject buiten de (atomaire) werkelijkheid, in de zin dat hij er geen 

deel van uitmaakt, geen directe toegang tot heeft, maar er wel in twee richtingen invloed 

wordt uitgeoefend. Voor Einstein staat het subject in de werkelijkheid, maar ruimtelijk gezien 

is de rest van de wereld dus extern aan het subject. Het separabiliteitsprincipe zegt dan dat 

wanneer een systeem ruimtelijk gescheiden is van het subject – zoals in het EPR-

gedachtenexperiment – deze een eigen bestaan heeft onafhankelijk van de realiteit op de 

plaats van het subject. Het lokaliteitsprincipe dicteert dat een gebeurtenis in de ruimte van 

het subject – zoals het te weten komen in welke staat het systeem is – geen directe invloed 

kan hebben op de werkelijke staat van het systeem.  

Sterker nog, een gebeurtenis in het bewustzijn kan überhaupt geen invloed hebben op een 

fysieke werkelijkheid. Dit komt overeen met het psychofysisch-parallelisme van Spinoza: de 

geest is één met het lichaam (EIIP13S), als twee kanten van dezelfde munt, en affecties van 

het lichaam corresponderen met ideeën van deze affecties in de geest (EIIP12).  Een idee van 

een object buiten het subject kan overeenkomen met de ruimtelijke werkelijk hiervan; maar 

er kan nooit een causaal verband bestaan tussen een idee in de geest en een object in de 

ruimte, omdat deze modi worden uitgelegd door verschillende attributen van God (EIIP6). 

Ze bevinden zich zogezegd in een parallelle werkelijkheid. 

Het idee dat de kwantumwereld indeterministisch is komt volgens Einstein voort uit een 

verwarring tussen de subjectieve en objectieve werelden.64 Hij schrijft: “Het indeterminisme 

van de kwantummechanica is een subjectief indeterminisme. Indeterminisme moet 

gerelateerd zijn aan iets, anders heeft het geen betekenis, en hier is het gerelateerd aan ons 

eigen onvermogen om de koers van individuele atomen te volgens en hun activiteit te 

voorspellen.”65 Een alternatief dat hij voorstelt is om de golffunctie in de 

kwantummechanische beschrijving te beschouwen als een beschrijving van de kennis die we 

hebben van een systeem, in plaats van een complete beschrijving van de werkelijkheid.66 De 

discontinue verandering van de golffunctie ten gevolge van het doen van een meting 

 
63 Ibid., p. 193. 
64 Einstein in een reactie op Murphy in: Albert Einstein, Max Planck en James Murphy, “Epilogue: A 

Socratic Dialogue”, in Where is Science Going?, vert. James Murphy (New York: Norton, 1932), p. 202 
65 Ibid. 
66 Einstein in een brief aan Ernst Cassirer, geciteerd in: Fine, “Einstein’s Interpretations of the 

Quantum Theory”, p. 262. 



21 

 

correspondeert dan simpelweg met een verandering in onze kennis van het systeem. Zo 

wordt het probleem van het bewustzijn dat de fysieke werkelijkheid beïnvloed ontweken.67  

Maar, we kunnen de uitkomsten van de Bell-experimenten niet negeren. Wat betekenen deze 

in het licht van het lokaliteits- en separabiliteitsprincipe? Over het algemeen wordt in de 

discussie rond de Bell-test gefocust op de mogelijke schending van het lokaliteitsprincipe. 

Bell zelf geeft in zijn artikel een afleiding voor zijn ongelijkheid die geldt voor alle lokale 

variabelen, ongeacht of deze zich aan het separabiliteitsprincipe houden,68 wat lijkt te 

impliceren dat de schending van zijn ongelijkheid in ieder geval het lokaliteitsprincipe 

breekt. Howard laat echter zien dat de ongelijkheid van Bell zowel van het lokaliteitsprincipe 

als het separabiliteitsprincipe af te leiden is.69 De Bell-experimenten schenden dus óf het 

lokaliteitsprincipe óf het separabiliteitsprincipe. Hij schrijft: “We focussen onze aandacht op 

de schijnbare demonstratie van niet-lokale effecten die op mysterieuze wijze worden 

gecommuniceerd tussen twee ruimtelijk gescheiden systemen, zonder onszelf de diepere 

vraag te stellen of er daadwerkelijk twee systemen zijn, of maar een.”70 Omdat het 

lokaliteitsprincipe een onmisbare rol vervuld in de relativiteitstheorie en een noodzakelijke 

voorwaarde is voor het empirisch testen van theorieën, betoogt Howard dat het beter is om 

het separabiliteitsprincipe los te laten.71 Dit betekent dan wel dat we op zoek moeten naar 

een nieuw principe van individuatie – de natuurkunde kan niet zonder, toch?.  

 

  

 
67 Einstein in een brief aan Heitler, geciteerd in: Fine, “Einstein’s Interpretations of the Quantum 

Theory”, p. 262. 
68 Bell, “On the Einstein Podolsky Rosen Paradox”, p. 196. 
69 Don Howard, “Holism, Separability and the Metaphysical Implications of the Bell Experiments”, in 

Philosophical Consequences of the Quantum Theory: Reflections on Bell’s Theorem, red. James Cushing en 

Ernan McMullin (Notre Dame: University of Notre Dame Press, 1989), pp. 224 – 259.  
70 Howard, “Einstein on Locality and Separability”, pp. 195-196. 
71 Ibid., p. 197. 



22 

 

4 De Filosofie van Individuatie  
 

Hoe wordt een ding een ‘ding’? Zoals we gezien hebben zag Einstein het als de taak van de 

natuurkunde om de werkelijkheid te beschrijven zoals deze is. Zo’n beschrijving gaat uit van 

een werkelijkheid die al geïndividueerd is: een wereld van dingen. Daarom is het geven van 

een natuurkundige beschrijving niet mogelijk zonder een bepaald principe van individuatie 

te vooronderstellen. Maar wat betekent het als een dergelijk principe niet a priori gevonden 

kan worden? En kan er überhaupt sprake zijn van een principe? Moeten we niet het proces 

van individuatie – het worden tot ‘ding’ – ook als een modus van de werkelijkheid 

beschouwen, in plaats van uit te gaan van dingen die ‘zijn’? En is het dan niet juist de taak 

van de natuurkunde om de werkelijkheid te beschrijven zoals deze wordt? 

4.1 Nietzsche: De Psychologie van het ‘Ding’ 

Er is in de filosofie altijd een hogere status toegekend aan dat wat is dan aan dat wat wordt, 

zo stelt Nietzsche.72 En dit is onterecht: wat de zintuigen ons laten zien – dat wat ‘echt’ is – 

toont juist enkel verandering. In plaats van trouw te blijven aan dit gegeven zoeken filosofen 

naar iets ‘eeuwigs’, met als gevolg dat “ze zich enkel bezighouden met conceptuele 

mummies; niks echts is ooit levend uit hun handen ontsnapt.”73 Dat het nooit goed lukte om 

dit eeuwige ‘zijn’ te bevatten werd toegeschreven aan misleiding door de zintuigen. Maar de 

zintuigen liegen niet, het gaat mis bij onze interpretatie van hun getuigenis. Het ‘zijn’ is een 

verzinsel.  

Dat geldt volgens Nietzsche dus ook voor het concept van een ‘ding’. Net zoals Spinoza 

betoogt hij dat het verkeerd is om de wil als een vrije oorzaak te zien. Door dit geloof zijn we 

gekomen op het idee van een ‘ik’ – een subject als actor in de wereld. Vervolgens zijn we dit 

idee op de wereld om ons heen gaan projecteren. Zo werd al het gebeuren een actie, en de 

wereld een veelheid aan ‘dingen’ die iets ‘doen’.74 Maar, zegt Nietzsche, er is geen ‘ding’, het 

‘doen’ is alles. Mensen verdubbelen het gebeuren door dezelfde gebeurtenis als oorzaak en 

gevolg neer te zetten: “de gewone mens scheidt de bliksem van zijn flits en neemt die laatste 

als een daad, uitgevoerd door een subject […] de wetenschapper doet niet beter wanneer hij 

zegt dat ‘kracht beweegt, kracht veroorzaakt’ en dergelijke.”75 

Net als Spinoza gelooft Nietzsche dat alles wat kan gebeuren moet gebeuren.76 Maar dit 

betekent nog niet dat er zoiets is als een natuurwet. Er is niks dat handelt uit 

noodzakelijkheid of gehoorzaam is aan een regel. De wereld is simpelweg wat ze is: “Als wij, 

 
72 Friedrich Nietzsche, “’Reason’ in Philosophy,” in Twilight of the Idols, vert. Richard Polt 

(Indianapolis: Hackett Publishing Company, 1997): p. 18-19. 
73 Ibid., p. 18. 
74 Friedrich Nietzsche, “The Four Great Errors,” in Twilight of the Idols, vert. Richard Polt (Indianapolis: 

Hackett Publishing Company, 1997): p. 32. 
75 Friedrich Nietzsche, “First Essay”, in On the Genealogy of Morality, vert. Carol Diethe (Cambridge: 

Cambridge University Press, 2007): p. 26. 
76 Friedrich Nietzsche, The Will to Power, vert. R. Kevin Hill en Michael A. Scarpitti (Londen: Penguin 

Books, 2017): p. 361. 



23 

 

voor gewone doeleinden van voorspelling, weten hoe we deze ‘wetten’ moeten uitdrukken, 

des te beter voor ons! Maar dat betekent niet dat we enige ‘moraliteit’ in de wereld hebben 

geïntroduceerd, alleen omdat we (het idee) hebben bedacht dat zij gehoorzaam is.”77 

Nietzsche beaamt, in overeenstemming met Einstein, dat voor het doen van voorspellingen 

een idee van geïndividueerde ‘dingen’ nodig is – welke we baseren op het idee van de ‘ik’. 

Maar deze basis is wankel; willen we dus de mechanische interpretatie van de wereld als 

theorie blijven gebruiken, dan is dit altijd met de kanttekening dat deze rust op een 

psychologisch vooroordeel. Mochten we ons echter ontdoen van dit verzinsel, dan blijft er 

niks anders over dan dynamische energiekwanta, “waarvan de essentie bestaat uit hun 

relatie tot alle andere kwanta, uit hun ‘effect’ op hen – de wil tot macht”78.  

4.2 James: Werkelijkheid van Relaties 

Ook de Amerikaanse filosoof William James verandering als iets dat direct ervaren wordt. In 

het essay A World of Pure Experience uit 1904 zet hij zijn basis voor een nieuwe filosofie uiteen 

die hij radicaal empirisme noemt.79 Rationalisme, zo stelt hij, wordt gekarakteriseerd door 

een overmatige nadruk op de veronderstelde eenheid van het zijnde, en kent aan deze 

eenheid een soort bovennatuurlijke waarheid toe. Empirisme daarentegen gaat uit van de 

delen, de individuen, maar geeft te weinig aandacht aan de samenhang der dingen.  

‘Radicaal’ empirisme houdt in dat alles dat direct wordt ervaren – en niks meer of minder – 

moet worden meegenomen in de beschouwing en een gelijke status krijgt toegekend. Dit 

betekent volgens James ook dat de relaties die ervaringen verbinden zelf als ervaren relaties 

gezien moeten worden: “elke soort relatie die wordt ervaren moet als even ‘echt’ worden 

beschouwd als alle andere dingen in het systeem.”80 Zowel disjunctieve als conjunctieve 

relaties moeten worden meegenomen. Maar die laatste zijn door de empiristen nooit als 

zodanig erkend. 

James onderscheidt verschillende graden van ‘intimiteit’ van relaties. Op de laagste trap 

staat een simpelweg ‘samen zijn’ in het universum. Iets hoger staan gelijktijdigheid 

(conjunctief) en tijdsinterval (disjunctief), dan ruimtelijke nabijheid (conjunctief) en afstand 

(disjunctief). Vervolgens komen gelijkenis en verschil, die al een stuk breder geïnterpreteerd 

kunnen worden; daarna relaties van activiteit, waaruit het concept van causaliteit ontspringt; 

maar de meest intieme is de relatie die verschillende staten van bewustzijn verbindt – de 

verbinding die alle ervaringen van een ‘ik’ aan elkaar rijgt en deze tot één geheel maakt. 

James noemt dit de co-conscious transition. 

Elke graad van intimiteit komt overeen met een verdere graad van individuatie. De hele 

wereld is verbonden in een simpel ‘samen zijn’. Maar verder is er geen relatie die alle 

ervaringen verbindt: “Het universum van de empirist heeft meer iets weg van één van die 

gedroogde mensenhoofden waarmee de Dajaks van Borneo hun hutten bedekken. De 

 
77 Ibid., p. 360. 
78 Ibid., p. 362. 
79 William James, “A World of Pure Experience”, Journal of Philosophy, Psychology, and Scientific Methods 

1, no. 20 (1904): pp. 533-543. 
80 Ibid., p. 534. 



24 

 

schedel vormt een solide kern; maar ontelbare veren, bladeren, koordjes, kralen en losse 

aanhangsels van elke soort drijven en hangen er omheen, en, los van dat ze daarin eindigen, 

lijken niks met elkaar te maken te hebben.”81  

De grootste eenheid daarentegen, de verst voltrokken individuatie, is te vinden in de ‘ik’. De 

relaties tussen de ervaringen die de ‘ik’ constitueren kenmerken zich door de afwezigheid 

van een breuk – dit is de essentie van de co-conscious transition. Deze verandering zonder 

breuk, dit gevoel van continuïteit, wordt zelf ook direct ervaren. Op deze manier dient de 

ervaring van de ‘ik’ als een blauwdruk voor het idee van een ‘gelijk-zijn’: “Het ervaren van je 

eigen persoonlijke continuüm is het kennen van de originelen van de ideeën van continuïteit 

en gelijkheid, weten waar de woorden concreet voor staan, het bevatten van alles wat ze ooit 

kunnen betekenen.”82 Omgekeerd kunnen we ‘anders-zijn’ alleen echt begrijpen door de 

discontinuïteit die we ervaren wanneer we van ons eigen bewustzijn proberen over te 

stappen naar dat van iemand anders. 

4.3 Bergson: Intuïtieve waarheid 

Een tijdgenoot en bewonderaar van James was de Franse filosoof Bergson.83 Ook hij pleitte 

voor een ‘waar empirisme’, waarbij de nadruk ligt op de innerlijke ervaring.84 Volgens 

Bergson zijn er twee fundamentele manieren waarop wij dingen kunnen benaderen: met 

analyse bewegen we om het object heen, met intuïtie verplaatsen we onszelf in het object. 

Analytische kennis is relatief, omdat er altijd andere perspectieven aan te nemen zijn. 

Intuïtieve kennis is absoluut, omdat van binnenuit in één keer de gehele waarheid wordt 

ervaren. Waar empirisme doet dit laatste.  

Het is niet gek dat we gewend zijn om volgens de analytische weg te werk te gaan, stelt 

Bergson. Het menselijke intellect is immers niet onbaatzuchtig – in het algemeen vergaren 

we kennis met een bepaald doel, we willen weten in hoeverre iets aan het een of andere idee 

voldoet. Kant-en-klare concepten lenen zich hier het beste voor. Een concept 

vertegenwoordigt een bepaald perspectief, en door deze te plakken op een object bepalen we 

hoe we het moeten benaderen. In de positieve wetenschappen wordt deze methode 

systematisch toegepast door het gebruik van symbolen. Zij reduceren de complexe 

werkelijkheid tot uitdrukbare – en dus bruikbare – kennis, door samen te vatten wat objecten 

gemeen hebben en wat hun onderlinge relaties zijn.  

De individuen die we onderscheiden in de natuurkunde zijn ook uiteindelijk 

samenstellingen van concepten – toestanden – die we op de werkelijkheid plakken. Door 

nieuwe perspectieven aan te nemen delen we een toestand verder op in deeltoestanden,85 en 

creëren we dus nieuwe individuen. Zo kunnen we in het EPR-gedachtenexperiment het 

 
81 Ibid., p. 535. 
82 Ibid., p. 537 
83 Zie: Henri Bergson, “On the Pragmatism of William James. Truth and Reality”, in The Creative Mind, 

vert. Mabelle L. Andison (New York: The Philosophical Library, 1946): pp. 248-260. 
84 Bergson, An Introduction to Metaphysics, pp. 1-92.  
85 Henri Bergson, “Growth of Truth. Retrograde Movement of the True”, in The Creative Mind, vert. 

Mabelle L. Andison (New York: The Philosophical Library, 1946): p. 26. 



25 

 

samengestelde systeem in verschillende manieren opdelen, afhankelijk van de meting die we 

doen - oftewel de houding die we aannemen ten opzichte van het systeem.   

Maar we vergissen ons wanneer we denken dat we hiermee de werkelijkheid hebben 

opgedeeld op een manier dat we haar ook weer kunnen reconstrueren. Een “toestand”, 

schrijft Bergson, “is nauwelijks meer dan een schets […] het is het geheel beschouwd onder 

een zeker elementair aspect waarin we speciaal geïnteresseerd zijn en welke we zorgvuldig 

hebben genoteerd.”86 Dit zijn elementen, geen delen van de werkelijkheid. Net zoals rood en 

geel elementen zijn van oranje, maar we nooit tot de kleur oranje kunnen komen vanuit de 

concepten van rood en geel.  

Hebben we de kleur oranje echter direct ervaren, dan zien we in één keer hoe oranje zowel 

geel als rood is. We kunnen de werkelijkheid altijd op verschillende manieren benaderen, en 

er dus verschillende, of zelfs tegenstrijdige concepten op plakken. Maar we kunnen met deze 

concepten nooit tot de werkelijkheid zelf komen. Kennen we echter de werkelijkheid zelf, 

dan zien we gemakkelijk hoe deze tot verschillende concepten leidt – hier is sprake van een 

soort omgekeerde dialectiek.  

De werkelijkheid is altijd in beweging, stelt Bergson. En beweging kunnen we niet begrijpen 

vanuit het idee van rust, evenmin als we verandering kunnen begrijpen vanuit het idee van 

identiteit. Het intellect probeert de werkelijkheid te bevatten door statische, kant-en-klare 

concepten aan elkaar te rijgen als een net, maar de werkelijkheid is als een stroom water die 

ons op deze manier altijd ontglipt. In plaats daarvan moeten in het water duiken en ons laten 

meevoeren door de stroom. Alleen door wat Bergson noemt ‘intellectuele sympathie’ kunnen 

we onszelf in de beweging plaatsen, deze echt begrijpen. En wat we dan zien is dat deze 

beweging de “voortdurende creatie van mogelijkheden”87 is, het ontstaan van iets radicaal 

nieuws. De werkelijkheid bestaat niet uit dingen, maar dingen in de maak.88 

Voor pragmatische doeleinden is de analytische methode op zijn plaats. Bohr is dus 

gerechtvaardigd in zijn stelling dat we gedwongen zijn om tegenstrijdige concepten te 

gebruiken om de werkelijkheid te beschrijven, en correct met de erkenning dat we hiermee 

nooit echt de werkelijkheid kunnen grijpen. Vanuit een wijsgerig oogpunt daarentegen 

kunnen we hier geen genoegen meenemen. Bergson verwerpt het Kantiaanse idee dat de 

werkelijkheid in zichzelf ontoegankelijk is. Kant, zo schrijft hij, houdt vast aan het Platoonse 

idee dat het intellect niet in staat is om iets anders te doen dan “het gieten van alle mogelijke 

ervaring in reeds bestaande mallen.”89 Maar filosofie begint met een omkering van de 

gebruikelijke werking van het intellect. Het is een metafysische intuïtie waarop de concepten 

van de wetenschappen zijn gebouwd – ook al zijn we dit misschien vergeten. En het is door 

dezelfde intuïtie dat we ons begrip van de werkelijkheid zullen verbeteren en tot nieuwe 

concepten zullen komen, niet andersom.  

 
86 Ibid., p. 27. 
87 Bergson, “Growth of Truth. The Retrograde Movement of the True”, p. 20.  
88 Bergson, An Introduction to Metaphysics, p. 65.  
89 Ibid., p. 85.  



26 

 

4.4 Simondon: Het Worden van Zijn  

De filosoof die misschien wel het meeste over de wording van het individu heeft geschreven 

is de Fransman Simondon. En niet geheel toevallig was Bergson van grote invloed op hem. 

Hij neemt van Nietzsche, James en Bergson het idee over dat de werkelijkheid altijd in 

wording is, en zoekt hierin een antwoord op het probleem van individuatie.  

4.4.1 Pre-individuele Werkelijkheid 

Volgens Simondon is de algemene fout bij het begrijpen van individuatie dat men uitgaat 

van het bestaan van het individu, en vervolgens probeert terug te redeneren wat de 

oorsprong van zijn bestaan is. Het gevolg van deze omkering is dat een principe van 

individuatie wordt vooronderstelt dat vóór de individuatie zelf komt. Maar een dergelijk 

principe als ‘eerste term’ is op een bepaalde manier zelf al een individu: “Alles wat als basis 

kan dienen voor een relatie is al van dezelfde modus van zijn als het individu.”90 

Hij stelt daarom voor om niet het bestaan van het individu als uitgangspunt te nemen, maar 

de operatie van individuatie die het individu tot stand brengt: “Het individu wordt dan 

begrepen als een relatieve realiteit, een bepaalde fase van zijn die een pre-individuele 

werkelijkheid veronderstelt.”91 Individuatie is een operatie waarmee de pre-individuele 

werkelijkheid zichzelf verdeelt en structureert en zowel het individu als zijn omgeving 

voortbrengt. Dit proces – het worden van zijn – noemt Simondon ontogenese. 

Deze pre-individuele werkelijkheid moet echter niet worden gezien als een soort oer-

eenheid, dat in het proces van individuatie volledig wordt opgedeeld in individuen en 

omgeving, en dat uit de ontstane delen zou kunnen worden gereconstrueerd. De concepten 

van eenheid en identiteit gelden alleen voor een al geïndividueerde werkelijkheid, en zijn 

hier dus simpelweg niet toepasbaar.92 De pre-individuele werkelijkheid is méér dan eenheid: 

zij vertoont een zekere incompatibiliteit met zichzelf. Deze incompatibiliteit wordt 

veroorzaakt door de aanwezigheid van spanningen (potentialen) en verschillende orden van 

grootte, die initieel niet met elkaar kunnen interacteren.93 Het systeem is in een metastabiele 

situatie.  

4.4.2 Individuatie als Transductieve Operatie 

Wanneer de verschillende orden van grootte met elkaar in communicatie worden gebracht, 

wordt de metastabiele situatie doorbroken en treedt het proces van individuatie op als een 

gedeeltelijke resolutie94 van de initiële incompatibiliteit: de pre-individuele werkelijkheid 

structureert zichzelf en vormt een systeem van relaties, waarbij het individu ontstaat als een 

middenterm die deze relaties actualiseert en bemiddelt tussen de twee orden van grootte.95 

Dit gebeurt door middel van een operatie die Simondon transductie noemt. In plaats van een 

 
90 Gilbert Simondon, “The Position of the Problem of Ontogenesis”, vert. Gregory Flanders, Parrhesia 1, 

no. 7 (2009): p. 4.  
91 Ibid., p. 5.  
92 Ibid., p. 6. 
93 Ibid., p. 5. 
94 Beschouw hier ook de originele betekenis van het woord re-solvere: zich (grondig) losmaken.  
95 Sean Bowden, “Gilles Deleuze, a Reader of Gilbert Simondon”, in Gilbert Simondon: being and 

technology (Edinburgh: Edinburgh University Press, 2012): p. 138. 



27 

 

principe van buitenaf te gebruiken om de inherente problematiek op te lossen (deductie), of 

de termen te reduceren tot wat hen allen verbindt (inductie), wordt de structuur van de 

resolutie uit de spanning in het systeem zelf gehaald. Hierbij krijgen alle initiële termen een 

plekje en worden alle initiële tegenstellingen geïntrigeerd in de ontstane structuur96 – er geldt 

dus een compleet behoud van informatie.  

Simondon vergelijkt dit met het proces van kristallisatie: de pre-individuele werkelijkheid is 

initieel als een oververzadigde oplossing. Deze metastabiele situatie wordt doorbroken door 

een singulariteit: de nucleatiekern. De vorming van het kristal treedt dan op als een 

bemiddeling tussen een hoge orde van grootte (De chemisch potentiaal van het systeem) en 

een lage (de materie zelf) waartussen eerst geen communicatie bestond. Het kristal groeit 

vervolgens vanuit een klein zaadje in alle richtingen waarbij elke laag moleculen als een 

voorbeeld voor de volgende dient. En alle kleine verschillen in chemische samenstelling 

komen tot uiting in de eigenschappen van het ontstane kristal. 

Individuatie is echter nooit volledig. Hoewel het systeem zich met de nieuwgevonden 

structuur in een lagere energietoestand bevindt, begeeft het zich opnieuw in een metastabiele 

situatie. Het ontstane individu blijft een bepaalde pre-individuele ‘lading’ bij zich dragen. 

Dit biedt mogelijkheid tot verdere individuatie: na fysieke individuatie – waar we vanuit een 

natuurkundig perspectief in geïnteresseerd zijn – kan het systeem zich verder ontwikkelen in 

een vitale individuatie, waarbij het levende individu ontstaat. Het levende individu kan zich 

vervolgens weer ontwikkelen tot een subject in de wereld, door deel te nemen in een 

psychisch-collectieve individuatie. Ook Simondon onderscheidt dus verschillende niveaus 

waarop individuatie plaatsvindt; elke ware relatie ontwikkelt zich tot een nieuwe 

individuatie.97  

Wat is de singulariteit die het proces van individuatie initieert, en de metastabiliteit 

doorbreekt? Dit kan niet het individu zijn dat in het proces wordt gevormd. Simondon 

vergelijkt het daarentegen met “de steen die de duin begint.”98 Een dergelijke singulariteit is 

anders dan een individu in de zin dat deze enkel lokaal en functioneel gedefinieerd is met 

betrekking tot de twee orden van grootte die zij in communicatie met elkaar brengt – de 

zandkorrels en het klimaat.99 Een individu kan – afhankelijk van de specifieke situatie – 

dienen als singulariteit, maar nooit in de individuatie die hemzelf tot stand brengt.   

Zo kan een levend individu een psychische individuatie in gang zetten – waarbij een geheel 

nieuw individu, met een geheel nieuwe relatie tot zijn omgeving ontstaat. Initieel bevindt het 

levende individu zich in een tropistische100 eenheid. De wereld dient hier enkel als richting: 

 
96 Hierin lijkt transductie op dialectiek, maar volgens Simondon is het verschil dat transductie het 

proces niet in de tijd plaatst, gezien “tijd zelf een resolutie is, een dimensie van de ontdekte 

systematiek” en dus ook ontspringt uit de pre-individuele werkelijkheid: Simondon, “The Position of 

the Problem of Ontogenesis”, p. 12.  
97 Simondon, “The Position of the Problem of Ontogenesis”, p. 8. 
98 Geciteerd in: Bowden, “Gilles Deleuze, a Reader of Gilbert Simondon”, p. 139. 
99 Ibid. 
100 Tropisme is een fenomeen waarbij planten in een bepaalde richting groeien of bewegen onder 

invloed van een externe factor, zoals zwaartekracht of zonlicht.  



28 

 

“als de polariteit van een gradiënt, die het geïndividueerde wezen situeert in een onbepaalde 

dyade waarvan het de middenpositie inneemt.”101 Ter oplossing van zijn eigen problematiek 

kan het levende individu zelf deelnemen als element in een grotere problematiek. Het 

subject wordt dus geboren “als een wezen dat zijn acties door de wereld aan zichzelf 

weergeeft als een element en een dimensie van de wereld.”102 Gelijktijdig wordt ook het idee 

van het object gevormd: het individu plaatst zichzelf als ‘ding’ in een wereld van objecten, 

welke “de bron worden van de primitieve gradiënten.”103 

4.4.3 Kennis en Informatie 

Met de vorming van het psychische individu ontstaat ook de notie van kennis, begrepen als 

relatie tussen subject en object. Simondon pleit ervoor om deze relatie radicaal te her-denken, 

en uit hierbij kritiek op Kant: “er is geen sensatie die als materie a posteriori wordt gegeven 

aan de a priori vormen van sensibiliteit”104 – deze opvatting vooronderstelt namelijk al een 

individu dat tegenover de wereld staat. In plaats daarvan moeten we kennis denken met het 

individuatieproces. De zogenaamde a priori structuren van waarneming – zoals ruimtetijd – 

zijn een resolutie van de spanningen in een initieel tropistische eenheid. Perceptie, het idee 

van een ‘ding’, wetenschap en elke verdere ontwikkeling van kennis zijn stappen in een 

individuatieproces, waarbij zowel het subject als zijn omgeving worden gevormd. De illusie 

van a priori en a posteriori volgt enkel uit het bestaan van twee extremen, welke het subject 

door de vorming van een concept in communicatie brengt.105 

Fundamenteler is voor Simondon het begrip informatie; hij betoogt dat dit het begrip vorm 

moet vervangen. Informatie moet hier worden begrepen als de betekenis die ontstaat uit een 

operatie van individuatie waarmee twee uit elkaar liggende werkelijkheden een systeem 

worden.106 Zij relateert dus niet enkel aan een denkend subject dat betekenis geeft aan de 

wereld – ook het kristallisatieproces voltrekt zich door middel van de uitwisseling van 

informatie van de structuur tussen de individuele deeltjes. Informatie is de basis waarop 

individuatie plaatsvindt, zonder hieraan vooraf te gaan: de betekenis die wordt gevonden ter 

resolutie van de inherente problematiek van een systeem. Op deze manier vervangt 

informatie het hylemorfische begrip vorm als de “structuur van compatibiliteit en 

levensvatbaarheid”107 – net zoals de vormen van sensibiliteit.  

Maar hoe kunnen we kennis hebben van het proces van individuatie, als we het niet kunnen 

herleiden uit de gevormde individuen, we er geen a priori kennis van kunnen hebben, en er 

geen informatie (oftewel betekenis) bestaat voordat individuatie zich voltrekt? Volgens 

 
101 Simondon, “The Position of the Problem of Ontogenesis”, p. 9. 
102 Simondon, “The Position of the Problem of Ontogenesis”, p. 8.  
103 Ibid., p.8. 
104 Simondon vergelijkt Kant’s epistemologie hier met het hylemorfische schema van Aristoteles dat hij 

eerder in het stuk bekritiseerd, waarin elk individu wordt gezien als een samenkomst van vorm en 

materie: Ibid., p. 9. 
105 Ibid., p. 15. 
106 Ibid., p. 9. 
107 Ibid., p. 12. Beschouw ook hier de originele betekenis van het woord informare: vormgeven, vormen. 

Oftewel: het proces waarin vorm tot stand komt.   



29 

 

Simondon kan dit enkel door onszelf te individueren: “De individuatie van de werkelijkheid 

die uitwendig is aan het subject wordt door hem begrepen door middel van een analoge 

individuatie van kennis binnenin het subject”108 – net zoals Bergson stelt dat we ons in de 

beweging van de werkelijkheid moeten plaatsen. Dit laat ook denken aan het psychofysische 

parallelisme van Einstein en Spinoza.  

4.5 Individuatie in de Kwantumwereld  

Bij de vier hierboven besproken denkers zagen we als rode lijn het idee van wereld die 

continu in wording is. Waar Einstein stelde dat de natuurkunde als empirische wetenschap 

de werkelijkheid moest beschrijven zoals deze is, en dat er daarom een principe van 

individuatie nodig is om objectief onderscheid te kunnen maken tussen de delen, draaien zij 

deze redenatie om. Statische concepten zijn enkel een abstractie, een bepaald perspectief op 

een wereld in beweging. Ze dienen een pragmatisch doel, maar stellen ons niet in staat de 

werkelijkheid te reconstrueren. In plaats daarvan, stelt Simondon, moeten we individuatie 

zien als “dat wat eerst bekend moet zijn over het zijn.”109  

4.5.1 Kwantum als Beschrijving van een Pre-individuele Werkelijkheid 

De onvolkomenheid van de klassieke natuurkundige concepten komt volgens Simondon 

doordat een al geïndividueerde werkelijkheid wordt verondersteld; de kwantummechanica 

weet daarentegen wel de pre-individuele werkelijkheid te grijpen.110 Hij vergelijkt de golf-

deeltjes dualiteit met de méér-dan-eenheid van de pre-individuele werkelijkheid, en refereert 

hierbij aan Bohr’s concept van complementariteit: net als in de pre-individuele werkelijkheid 

zijn de concepten van eenheid en identiteit, en dus ook de wet van het uitgesloten midden 

(het deeltje is óf op positie x óf niet op positie x), niet toepasbaar op de 

kwantummechanische beschrijving. 

Simondon-kenner Barthélémy noemt de kwantummechanica zelfs “een wetenschap van het 

daadwerkelijke proces van individuatie.”111 Hij ziet in de kwantummechanica een paradigma 

voor het begrijpen van individuatie – maar dit kunnen we voor onze doeleinden hier ook 

omdraaien. Wat als we het doen van een meting beschouwen als het in communicatie 

brengen van een hogere (de waarnemer en het meetapparatuur) en een lagere (de 

subatomaire werkelijkheid) orde van grootte, kunnen we dit dan niet begrijpen als een 

proces van individuatie, waarbij het deeltje ontstaat als middenterm die potentiële relaties 

tussen de subatomaire wereld en de waarnemer actualiseert? En waarbij ruimte en tijd 

tevoorschijn komen als dimensies van de gevonden structuur? En betekent dit niet dat de 

kwantummechanische beschrijving vóór het doen van een meting uiting geeft aan een pre-

individuele werkelijkheid, die een bepaalde incompatibiliteit met zichzelf vertoont en 

potentialen bevat? 

 
108 Ibid., p. 13. 
109 Ibid. 
110 Ibid., p. 6.  
111 Jean-Hugues Barthélémy, “Individuation and Knowledge: The ‘refutation of idealism’ in 

Simondon’s Heritage in France”, SubStance 41, no. 3 (2012): p. 70. 



30 

 

4.5.2 Stiegler en Bohr: Kennis is Performatief 

Volgens Stiegler – ook een kenner van Simondon – is kennis van objecten altijd een proces 

van individuatie, waarbij met behulp van een ‘kwantumsprong’ het object wordt 

geconstitueerd.112 Kennis is dus performatief113 en brengt een verandering in de omgeving 

teweeg. Deze verandering leidt echter altijd tot een nieuwe metastabiliteit, met als gevolg dat 

kennis nooit compleet kan zijn: “Weten betekent individueren, en individueren betekent het 

trans-formeren van het te weten object, het onbekend maken, iets dat opnieuw geweten moet 

worden.”114 Hieruit concludeert Stiegler dat de “tegenstelling tussen subject en object ons 

niet langer toestaat kennis te denken”, en dat er in de daad van weten altijd sprake is van een 

“niet-reduceerbare ontoereikendheid.”115 

Dit laat sterk denken aan het kwantumpostulaat van Bohr. Ook hij spreekt van een 

“algemene moeilijkheid in het vormen van menselijke ideeën, inherent aan de scheiding 

tussen subject en object.”116 Elke observatie brengt noodzakelijkerwijs een verandering in het 

geobserveerde systeem teweeg, welke op atomaire schaal niet verwaarloosd kan worden. Als 

gevolg kunnen we nooit complete kennis hebben van een systeem, maar is er altijd sprake 

van een niet-reduceerbare onzekerheid, uitgedrukt in de onzekerheidsrelatie van 

Heisenberg. 

Betekent dit dan toch dat een mentale operatie van kennis invloed heeft op de fysieke 

werkelijkheid – in tegenstelling tot wat Spinoza betoogde? Stiegler lijkt dat te impliceren 

wanneer hij schrijft dat “het individu dat weet de omgeving verandert door deze kennis.”117 

Of kunnen we überhaupt niet spreken van een tegenstelling mentaal-fysiek als de subject-

object tegenstelling wordt verworpen?  De ‘omgeving’ begrepen als een wereld van objecten 

in de fysieke ruimte ontstaat gelijktijdig met het subject uit een proces van psychische 

individuatie. We kunnen dus niet stellen dat het subject als een alreeds bestaande term door 

middel van een mentale operatie invloed uitoefent op een alreeds bestaande fysieke wereld. 

In plaats daarvan spreekt Bohr van “een invloed op de condities die de mogelijke typen 

voorspellingen definiëren […] welke een inherent element vormen van de beschrijving van 

elk fenomeen waaraan de term ‘fysieke werkelijkheid’ kan worden gekoppeld.”118 Kennis 

beïnvloed de manier waarop we een fysieke werkelijkheid kunnen definiëren; en dus kan de 

natuurkunde niet meer doen dat beschrijven wat er gezegd kan worden over de natuur.  

 
112 Bernard Stiegler, “The Uncanniness of Thought and the Metaphysics of Penelope”, Parrhesia 23 

(2015): p. 69. 
113 Performatief (Frans: performatif) is een term die in taalkunde gebruikt wordt voor uitspraken die 

dat wat ze beweren zelf ten uitvoer brengen. Het woord lijkt ook van het Latijnse formare (vormen) af 

te stammen, maar heeft in werkelijkheid een Germaanse oorsprong. 
114 Stiegler, “The Uncanniness of Thought and the Metaphysics of Penelope”, p. 69. 
115 Ibid., p. 70. 
116 Bohr, “The Quantum Postulate and the Recent Development of Atomic Theory”, p. 590. 
117 Stiegler, “The Uncanniness of Thought and the Metaphysics of Penelope”, p. 70. 
118 Bohr, “Can Quantum-Mechanical Description of Physical Reality be Considered Complete?”, p. 700. 



31 

 

4.5.3 Kritiek van Barthélémy 

Aan de andere kant, geeft deze manier van denken niet een te hoge status aan het subject? 

Barthélémy verwijt Stiegler – en dit is net zo goed toepasbaar op Bohr – dat hij het pre-

individuele reduceert tot de “technisch-wetenschappelijke modus van kennis die we ervan 

kunnen hebben”119, en het hiermee “onmogelijk maakt om eerst de natuur te denken en dan 

pas psychisch-sociaal-technische individuatie.”120 Stiegler en Bohr verwerpen de subject-

object dichotomie door – in navolging van Nietzsche – te stellen dat het object alleen in 

relatie tot het subject bestaat. Hierin hebben zij gelijk. Maar wanneer Bohr van een 

fundamentele onzekerheid spreekt, die voortkomt uit de beperkte mate waarin de klassieke 

concepten waarmee wij onze eigen macroscopische wereld beschrijven toepasbaar zijn op de 

atomaire wereld, houdt hij nog steeds een onoverbrugbare kloof in stand tussen het subject 

en een ‘externe’ wereld, alhoewel deze laatste dan misschien niet bestaat uit objecten maar 

pre-individueel is.  

Barthélémy betoogt daarentegen dat de kwantummechanica juist toegang heeft tot de 

werkelijkheid zoals deze is op de kleinste schaal, namelijk waar “zijn bestaat uit worden – een 

worden door relatie.”121 Als we trouw willen blijven aan een ‘realisme van relaties’ moeten we 

ook deze relatie als werkelijk beschouwen. Daarnaast stelt Simondon expliciet dat de 

individuatie van kennis binnenin het subject analoog is aan de individuatie van de 

werkelijkheid buiten het subject, die met elkaar in communicatie worden gebracht.122 Er is 

dus geen sprake van een onoverbrugbare kloof tussen beide. We kunnen de natuur niet 

reduceren tot de werkelijkheid van het subject, tot ‘wat we erover kunnen zeggen’, en ook 

niet tot een aantal vaste identiteiten. We moeten de natuur beschrijven in haar proces van 

wording.  

 

 
119 Barthélémy, “Individuation and Knowledge: The ‘refutation of idealism’ in Simondon’s Heritage in 

France”, p. 65. 
120 Ibid., p. 69. 
121 Ibid. 
122 Simondon, “The Position of the Problem of Ontogenesis”, p. 13.  



32 

 

5 Everett’s Alternatief: een Relatieve Werkelijkheid 
 

Kan de natuurkunde een werkelijkheid beschrijven die continu in wording is? In 1957 zette 

de Amerikaan Hugh Everett III een alternatieve interpretatie van de kwantummechanica 

uiteen, waarin hij voorstelde om in plaats van waarnemers een aparte status te geven, alles te 

beschrijven volgens hetzelfde mechanisme: de continue en deterministische ontwikkeling 

van de golffunctie volgens de Schrödingervergelijking.123 Het ‘verval’ van de golffunctie is 

dan enkel een subjectieve verschijning; en geïndividueerde objecten – oftewel systemen met 

vast gedefinieerde eigenschappen – een relatieve werkelijkheid.  

5.1 Theorie van de Universele Golffunctie 

Everett beschrijft zijn theorie als volgt: De golffunctie is een complete en objectieve 

beschrijving van een systeem. Wanneer twee systemen een interactie met elkaar aangaan, 

worden ze met elkaar gecorreleerd en vormen ze een samengesteld systeem. De 

subsystemen kunnen dan niet meer los van de rest van het systeem worden beschreven – en 

bezitten dan dus ook geen onafhankelijke werkelijkheid meer. Wel kunnen we iets zeggen 

over hun relatieve staat ten opzichte van de rest van het systeem.  

Neem bijvoorbeeld weer de twee spin-½ deeltjes die spontaan worden gevormd uit een spin-

zero deeltje zoals beschreven in Hoofdstuk 3. We kunnen niet de staat van één van de twee 

deeltjes apart geven, maar wel ten opzichte van het andere deeltje: als de ene spin-up heeft, 

heeft de andere spin-down. En als de ene spin-down heeft, heeft de andere spin-up. De staat 

van het ene deeltje is dus relatief aan de staat van de ander.  

5.1.1 Het Meetproces 

Het meetproces is voor Everett niks anders dan een speciaal soort interactie tussen twee 

systemen, waarbij een eigenschap van het ene systeem wordt gecorreleerd aan een 

eigenschap van de ander. Een snelheidsmeter in een auto correleert de snelheid van het 

voertuig aan de richting van de wijzer op het dashboard, net zoals een thermometer de 

temperatuur correleert met de hoogte van het kwik.  

In de kwantummechanica meet men over het algemeen aan systemen op zeer kleine schaal. 

Er is dan een amplificatieproces nodig om de systeemeigenschap te correleren met een 

macroscopische eigenschap van het meetapparaat, die kan worden waargenomen. 

Voorbeelden hiervan zijn een geigerteller124 of een fotomultiplicator.  Zo’n apparaat bevindt 

zich initieel in een metastabiele situatie. Een kleine invloed van buiten – zoals een inkomend 

deeltje – veroorzaakt dan een kettingreactie die de verstoring naar de rest van het systeem 

communiceert, en zo de twee verschillende orden van grootte met elkaar correleert. Hier is 

sprake van een transductief proces. 

 
123 Everett, “Theory of the Universal Wavefunction”, pp. 3-140. 
124 Een geigerteller is een apparaat dat individuele stralingsdeeltjes telt, met behulp van een buis 

gevuld met gas onder hoge spanning. Wanneer stralingsdeeltje de buis bereikt veroorzaakt deze een 

kettingreactie waarbij het gas wordt geïoniseerd en kortstondig een stroompje ontstaat, die wordt 

geregistreerd als één tel.  



33 

 

Wat gebeurt er wanneer het systeem waaraan gemeten wordt geen vast gedefinieerde 

eigenschappen heeft, maar zich in een superpositie bevindt? Volgens Everett moeten we dit 

op dezelfde manier zien als elk ander natuurlijk proces: nadat de twee systemen met elkaar 

zijn gecorreleerd, kunnen we niet meer spreken van een individuele staat van het 

objectsysteem of het meetsysteem, maar bevindt het gehele samengestelde systeem zich in 

een superpositie, waarbij elke term correspondeert met een mogelijke initiële staat van het 

objectsysteem en een staat van het meetsysteem die de bijbehorende meetuitkomst geeft. De 

staat van het meetsysteem is dan relatief aan de staat van het objectsysteem, en andersom.  

Dit laat denken aan Schrödinger’s beroemde katparadox:125 Stel een kat bevindt zich in een 

afgesloten doos, met daarin een kleine hoeveelheid radioactief materiaal, een geigerteller en 

een flesje met een dodelijk gif. De kans dat één van de radioactieve deeltjes binnen een uur 

vervalt is 50 procent. Als dat gebeurt gaat de geigerteller af, en wordt een hamer in beweging 

gezet die het flesje breekt, waardoor de kat sterft.  

Radioactief verval is een puur kwantummechanisch proces. Na een uur wordt de toestand 

van het radioactief materiaal dus compleet beschreven door een superpositie van wél 

vervallen en niet vervallen. Omdat de toestand van de kat via het meetsysteem is 

gecorreleerd met de toestand van het radioactieve materiaal, bevindt deze zich nu óók in een 

superpositie: de kat is zowel dood als levend. Of beter gezegd: de staat van de kat is niet 

meer onafhankelijk te definiëren, maar relatief aan de staat van de rest van het systeem. Als 

een deeltje is vervallen, is de kat dood; en als geen deeltje is vervallen, is de kat levend. Deze 

mogelijkheden bestaan naast elkaar. 

Toch lijkt dit niet te kloppen met onze ervaring: we nemen een kat altijd als dood óf levend 

waar. Hoe valt dit te rijmen? 

5.1.2 Waarneming 

Wat nou, vraagt Everett, als we een waarnemer simpelweg ook beschouwen als een 

natuurlijk systeem? Een waarneming is dan een interactie, die de waarnemer correleert met 

het waargenomen systeem – net zoals Simondon stelt dat individuatie van kennis gepaard 

gaat met de individuatie van het gekende. Zodra een waarnemer de doos opent om te 

controleren of de kat dood of levend is, verliest de waarnemer zijn onafhankelijkheid. Zijn 

staat is nu relatief aan de staat van de rest van het systeem. Het gehele systeem doos met 

inhoud plus waarnemer bevindt zich in een superpositie, waarbij elke term correspondeert 

met een waarnemer die de kat dood óf levend aantreft – in overeenstemming met onze 

ervaring.  

Op deze manier splits de werkelijkheid zich dus in verschillende mogelijkheden, die naast 

elkaar blijven bestaan in een superpositie. Elke term beschrijft een systeem met vast 

gedefinieerde eigenschappen, en een waarnemer met een definitieve meetuitkomst. Voor 

elke waarnemer lijkt het alsof de golffunctie op discontinue wijze vervalt in een eigenstaat 

van de meting (dood of levend). En omdat vanuit de relatieve staat van de waarnemer maar 

één van de twee mogelijkheden wordt gerealiseerd, maar hij niet kon zeggen welke, leek de 

 
125 John D. Trimmer, “The Present Situation in Quantum Mechanics: A Translation of Schrödinger’s 

‘Cat Paradox’ Paper”, Proceedings of the American Philosophical Society 124, no. 5 (1980): pp. 323-338. 



34 

 

uitkomst van de meting onbepaald. In werkelijkheid is het gehele proces continu en 

deterministisch, en worden beide mogelijkheden parallel aan elkaar gerealiseerd.  

Wat gebeurt er nu in een situatie met meerdere waarnemers? Stel een waarnemer bevindt 

zich in een afgesloten ruimte en doet een meting aan een systeem – laten we zeggen, de doos 

met de kat.  Wanneer hij de doos heeft geopend, schrijft hij zijn resultaat – dood of levend – 

op in zijn notitieboek. Een tweede waarnemer die zich buiten de kamer bevindt is benieuwd 

naar wat er in het boekje staat, en berekent de golffunctie voor de gehele kamer inclusief de 

andere waarnemer aan de hand van de Schrödingervergelijking. Deze golffunctie is de 

hierboven genoemde superpositie, waarvan elke term correspondeert met een waarnemer 

die de kat dood óf levend heeft aangetroffen. Zodra de tweede waarnemer de kamer 

binnenloopt, bevindt ook hij zich in een superpositie, waarvan elke term correspondeert met 

een definitief resultaat. Voor beide waarnemers lijkt de superpositie te vervallen door hún 

waarneming, maar die ervaring is enkel subjectief. “Het is niet zozeer het systeem dat wordt 

beïnvloed door een waarnemer”, schrijft Everett, “als wel de waarnemer, die wordt 

gecorreleerd met het systeem.”126  

5.1.3 Informatie  

Ook in Everett’s theorie speelt het begrip informatie een centrale rol. Hij definieert 

informatie als de ‘scherpheid’ van de waarschijnlijkheidsverdeling van een variabele.127 Stel 

we hebben een systeem, bijvoorbeeld een deeltje in een afgesloten doos, waarvan de positie 

onbekend is. Als de waarschijnlijkheid om het deeltje ergens te vinden gelijk verdeeld is over 

de gehele doos, is de informatie minimaal. De informatie neemt toe naarmate we met meer 

zekerheid kunnen zeggen waar het deeltje zich bevindt.  

Bij de formulering van het meetproces stelt Everett als voorwaarde dat de informatie van de 

eigenschap die wordt gemeten in het proces nooit afneemt; anders zou er geen sprake zijn 

van een meting. Dit betekent dat een systeem dat zich in een eigentoestand van de meting 

bevindt – en dus van tevoren volledig bepaald is – niet verstoord mag worden door de 

meting. De informatie was vóór het doen van de meting immers al maximaal. Deze 

voorwaarde garandeert op zijn beurt weer de herhaalbaarheid van metingen: na het doen 

van een meting bevindt voor elke relatieve toestand van de waarnemer het systeem zich in 

een eigentoestand van de meting – die correspondeert met een definitieve meetuitkomst. Als 

de meting dan direct wordt herhaald, wordt deze toestand niet verstoord, en krijgt de 

waarnemer dezelfde uitkomst. Dit is geheel in overeenstemming met de voorspellingen van 

de kopenhageninterpretatie voor een enkele waarnemer.  

 
126 Everett, “Theory of the Universal Wavefunction”, p. 116. 
127 Om precies te zijn: de informatie 𝐼𝑋 van de stochastische variabele 𝑋 wordt gedefinieerd als 𝐼𝑋 =

∑ 𝑃(𝑥𝑖)𝑙𝑛𝑃(𝑥𝑖)𝑖 , waarbij 𝑃(𝑥𝑖) de waarschijnlijkheidsverdeling van 𝑋 is. De informatie van een 

operator 𝐴 wordt gedefinieerd als de informatie van de verdeling van de kwadratische amplitudes 

over de eigenwaarden van de operator. Zie: Everett, “Theory of the Universal Wavefunction”, pp. 15-

16 en 44. 

 



35 

 

5.2 Discussie van de Metafysische Implicaties 

De interpretatie van Everett is aantrekkelijk door haar logische simpliciteit. Er is in het 

formalisme van de kwantummechanica namelijk geen reden waarom de golffunctie zou 

moeten vervallen bij het doen van een waarneming – dit wordt enkel gepostuleerd om de 

theorie te laten overeenkomen met onze ervaring. Everett laat zien dat zijn theorie ook 

zonder dit verval tot dezelfde voorspellingen leidt. Vanuit het perspectief van de waarnemer 

lijkt de golffunctie dan discontinu te vervallen, maar de theorie als geheel is continu en 

deterministisch.  

Aan de andere kant is Everett’s interpretatie minder sober in het aantal parallelle 

werkelijkheden dat ze impliceert. Elke keer wanneer er verschillende mogelijkheden zijn, 

blijven deze naast elkaar bestaan, met als gevolg dat de werkelijkheid zich oneindig blijft 

vertakken. Dit doet denken aan wat Bergson noemde creatieve evolutie: “de doorlopende 

creatie van nieuwe mogelijkheden en niet alleen van werkelijkheid.”128 Tenminste, als we 

werkelijkheid hier dan opvatten als dat wat wij ervaren. Hoe past dit in onze eerdere 

discussie over het debat tussen Bohr en Einstein en het proces van individuatie? 

5.2.1 Schrödinger’s Kat in de Kopenhageninterpretatie 

Tegenwoordig worden gedachtenexperimenten zoals die van Schrödinger’s kat vaak 

afgedaan met het argument dat ‘kwantumachtige’ verschijnselen simpelweg niet toepasbaar 

zijn op de macroscopische wereld.129 Bohr was hier echter vrij ambigu over: Aan de ene kant 

schrijft zijn kwantumpostulaat aan atomaire processen een “essentiële discontinuïteit toe […] 

die de klassieke theorieën compleet vreemd is.”130 Dit lijkt een fundamentele tegenstelling 

tussen de micro- en macrowereld te impliceren. Aan de andere kant stelt Bohr dat het “een 

kwestie van gemak is op welk punt het concept van observatie en het kwantumpostulaat met 

zijn inherente ‘irrationaliteit’ wordt ingebracht.”131 Waarmee hij lijkt te suggereren dat hij de 

mogelijkheid van kwantumeffecten of macroscopische schaal niet direct verwerpt.  

Maar dit is niet per se tegenstrijdig. De golffunctie is voor Bohr geen objectieve beschrijving 

van de werkelijkheid, maar een wiskundig construct die ons helpt bij het doen van 

voorspellingen. Er moet altijd een onderscheid worden gemaakt tussen de 

kwantummechanische wereld van het objectsysteem en de klassieke wereld van het 

meetsysteem. Maar waar de grens precies komt te liggen is een “kwestie van gemak”, en kan 

dus altijd zo worden gekozen dat ze “in het bijzonder elke denkbare inconsistentie in de 

kwantummechanische beschrijving uitsluit.”132 

Om de paradox van Schrödinger te ontwijken kan dus simpelweg worden gesteld dat het 

beslissende moment voor de kat al plaats vindt voordat de waarnemer de doos opent – 

bijvoorbeeld in de geigerteller – waardoor de kat nooit tegelijkertijd dood of levend is. De 

 
128 Bergson, “Growth of Truth. Retrograde Movement of the True”, p. 20.  
129 Dit proces wordt quantum decoherence genoemd, zie: Maximilian Schlosshauer, Decoherence and the 

Quantum-to-Classical Transition (Berlijn: Springer, 2007). 
130 Bohr, “The Quantum Postulate and the Recent Development in Atomic Theory”, p. 580.  
131 Ibid. 
132 Bohr, “Can Quantum-Mechanical Description of Physical Reality be Considered Complete?”, p. 701. 



36 

 

kwantummechanische beschrijving, waarbij het gehele systeem inclusief de kat zich in een 

superpositie bevindt, is namelijk niet ‘echt’. Deze dient enkel als een hulpmiddel voor het 

voorspellen van de mogelijke waarnemingen wanneer de doos wordt geopend.  

Everett beaamt dat de Kopenhageninterpretatie “veilig is voor tegenstrijdigheden”, maar 

misschien iets té:133 Het doel van een natuurkundige theorie is niet alleen om bekende 

resultaten samen te vatten en om als gereedschap te dienen voor de ingenieur, maar juist ook 

om nieuwe, onverwachte fenomenen te voorspellen die ons verder helpen in ons algehele 

begrip van de natuur. Perfect “veilige” theorieën, waarvan de concepten alleen refereren 

naar dingen die direct waarneembaar zijn, zouden dit laatste doel in de weg staan. 

Daarnaast bespeurt Everett in de Kopenhageninterpretatie een bepaalde ambiguïteit in wat 

wordt gezien als werkelijkheid. Aan de ene kant schrijft ze aan de klassieke macroscopische 

wereld een realiteit toe met de mogelijkheid tot objectieve beschrijving. Aan de andere kant 

wordt deze mogelijkheid in de kwantumwereld ontkend. Everett verwerpt het Kantiaanse 

idee dat we alleen een objectieve beschrijving kunnen geven van de condities waaronder een 

fenomeen kan worden waargenomen, maar niet van de onderliggende werkelijkheid ansich. 

In plaats daarvan is alles even ‘echt’ is, en wordt er geen uitzonderingspositie toegekend aan 

de waarnemer in zijn theorie.  

5.2.2 Oneindige werkelijkheid 

De metafysica van Spinoza lijkt beter te passen bij Everett’s theorie. Spinoza schrijft dat “een 

oneindig aantal dingen in een oneindig aantal modi” moeten volgen uit de noodzakelijkheid 

van de natuur zelf (EIP16). Daarnaast stelt hij dat dat wat is niet anders had kunnen zijn dan 

zoals het gevolgd is uit de essentie van de natuur (EIP33). Alles wat mogelijk is moet dus ook 

zijn, want anders had dat wat is ook anders kunnen zijn. Dit zien we precies bij Everett: alle 

mogelijke modi van zijn staan op gelijke voet, en blijven naast elkaar bestaan. Met als gevolg 

dat de werkelijkheid zicht vertakt in een oneindig aantal ‘mogelijkheden’. 

Dit laatste is moeilijk voorstelbaar. Maar als we de bevindingen van de kwantummechanica 

accepteren, waarbij een microscopisch systeem in een superpositie van verschillende 

mogelijkheden kan zijn; hoezo kunnen we dan onszelf niet als in een soortgelijke situatie 

beschouwen, maar plaatsen we onszelf buiten de werkelijkheid door te eisen we dat het 

systeem een definitieve toestand ‘kiest’ zodra wij er een interactie mee hebben? Dit kan 

worden gekoppeld aan Spinoza’s idee van immanentie: alles is in essentie hetzelfde en wordt 

beschreven door één fundamentele entiteit – de golffunctie. In theorie is het zelfs mogelijk 

om één golffunctie op te stellen voor het gehele universum. Vervolgens geven de ‘modi’ op 

verschillende manieren uiting aan deze essentie volgens een puur deterministisch – en dus 

noodzakelijk – mechanisme.  

Zou Einstein kunnen instemmen met deze interpretatie, gezien de overeenkomsten met 

Spinoza? Dat blijft natuurlijk gissen. Het continue en deterministische karakter van de 

theorie zou hem moeten aanspreken. Daarnaast blijft lokaliteit gewaarborgd in theorie van 

Everett – het correleren van systemen is een lokaal proces, en gebeurtenissen verplaatsen 

 
133 Everett, “The Theory of the Universal Wavefunction”, p. 111. 



37 

 

zich nooit sneller dan het licht. Maar Einsteins separabiliteitsprincipe blijft niet behouden: 

systemen die ruimtelijk van elkaar zijn gescheiden hebben niet altijd een onafhankelijk 

bestaan. In het algemeen kunnen we juist alleen spreken van hun relatieve staat ten opzichte 

van de rest van het systeem.  

Wel heeft Einstein in de interpretatie van Everett gelijk wat betreft de incompleetheid van de 

kwantummechanische beschrijving in het EPR-gedachtenexperiment. De golffunctie die 

wordt toegeschreven aan het verre systeem, na het ‘verval’ van de totale golffunctie door een 

meting aan het andere systeem, beschrijft maar één van de mogelijkheden waarin de 

werkelijkheid zich vertakt. In Everett’s interpretatie blijven deze mogelijkheden naast elkaar 

bestaan. De golffunctie die aan het systeem wordt toegeschreven is dan dus geen complete 

beschrijving, maar een beschrijving relatief aan de waarnemer.  

5.2.3 Trajecten van waarnemers 

Wat betekent deze vertakking voor de eenheid van het subject? Bij James zagen we dat de 

ervaring van het subject wordt gekenmerkt door continuïteit. En Bergson zei: “bewustzijn 

betekent geheugen.”134 Wanneer een waarnemer een meting doet, en de werkelijkheid zich 

vertakt in verschillende mogelijke meetuitkomsten, vindt er een discontinuïteit plaats tussen 

de ervaringen van de waarnemer in de verschillende takken. Er kan dan dus niet meer 

sprake zijn van één waarnemer.  

In plaats daarvan spreekt Everett van “trajecten van waarnemers.”135 Elk pad door de 

verschillende vertakkingen correspondeert met een waarnemer met een eigen, unieke, 

continue ervaring van de werkelijkheid (zie figuur 1). Voor elk van deze waarnemers lijkt er 

altijd één werkelijkheid te zijn, waarin metingen altijd maar één uitkomst hebben en de kans 

om een bepaalde meetuitkomst te krijgen – oftewel om zich in een bepaalde tak te bevinden 

– wordt gegeven door de normale wetten van de kwantummechanica. Dit komt overeen met 

onze ervaring. Of wat Bergson noemde: “het continue leven van een herinnering.”136 

5.2.4 Individuatie door correlatie 

Hoe ontstaat het individu in de interpretatie van Everett? We zagen al dat een microscopisch 

systeem – zoals een deeltje – vast gedefinieerde eigenschappen krijgt vanuit het perspectief 

van een waarnemer door zich met deze te correleren. Hiervoor was een initieel metastabiele 

situatie nodig en een amplificatieproces dat de uit elkaar liggende orden van grootte met 

elkaar in communicatie bracht. Ook speelde hier het begrip informatie een centrale rol: alleen 

als de informatie in het proces toeneemt is er sprake van een meting en dus individuatie. Dit 

lijkt overeen te komen met het proces van individuatie dat Simondon beschrijft.  

 
134 Bergson, “An Introduction to Metaphysics”, p. 12.  
135 Everett, “Theory of the Universal Wavefunction”, p. 73. 
136 Bergson, “An Introduction to Metaphysics”, p. 44.  



38 

 

Net als bij Simondon is in de interpretatie van Everett het ontstane individu enkel een 

relatieve werkelijkheid. Voor Simondon is het individu relatief op twee manieren: “het is niet 

al het zijn, en het resultaat van een staat van zijn waarin het noch als individu noch als 

principe van individuatie bestond.”137 Het individu is een “zekere fase van zijn die een pre-

individuele werkelijkheid veronderstelt, en die, zelfs na de individuatie, niet op zichzelf 

bestaat.”138 Dit zien we terug bij Everett: vóór de meting bevindt het systeem zich – vanuit 

het perspectief van de waarnemer – in een pre-individuele toestand, waar het nog geen 

definieerbare eigenschappen heeft. Het individu dat vervolgens ontstaat in het meetproces is 

niet ál het zijn maar één van de mogelijkheden die naast elkaar blijven bestaan. Het heeft 

daarmee geen onafhankelijk bestaan, maar is relatief aan de toestand van de rest van het 

systeem. 

Hoe ontstaan dan macroscopische objecten? Everett beschrijft dit als volgt: stel we hebben 

een afgesloten doos met daarin een elektron en een proton. Initieel is van beide deeltjes de 

positie onbekend, en de kans om het ergens te vinden gelijk over de doos verdeelt – zodat de 

informatie van de positie van beide deeltjes minimaal is. Na verloop van tijd verwachten we 

dat de deeltjes met elkaar gecorreleerd raken en een waterstofatoom vormen. De mogelijke 

posities van beide deeltjes zijn nog steeds uniform over de doos verdeelt, maar deze zijn niet 

meer onafhankelijk. In plaats daarvan is de positie van het ene deeltje nu relatief aan die van 

de ander, zij moeten namelijk voldoen aan de golffunctie van een waterstofatoom. Kennen 

we nu de positie van één van de twee deeltjes, dan weten we ook meer over de positie het 

andere deeltje. De totale informatie is dus toegenomen.  

Naarmate meer deeltjes zich op dezelfde manier met het systeem correleren, blijft de 

informatie toenemen – vergelijk dit met het kristallisatieproces dat Simondon beschrijft. De 

positie van elk van de deeltjes apart blijft even onbekend.  Maar “desondanks kunnen we 

spreken van het bestaan van een relatief goed gedefinieerd object”, schrijft Everett, “gezien 

 
137 Simondon, “The Position of the Problem of Ontogenesis”, p. 5. 
138 Ibid.  

Figuur 2 Schematische weergave van hoe de vertakking van de werkelijkheid leidt tot verschillende waarnemers. Elke 

splitsing symboliseert een meting, al dan niet met verschillende mogelijke uitkomsten. Elk gekleurd bolletje staat voor een 

meetuitkomst. Aan het begin van het proces is er één waarnemer (0), waaruit uiteindelijk meerdere waarnemers volgen die 

elk een eigen, unieke, continue ervaring hebben. Drie hiervan zijn weergeven (1,2,3). 



39 

 

de specificatie van de positie van één van de deeltjes, of het zwaartepunt, leidt tot een 

situatie waarin de relatieve posities van de overgebleven deeltjes dicht verdeeld zijn rond de 

gespecificeerde positie, op een manier dat ze een relatief goed gedefinieerd object 

vormen.”139  

De golffunctie van het totale systeem beschrijft dan dus geen onsamenhangende verzameling 

van deeltjes (lage informatie), maar – doordat de deeltjes met elkaar zijn gecorreleerd – een 

superpositie waarin elke term een relatief goed gedefinieerd object (hoge informatie) op een 

andere positie beschrijft. Wanneer een waarnemer nu ook met het systeem wordt 

gecorreleerd, wordt zoals we eerder zagen ook hij een onderdeel van de superpositie. Elke 

term correspondeert dan met een waarnemer die een object op een andere definitieve positie 

waarneemt. Het object is dus – zoals Nietzsche zei – altijd een subjectieve werkelijkheid. 

5.2.5 Overgang naar de klassieke wereld 

Stel nu we hebben een systeem waarvan de positie van het zwaartepunt in eerste instantie 

bekend is. Na verloop van tijd verspreidt dit systeem zich dan volgens de wetten van de 

kwantummechanica langzaam door de ruimte, waardoor de positie steeds meer onbekend 

wordt. De snelheid waarmee dit gebeurt is echter afhankelijk van de massa van het object: 

een klein systeem zoals een enkel waterstofatoom vertoont vrijwel direct ‘kwantumachtig’ 

gedrag. Voor een macroscopisch systeem daarentegen – bestaande uit typisch zo’n 1023 

deeltjes – is de tijd voordat deze effecten merkbaar zijn zó groot dat deze verwaarloosbaar is 

op de schaal van een mensenleven. In plaats daarvan zal het systeem zich bij (goede) 

benadering gedragen volgens de wetten van de klassieke mechanica.  

De golffunctie van een macroscopisch systeem beschrijft dus in het algemeen geen objecten 

met goed gedefinieerde eigenschappen, maar kan altijd worden gezien als een superpositie 

van toestanden die dat wel doen. Een waarnemer ziet altijd een wereld van objecten, die zich 

bij herhaalde observatie bij benadering gedragen volgens de wetten van de klassieke 

mechanica. Hoe goed deze benadering is, hangt af van de massa van het systeem. Zo laat 

Everett zien hoe in zijn interpretatie de verschijning van de klassieke wereld volgt uit de 

kwantumwereld op continue en deterministische wijze.  

 

 
139 Everett, “Theory of the Universal Wavefunction”, p. 87. 



40 

 

6 Conclusie 
 

De ontwikkelingen in de kwantummechanica van de afgelopen eeuw vragen om een 

metafysische interpretatie. Door de jaren heen zijn verschillende voorstellen gedaan, maar er 

is nog geen eenduidig antwoord. Hier is getracht deze discussie voort te zetten door een 

aantal van deze voorstellen vanuit een filosofisch perspectief te onderzoeken.  

In 1927 was Niels Bohr de eerste die een coherent antwoord wist te formuleren. Zijn 

Kopenhageninterpretatie stelde dat de concepten van de klassieke natuurkunde maar in 

beperkte mate toepasbaar zijn op de onderliggende werkelijkheid. We kunnen verschillende 

tegenstrijdige concepten op dezelfde werkelijkheid plakken afhankelijk van de keuze in 

experimentele opstelling, maar we zijn wel aan deze concepten gebonden omdat deze de 

macroscopische wereld van de meetinstrumenten beschrijven – de wereld die wij 

waarnemen. Uitspraken over de werkelijkheid hebben dus alleen betekenis in relatie tot een 

mogelijke waarneming. Bohr veronderstelt een discontinuïteit tussen de ervaringswereld en 

een onderliggende ‘echte’ wereld, en plaatst zichzelf hiermee in de traditie van Kant.  

Einstein uitte kritiek op deze interpretatie. Als aanhanger van Spinoza hield hij vast aan het 

idee van een deterministische waarnemer-onafhankelijke werkelijkheid, en de mogelijkheid 

om deze te objectief te beschrijven. Het discontinue en indeterministische karakter van de 

kwantummechanische beschrijving was volgens Einstein enkel het gevolg van een tekort aan 

kennis. Zijn realisme was gebaseerd op twee vooronderstellingen: het lokaliteitsprincipe stelt 

dat gebeurtenissen alleen een effect kunnen hebben op hun directe omgeving; het 

separabiliteitsprincipe dat aan ruimtelijk gescheiden systemen een onafhankelijke 

werkelijkheid kan worden toeschreven. 

In het licht van de Bell-experimenten zijn echter niet beide principes houdbaar. Om recht te 

doen aan Einsteins bewaren en de experimentele feiten moet één van de twee verworpen 

worden. Het lokaliteitsprincipe essentieel is in de algemene relativiteitstheorie, en wordt ook 

door Bohr en zijn aanhangers niet direct verworpen. Daarom wordt voorgesteld om het 

separabiliteitsprincipe op te geven. Hierdoor komen we op de vraag aan welke delen van de 

werkelijkheid we dan wel een onafhankelijk bestaan kunnen toewijzen – een probleem van 

individuatie.  

Dit is een veelbesproken onderwerp in de filosofie. Vanuit de ideeën van Nietzsche, James en 

Bergson wordt een omkering van de normale manier van denken in dit aspect betoogd. Zij 

stellen dat wij wel degelijk directe toegang hebben tot de werkelijkheid – de wereld die we 

ervaren is de enige ‘echte’ wereld. Het probleem in het westerse denken is dat altijd wordt 

uitgegaan van een wereld van dingen die zijn, en we deze met statische concepten proberen 

te reconstrueren. Maar in werkelijkheid is de wereld die we ervaren altijd in wording. 

Simondon neemt deze ideeën over en komt tot de conclusie dat we niet het individu, maar 

het proces waarin het individu tot stand komt als primair moeten beschouwen, voordat er 

iets gezegd kan worden over het zijnde. Hij laat zien hoe het individu dan als relatieve 



41 

 

realiteit ontspringt uit een pre-individuele werkelijkheid, dat zichzelf structureert door een 

systeem van relaties te vormen.  

De alternatieve interpretatie van Everett sluit goed aan bij deze ideeën. Hij verwerpt het idee 

dat de golffunctie ‘vervalt’, en kent aan de waarnemer geen aparte status toe. In plaats 

daarvan postuleert hij enkel de continue en deterministische ontwikkeling van een systeem 

volgens de Schrödingervergelijking. Dit impliceert dat alle mogelijkheden van de 

werkelijkheid in een superpositie blijven bestaan. Bij het doen van een waarneming raakt de 

waarnemer gecorreleerd met het waargenomen systeem, waardoor ook hij in een 

superpositie raakt waarvan elke term correspondeert met een waarnemer die het systeem in 

een definitieve staat aantreft. Het individu – oftewel een systeem met goed gedefinieerde 

eigenschappen – is dan een relatieve werkelijkheid.  

Everett’s theorie en de Kopenhageninterpretatie vormen beide een coherent antwoord op het 

kwantummechanische vraagstuk, en zijn equivalent wat betreft de voorspellingen die ze 

doen. Welke verdient de voorkeur? Het is begrijpelijk dat de ingenieur voor de 

Kopenhageninterpretatie kiest. Een waarnemer ziet altijd een definitieve meetuitkomst, en 

de Kopenhageninterpretatie biedt het gereedschap om deze zo goed mogelijk te voorspellen. 

Waarom zou men zich dan achteraf nog druk maken over mogelijkheden die niet zijn 

waargenomen?  

Maar vanuit een wijsgerig oogpunt is de Kopenhageninterpretatie wel erg ‘veilig.’ Er is geen 

reden waarom de golffunctie zou moeten vervallen als gevolg van een waarneming; Everett 

laat zien dat zonder dit te postuleren exact dezelfde voorspellingen kunnen worden gedaan. 

Als we accepteren dat in de kwantummechanische werkelijkheid meerdere mogelijkheden 

naast elkaar kunnen bestaan; waarom kunnen we onszelf dan niet als in een soortgelijke 

situatie beschouwen, maar eisen we dat elk systeem een definitieve positie kiest zodra wij er 

interactie mee hebben – alsof wij buiten de werkelijkheid staan en hier geen onderdeel van 

uitmaken?  

Daarnaast ervaren we een wereld die wordt gekenmerkt door continuïteit. We hebben geen 

grond waarop we kunnen stellen dat de wereld discontinu is, en de onze niet de echte. Bohr 

had misschien gelijk door te zeggen dat we met statische concepten de wereld nooit volledig 

kunnen grijpen. Maar het is niet zo dat het menselijk denken hier tot is beperkt. Zelfs de 

exacte wetenschappen hebben met de differentiaalrekening – zoals Everett met de 

Schrödingervergelijking laat zien – een middel om een wereld uit te drukken die continu in 

wording is; een deterministische wereld waarin toch niet alles voorspelbaar is, omdat elke 

relatie – en kennis is een relatie – de creatie van nieuwe mogelijkheden impliceert. Dat is de 

wereld die we ervaren. 

Vanuit de filosofische invalshoek die hier is gekozen verdient de theorie van Everett dus de 

voorkeur. Everett schreef aan het einde van zijn scriptie dat hij met zijn theorie poogde een 

brug te slaan tussen de posities van Einstein en Bohr. Ik hoop dat ik, ondanks de beperkte 

visie van dit onderzoek, ook een klein steentje heb kunnen bijdragen aan de voortzetting van 

hun discussie, en de lezer heb kunnen enthousiasmeren voor de wonderen van de 

kwantumwereld – die toch ook de onze is. 



42 

 

Literatuurlijst 

Einstein, Albert. “Physics and Reality.” Journal of the Franklin Institute 221, no. 3 (1936): pp. 

349-382. 

Bohr, Niels. ‘The Quantum Postulate and the Recent Development of Atomic Theory.’ Nature 

121, no. 3050 (1928): pp. 580-590. 

Einstein, Albert. “Autobiographical Notes”. In Albert Einstein: Philosopher-Scientist, bewerkt 

door Paul Arthur Schilpp, pp. 1-95. New York: MFJ Books, 1970.  

Clauser, John F. “Early History of Bell’s Theorem”. In Quantum [Un]speakables, bewerkt door 

R.A. Bertlmann en A. Zeilinger, pp. 61-98. Berlijn: Springer, 2002. 

Kumar, Manjit. Quantum: Einstein, Bohr, and the Great Debate about the Nature of Reality. New 

York: W.W. Norton & Company, 2010. ISBN: 978-0-393-07829-9. 

Everett III, Hugh. “Theory of the Universal Wavefunction”. In The Many-Worlds Interpretation 

of Quantum Mechanics, bewerkt door Bryce S. DeWitt en Neill Graham, pp. 3-140. 

Princeton: Princeton University Press, 1973. 

Born, Max en Albert Einstein. The Born-Einstein Letters. Vertaald door Irene Born. Londen: 

The MacMillan Press, 1971.  

Young, Thomas. “The Bakerian Lecture. Experiments and Calculations Relative to Physical 

Optics”. Philosophical Transactions of the Royal Society of London 94 (1804): pp. 1-16. 

Tonomura, A., J. Endo, T. Matsuda en T. Kawasaki. “Demonstration of Single-Electron Build-

up of an Interference Pattern.” American Journal of Physics 57, no. 2 (1989): pp. 117-120. 

Feynman, Richard. The Character of Physical Law. London: British Broadcasting Cooperation, 

1965. 

Nietzsche, Friedrich. Twilight of the Idols. Vertaald door Richard Polt. Indianapolis: Hackett 

Publishing Company, 1997. 

Bohr, Niels. “Can Quantum Mechanical Description of Reality Be Considered Complete?” 

Physical Review 48, no. 8 (1935): pp. 696-702. 

Kant, Immanuel. Prolegomena to Any Future Metaphysics. Vertaald en bewerkt door Gary 

Hatfield. Cambridge: Cambridge University Press, 2004. 

Born, Max. Natural Philosophy of Cause and Chance. Oxford: Oxford University Press, 1949. 

Bergson, Henri. An Introduction to Metaphysics. Vertaald door T.E. Hulme. New York: G.P. 

Putnam’s Son, 1912.  



43 

 

 

Einstein, Albert. Letters to Solovine 1906-1955. New York: Open Road Media, 2011. 

Einstein, Albert, Boris Podolsky, en Nathan Rosen. “Can Quantum Mechanical Description 

of Reality Be Considered Complete?” Physical Review 47, no. 10 (1935): pp. 777-780. 

Griffiths, David en Darrell Schroeter. Introduction to Quantum Mechanics. Cambridge: 

Cambridge University Press, 2018. ISBN 978-1-107-18963-8h. 

Bell, John. “On the Einstein Podolsky and Rosen Paradox”. Physics 1, no. 3 (1964): pp. 195-

200. 

Bohm, David en Yakir Aharonov. “Discussion of Experimental Proof for the Paradox of 

Einstein, Rosen, and Podolsky”. Physical Review 108, no. 4 (1957): pp. 1070-1076. 

Hensen, Bob, H. Bernien, A. E. Dréau, A. Reiserer, N. Kalb, M. S. Blok, J. Ruitenberg, R. F. L. 

Vermeulen, R. N. Schouten, C. Abellán, et al. “Loophole-free Bell inequality violation 

using electron spins separated by 1.3 kilometres”. Nature 526, no. 7575 (2015): pp. 682-686. 

Howard, Don. “Einstein on Locality and Separability”. Studies in History and Philosophy of 

Science 16, no. 3 (1985): pp. 171-201. 

Fine, Arthur. “Einstein’s Interpretations of the Quantum Theory”. Science in Context 6, no. 1 

(1993): pp. 257 – 273. 

Wiseman, Howard. “Death by experiment for local realism”. Nature 526, no. 7575 (2015): pp. 

649-650. 

Paty, Michel. “Einstein and Spinoza.” In Spinoza and the Sciences, bewerkt door Marjorie 

Grene en Debra Nails, pp. 267-304. Dordrecht: D. Reidel Publishing Company, 1986.  

Jammer, Max. Einstein and Religion: Physics and Theology. Princeton: Princeton University 

Press, 1999. 

Spinoza, Baruch. “The Ethics”. In A Spinoza Reader, bewerkt door Edwin Curley, pp. 85-265. 

Princeton: Princeton University Press, 1994. 

Einstein, Albert, Max Planck en James Murphy. “Epilogue: A Socratic Dialogue”. In Where is 

Science Going, vertaald door James Murphy, pp. 201-221. New York: Norton, 1932.  

Howard, Don. “Holism, separability, and the metaphysical implications of the Bell 

experiments.” In Philosophical Consequences of Quantum Theory: Reflections on Bell’s Theorem. 

Bewerkt door James Cushing en Ernan McMullin, pp. 224-253. Notre Dame: University of 

Notre Dame Press, 1989. 

https://www.nature.com/articles/nature15759#auth-H_-Bernien
https://www.nature.com/articles/nature15759#auth-A__E_-Dr_au
https://www.nature.com/articles/nature15759#auth-A_-Reiserer
https://www.nature.com/articles/nature15759#auth-N_-Kalb
https://www.nature.com/articles/nature15759#auth-M__S_-Blok
https://www.nature.com/articles/nature15759#auth-J_-Ruitenberg
https://www.nature.com/articles/nature15759#auth-R__F__L_-Vermeulen
https://www.nature.com/articles/nature15759#auth-R__F__L_-Vermeulen
https://www.nature.com/articles/nature15759#auth-R__N_-Schouten
https://www.nature.com/articles/nature15759#auth-C_-Abell_n


44 

 

Nietzsche, Friedrick. “First Essay”. In On the Genealogy of Morality, vertaald door Carol 

Diethe, pp. 10-34. Cambridge: Cambridge University Press, 2007. 

Nietzsche, Friedrich. The Will to Power. Vertaald door R. Kevin Hill en Michael A. Scarpitti. 

Londen: Penguin Books, 2017. 

James, William. “A World of Pure Experience”. Journal for Philosophy, Psychology, and 

Scientific Methods 1, no. 3 (1904): pp. 533-543. 

Bergson, Henri. The Creative Mind. Vertaald door Mabelle L. Andison. New York: The 

Philosophical Library, 1946.  

Simondon, Gilbert. “The Position of the Problem of Ontogenesis”. Vertaald door Gregory 

Flanders. Parrhesia 7, no. 1 (2009): pp. 4-16.  

Bowden, Sean. “Gilles Deleuze, a Reader of Gilbert Simondon”. In Gilbert Simondon: being and 

technology, pp. 135-153. Edinburgh: Edinburgh University Press, 2012.  

Stiegler, Bernard. “The Uncanniness of Thought and the Metaphysics of Penelope”. Parrhesia 

23 (2015): pp. 63-77.  

Barthélémy, Jean-Hugues. “Individuation and Knowledge: The ‘refutation of idealism’ in 

Simondon’s Heritage in France”. SubStance 41, no. 3 (2012): pp. 60-73. 

Trimmer, John D. “The Present Situation in Quantum Mechanics: A Translation of 

Schrödinger’s ‘Cat Paradox’ Paper.” Proceedings of the American Philosophical 

Society 124, no. 5 (1980): pp. 323–338.  

Schlosshauer, Maximilian. Decoherence and the Quantum-to-Classical Transition. Berlijn: 

Springer, 2007.  

 

 

 


